


Cartesio
DISCORSO SUL METODO

MONDADORI



Discorso sul metodo

per ben condurre
la propria ragione e ricercare

la verità nelle scienze



La presente traduzione è stata condotta sul testo pubblicato nel volume
VI dell’edizione nazionale delle opere di Cartesio: Oeuvres de Descartes,
publiées par C. Adam et P. Tannery (nuova edizione a cura di B. Rochot,
Paris 1973). Per la traduzione si è utilizzata anche la versione latina del
Discorso dovuta a Etienne de Courcelles e rivista dallo stesso Cartesio:
Specimina Philosophiae seu Dissertatio De Methodo Recte regendae
rationis et veritatis in scientiis investigandae… Amstelodami apud
Ludovicum Elzevirium 1644.



Avvertenza
Se questo discorso sembra troppo lungo, perché possa leggersi tutto in

una volta, lo si potrà dividere in sei parti. Nella prima, si troveranno diverse
considerazioni riguardanti le scienze. Nella seconda, le principali regole del
metodo che l’autore ha cercato. Nella terza, alcune delle regole della morale
che ha ricavato da tale metodo. Nella quarta, le ragioni grazie alle quali egli
prova l’esistenza di Dio e dell’anima umana, che sono i fondamenti della
sua metafisica. Nella quinta, l’ordine delle questioni di fisica da lui
ricercate, e in particolare la spiegazione del movimento del cuore e di
alcune altre difficoltà che riguardano la medicina, e inoltre la differenza che
intercorre tra la nostra anima e quella degli animali. Nell’ultima, quali cose
egli considera necessarie per progredire nella ricerca della natura più di
quanto sinora è stato fatto, e quali le ragioni che lo hanno spinto a scrivere.



Parte prima
Il buon senso è tra tutte le cose quella meglio distribuita: ciascuno

infatti ritiene di esserne così ben fornito, che persino quelli che su di ogni
altra cosa sono i più difficili a contentarsi, di solito non ne desiderano di più
di quanto non ne posseggono. Non è verosimile che tutti si ingannino in
proposito, ma questa circostanza sta piuttosto a testimoniare che la facoltà
di giudicare bene e di distinguere il vero dal falso – nel che consiste
propriamente ciò che si chiama buon senso e ragione – è per natura eguale
in tutti gli uomini, e che perciò la diversità delle nostre opinioni non
dipende dal fatto che gli uni siano più ragionevoli degli altri, ma
semplicemente dal fatto che conduciamo i nostri pensieri per vie diverse, e
non consideriamo le stesse cose. Non è sufficiente infatti essere dotati di un
buon ingegno, ma l’importante è saperlo applicare bene. Le anime più
grandi sono capaci dei maggiori vizi come delle maggiori virtù, e coloro
che procedono molto lentamente, se seguono sempre il giusto cammino,
possono percorrere un tragitto assai più lungo di quelli che corrono, ma se
ne allontanano.

Per quanto mi riguarda non ho mai presunto che il mio ingegno fosse in
nulla più perfetto di quello di qualsiasi altra persona; anzi ho spesso
desiderato di avere un pensiero così pronto, o l’immaginazione così netta e
distinta, o la memoria così vasta o così presente come quella di altri. E oltre
a queste non conosco quali altre qualità possano contribuire alla perfezione
dell’ingegno, perché, per quanto riguarda la ragione o il buon senso,
essendo essa l’unica qualità che ci rende uomini e ci distingue dalle bestie,
voglio credere che essa sia tutta intera in ciascun uomo, seguendo in ciò
l’opinione comune dei filosofi, i quali affermano che il più e il meno
concernono esclusivamente gli accidenti non le forme o nature degli
individui appartenenti a una stessa specie.

Non avrò tuttavia alcun timore di affermare che ritengo di essere stato
molto fortunato per essermi imbattuto fin dalla mia giovinezza in certi
percorsi che mi hanno condotto a considerazioni e a massime, con le quali
ho formato un metodo che – così almeno mi sembra – mi ha dato modo di
accrescere per gradi la mia conoscenza, innalzandola a poco a poco al punto
più alto che la mediocrità del mio ingegno e la breve durata della vita
potranno permetterle di raggiungere. Da questo metodo ho già infatti



raccolto tali frutti che, nonostante nei giudizi che formulo su me stesso mi
sforzi di propendere più verso il lato della diffidenza che verso quello della
presunzione, e nonostante che, considerando con occhio filosofico le
diverse azioni e imprese degli uomini, non ve ne sia quasi nessuna che non
mi sembri vana e inutile, non smetto tuttavia di provare una estrema
soddisfazione per il progresso che ritengo di aver compiuto nella ricerca
della verità, e per quanto riguarda il futuro spero con tutte le mie forze che
se tra le occupazioni degli uomini, considerati esclusivamente nella loro
qualità di uomini, ve ne è qualcuna che sia fondatamente buona e
importante, questa – oso crederlo – è proprio l’occupazione da me scelta.

Può tuttavia darsi che io mi inganni e prenda per oro e diamanti quello
che è soltanto un po’ di rame e di vetro. So bene quanto noi uomini si sia
soggetti a sbagliare in quello che ci tocca da vicino, e quanto anche i giudizi
dei nostri amici debbano rimanerci sospetti quando siano a noi favorevoli.
Ma in questo Discorso sarò ben lieto di indicare quali siano i sentieri da me
battuti, e di rappresentarvi la mia vita come in un quadro, perché ciascuno
possa giudicarne, e perché io, apprendendo dalla voce pubblica quello che
gli altri ne avranno pensato, possa avere un nuovo mezzo per istruirmi,
mezzo che aggiungerò a quelli di cui solitamente mi servo.

Il mio scopo dunque non è di insegnare qui il metodo che ciascuno deve
seguire per ben condurre la propria ragione, ma semplicemente di far
vedere in che modo ho cercato di condurre la mia. Coloro che vogliono
impartire precetti, devono stimarsi più abili di coloro ai quali li
impartiscono, e se incorrono nel più piccolo errore sono degni di biasimo.
Ma presentando questo mio scritto semplicemente come una storia o, se
preferite, come una favola, dove, in mezzo ad alcuni esempi che si possono
imitare, se ne potranno forse trovare molti altri che giustamente non si
vorranno seguire, spero che esso sarà utile a certuni, senza essere di danno a
nessuno, e che tutti mi saranno grati per la mia franchezza.

Fin dalla fanciullezza sono stato educato allo studio delle lettere, e
poiché mi avevano persuaso che per loro mezzo si poteva acquistare una
conoscenza chiara e sicura di tutto ciò che è utile alla vita, nutrivo un
vivissimo desiderio di apprenderle. Ma una volta portato a termine l’intero
corso di studi, alla fine del quale si è di solito annoverati nel numero dei
dotti, cambiai radicalmente opinione. Mi trovai infatti intricato in tanti
dubbi ed errori che tutti gli sforzi da me compiuti nel tentativo di istruirmi,



non mi sembrava che mi avessero permesso di trarne altro profitto se non
quello di aver scoperto sempre di più la mia ignoranza. Purtuttavia
frequentavo una delle più celebri scuole di Europa, dove pensavo dovessero
trovarsi uomini dotti, se mai ce ne erano in qualche luogo della terra. Vi
avevo imparato tutto quello che gli altri vi imparavano; anzi, non contento
delle scienze che ci venivano insegnate, avevo dato una scorsa a tutti i libri
capitatimi tra le mani che trattavano delle scienze considerate più rare e
curiose. Conoscevo per di più il giudizio che gli altri avevano di me, e non
mi sembrava che mi si stimasse inferiore ai miei condiscepoli, quantunque
tra di loro ve ne fossero già alcuni destinati a prendere il posto dei nostri
maestri. E, per finire, il nostro secolo mi sembrava fiorente e fecondo di
buoni ingegni quanto nessuno dei precedenti. Tutto ciò mi induceva a
giudicare liberamente, per conto mio, di tutti gli altri, e a stimare che non
v’era al mondo dottrina alcuna che fosse quale precedentemente mi
avevano fatto sperare.

Non per questo tuttavia desistevo dall’apprezzare gli insegnamenti che
si impartiscono nelle scuole. Sapevo che le lingue che vi si apprendono
sono necessarie per comprendere i libri antichi; che la delicata grazia delle
favole rende sveglio l’ingegno; che le azioni memorabili narrate nelle storie
lo elevano e che, se sapute leggere con discernimento, contribuiscono alla
formazione del giudizio; che la lettura di tutti i buoni libri è come una
conversazione con gli uomini più eminenti dei secoli passati, che ne sono
stati gli autori, anzi una conversazione meditata, nella quale essi ci rivelano
solo quanto di meglio c’era nel loro pensiero; che l’eloquenza esprime un
vigore e una bellezza incomparabili; che la poesia ha delicatezze e dolcezze
che rapiscono il nostro animo; che nelle matematiche sono contenute
invenzioni sottilissime, che possono essere di grande utilità sia ad appagare
i curiosi sia a facilitare tutte le arti e ad alleviare il lavoro degli uomini; che
gli scritti concernenti i costumi contengono molti insegnamenti e molte
esortazioni alla virtù veramente utili; che la teologia insegna a guadagnare il
cielo; che la filosofia dà i mezzi per parlare con verosimiglianza su
qualsiasi argomento e farsi ammirare dai meno dotti; che la giurisprudenza,
la medicina e altre scienze apportano onori e ricchezze a coloro che le
coltivano; e, infine, che è bene aver esaminato tutte le scienze comprese
quelle più superstiziose e false, al fine di riconoscerne il giusto valore e di
guardarsi dall’esserne ingannati.



Credevo però di aver già impiegato sufficiente tempo nello studio delle
lingue, e anche nella lettura dei libri antichi, delle loro storie e delle loro
favole. In realtà conversare con gli autori degli altri secoli è quasi lo stesso
che viaggiare, ed è giusto avere qualche conoscenza dei costumi dei diversi
popoli, per poter meglio giudicare dei nostri e per non ritenere che tutto ciò
che non è conforme alle nostre usanze sia ridicolo e contrario alla ragione,
come sono soliti fare coloro che non hanno mai visto nulla. Ma quando si
passa troppo tempo a viaggiare, si diventa alla fine stranieri nel proprio
paese, e quando si è troppo curiosi di ciò che avveniva nei secoli passati, si
rimane di solito del tutto ignari di quanto avviene nel nostro. Senza contare
che le favole inducono a immaginare come possibili avvenimenti che non lo
sono affatto, e che persino le storie più fedeli, se non cambiano e non
accrescono il valore dei fatti, per renderli maggiormente degni di essere
letti, tralasciano purtuttavia di parlare delle circostanze più basse e meno
famose, cosicché avviene che quanto in esse resta, appare diverso dalla
realtà, e che coloro i quali regolano i loro costumi sugli esempi che ne
traggono, sono soggetti a cadere nelle stravaganze dei paladini dei nostri
romanzi e a concepire progetti che superano le loro forze.

Apprezzavo molto l’eloquenza e mi entusiasmavo della poesia, ma
ritenevo che tanto l’una quanto l’altra sono doni dell’ingegno piuttosto che
frutti dello studio. Coloro che sanno svolgere i propri ragionamenti con il
massimo vigore e organizzare nel modo più coerente i loro pensieri per
renderli chiari e intelligibili, risulteranno sempre i più persuasivi, anche se
parlano soltanto il basso bretone e non hanno mai studiato la retorica. E
quelli poi che sono capaci delle più piacevoli invenzioni e sanno esprimerle
con lo stile più ricco di ornamenti e di dolcezza, non mancherebbero di
essere i migliori poeti, anche se l’arte poetica fosse loro ignota.

Al di sopra di tutto mi piacevano le scienze matematiche per la certezza
e l’evidenza delle loro ragioni; ma non riuscivo ancora a coglierne il vero
uso, e pensando che esse servissero solo alle arti meccaniche, mi
meravigliavo del fatto che, essendo i loro fondamenti così stabili e solidi,
non si fosse costruito su di essi niente di più elevato. Gli scritti degli antichi
pagani che trattano dei costumi, li paragonavo invece a edifici superbi e
magnifici, che però erano costruiti sulla sabbia e sul fango. Essi innalzano
ai sommi fastigi le virtù e le fanno apparire stimabili sopra ogni altra cosa
che esiste al mondo; ma non insegnano abbastanza a conoscerle e spesso



ciò che chiamano con un così bel nome, non è altro che insensibilità o
orgoglio, o disperazione o parricidio.

Per la nostra teologia nutrivo un grande rispetto e, come qualsiasi altro,
aspiravo a guadagnare il cielo; poiché avevo appreso come cosa certissima
che la via per arrivarvi è aperta ai più ignoranti non meno che ai più dotti, e
che le verità rivelate che ci portano in paradiso sono al di sopra della nostra
intelligenza, non avrei avuto l’ardire di sottometterle alla debolezza dei miei
ragionamenti, e ritenevo che per accingersi a esaminarle con successo,
sarebbe stato necessario avere qualche assistenza straordinaria del cielo ed
essere più che uomo.

Per quanto riguarda la filosofia, dirò soltanto che, vedendo come essa
sia stata coltivata dai più eccellenti ingegni che siano mai vissuti da molti
secoli, e come tuttavia non si trovi in essa nulla su cui non si discuta e
quindi non sia revocabile in dubbio, non ero a tal punto presuntuoso da
sperare di riuscirvi meglio degli altri. Considerando inoltre quante diverse
opinioni possano essere sostenute relativamente a uno stesso argomento da
persone dotte, mentre non ve ne può essere più di una sola che sia vera,
giunsi a reputare quasi come falso tutto ciò che era soltanto verisimile.

Riguardo poi alle altre scienze, in quanto esse traggono i loro princìpi
dalla filosofia, giudicavo che non poteva essere stato costruito nulla di
solido su fondamenti così poco stabili; d’altronde né gli onori né i guadagni
che tali scienze promettono erano per me motivo sufficiente per indurmi a
studiarle, perché, grazie a Dio, la mia condizione non era tale da
costringermi a fare della scienza un mestiere per migliorare la mia
posizione, e quantunque non ostentassi di disprezzare la gloria come i
cinici, purtuttavia facevo assai poco conto di quella che potevo sperare di
procurarmi con falsi titoli.

Per quello infine che riguarda le false scienze, già le stimavo così poco
da non lasciarmi ingannare né dalle promesse di un alchimista, né dalle
predizioni di un astrologo, né dalle imposture di un mago, né dagli artifici o
dalle vanterie di coloro che proclamano di sapere più di quello che
effettivamente sanno.

Per tutte queste ragioni non appena l’età mi permise di liberarmi dalla
tutela dei miei precettori, abbandonai del tutto lo studio delle lettere e,
deciso a non ricercare altra scienza se non quella che poteva trovarsi o in
me stesso o nel gran libro del mondo, trascorsi quanto rimaneva della mia



giovinezza a viaggiare, a visitare corti ed eserciti, a frequentare gente di
diversa indole e condizione, a raccogliere varie esperienze, a mettere me
stesso alla prova nelle situazioni che la fortuna mi offriva, e ovunque fossi a
riflettere su tutto ciò che mi si presentava, in modo da trarne qualche
profitto. Mi sembrava infatti che avrei potuto riconoscere molte più verità
nei ragionamenti che ciascuno svolge relativamente agli affari che gli
stanno maggiormente a cuore, e il cui esito può subito dopo punirlo se gli
ha fatto difetto il giudizio, che non nei ragionamenti compiuti nel chiuso del
suo studio da un uomo di lettere, che specula su questioni che non
producono alcun effetto, e la cui unica conseguenza non sarà forse altra se
non che egli ne trarrà tanta maggiore vanità quanto più esse saranno lontane
dal senso comune, dato che avrà dovuto impiegare tanto maggiore ingegno
e artificio per cercare di renderle verisimili. Tuttavia nutrivo pur sempre un
estremo desiderio di imparare e di distinguere il vero dal falso, per vedere
chiaro nelle mie azioni e procedere con sicurezza in questa vita.

Vero è che, limitandomi a considerare i costumi degli altri uomini, non
vi trovavo nulla su cui avere qualche certezza, e anzi vi notavo quasi
altrettanta varietà quanta precedentemente avevo trovato tra le opinioni dei
filosofi. Così che il maggior profitto che ne ritraevo era che, vedendo molte
cose le quali, pur sembrandoci assai stravaganti e ridicole, non per questo
sono meno comunemente accettate da altri grandi popoli, imparavo a non
prestare eccessiva fiducia a tutto ciò di cui ero rimasto convinto solo in base
all’esempio e alla consuetudine. In tal modo mi liberavo a poco a poco da
molti errori che possono offuscare il nostro lume naturale e renderci meno
capaci di seguire la ragione.

Ma dopo aver trascorsi alcuni anni a studiare così nel libro del mondo e
a cercare di acquistare qualche esperienza, presi un giorno la decisione di
studiare anche in me stesso e di impiegare tutte le forze del mio ingegno a
scegliere il cammino che avrei dovuto seguire. Il che mi riuscì molto meglio
– mi sembra – di come mi sarebbe riuscito se non mi fossi mai allontanato
dal mio paese e dai miei libri.



Parte seconda
Mi trovavo allora in Germania, richiamatovi dalle guerre che colà

ancora si combattono. Ritornando all’esercito dopo aver assistito
all’incoronazione dell’imperatore, fui costretto dall’inverno incipiente ad
acquartierarmi in una località dove, non essendo distratto da alcuna
conversazione e non essendo turbato, per fortuna, né da preoccupazioni né
da passioni, trascorrevo tutto il giorno da solo chiuso in una stanza ben
riscaldata da una stufa, dove avevo tutto l’agio di intrattenermi con i miei
pensieri.

Tra questi, uno dei primi fu di considerare che spesso le opere costituite
di più parti e realizzate dall’apporto di diversi artefici, non raggiungono
quel grado di perfezione che hanno invece le opere dovute alla mano di un
solo maestro. Si vede così che gli edifici iniziati e compiuti da un solo
architetto, sono di solito più belli e meglio ordinati di quelli che molti
hanno cercato di riadattare, recuperando vecchi muri, costruiti a suo tempo
per altri scopi.

Così quelle vecchie città che da semplici borgate, quali erano all’inizio,
sono divenute con il passar del tempo grandi centri urbani, si presentano di
solito così male disegnate se raffrontate agli spazi regolari tracciati
liberamente da un ingegnere in una pianura, che, per quanto i loro edifici
considerati a uno a uno mostrino spesso un’arte pari o anche maggiore degli
altri, pure, osservando come sono disposti, qui uno grande là uno piccolo, e
come rendano le strade tortuose e ineguali, si direbbe che è stato il caso
piuttosto che la volontà di alcuni uomini forniti di ragione, ad averli in tal
modo disposti. E se si considera che ciò nonostante vi sono stati in ogni
tempo dei funzionari preposti a sorvegliare la costruzione degli edifici
privati, perché questi servissero al pubblico ornamento, si potrà constatare
quanto sia difficile, lavorando soltanto sulle opere altrui, fare delle cose ben
rifinite in tutti i loro particolari.

Parimenti immaginai che quei popoli i quali, per essere lentamente
passati da uno stato semiselvaggio alla civiltà, si sono date leggi via via che
vi erano costretti dai disagi procurati loro dai delitti e dalle contese, non
potrebbero essere così bene ordinati come quelli che fin dal loro primo
costituirsi in società hanno osservato gli ordinamenti di qualche prudente
legislatore. Come è pure del tutto certo che lo stato della vera religione i cui



ordinamenti sono stati stabiliti unicamente da Dio, deve essere
incomparabilmente meglio regolato di quello di qualsiasi altra. Ma per
limitarmi alle cose umane, credo che se Sparta è stata un tempo
floridissima, ciò non sia dovuto alla bontà di ciascuna delle sue leggi, visto
che molte di esse erano stranissime e persino contrarie ai buoni costumi, ma
piuttosto al fatto che, essendo state concepite da una stessa persona,
tendevano tutte a una stessa finalità.

Egualmente pensai che anche le scienze depositate nei libri – quelle
almeno le cui ragioni sono soltanto probabili e non si fondano su alcuna
dimostrazione – essendosi formate e accresciute progressivamente per
l’apporto delle opinioni delle più diverse persone, non si avvicinano tanto
alla verità quanto invece vi si avvicinano i semplici ragionamenti che può
fare naturalmente un uomo di buon senso intorno alle cose che gli si
presentano. E pensavo ancora che per il fatto stesso che noi tutti siamo stati
fanciulli prima di essere uomini, e che per lungo tempo abbiamo dovuto
seguire le regole dei nostri appetiti e dei nostri precettori spesso in contrasto
tra di loro, e forse non sempre, tanto gli uni quanto gli altri, capaci di
consigliarci per il meglio, è quasi impossibile che i nostri giudizi siano così
puri e così solidi quanto lo sarebbero stati se fin dalla nascita avessimo
avuto l’intero uso della nostra ragione, e fossimo stati sempre e soltanto
diretti da essa.

È vero che mai abbiamo visto demolire le case di una città all’unico
scopo di farle in un’altra maniera, e di renderne più belle le strade; ma
purtuttavia constatiamo che molti fanno abbattere le proprie abitazioni per
ricostruirle, e che anzi sono talvolta costretti a farlo, quando esse corrono il
pericolo di cadere da sole e le fondamenta non sono più solide. In base a
questo esempio mi persuasi che non sarebbe stato certamente ragionevole
che un privato progettasse di riformare uno Stato, cambiando tutto dalle
fondamenta e abbattendolo per ricostruirlo; e neppure di riformare l’intero
corpo delle scienze o l’ordine stabilito nelle scuole per insegnarle; ma che
io, riguardo a tutte le opinioni in cui avevo fino ad allora creduto, non
potevo far niente di meglio se non accingermi, una buona volta, a toglierle
di mezzo, per stabilirne in seguito delle altre migliori, o anche le stesse,
dopo averle rese conformi alla ragione. Credetti fermamente che in tal
modo sarei riuscito a condurre la mia vita assai meglio di quanto avrei
potuto fare se avessi costruito su vecchie fondamenta e mi fossi appoggiato



sui princìpi che avevo accolto nella mia giovinezza senza averne mai
esaminato la verità.

Infatti tutte le difficoltà che pur notavo in questo mio proponimento,
non erano insormontabili né confrontabili con quelle alle quali si va
incontro se si vogliono riformare, sia pure di poco, le cose che riguardano le
società. Questi grandi complessi è troppo difficile risollevarli, quando sono
stati abbattuti, o anche sostenerli, quando sono stati scossi, e la loro rovina
non può essere altro che molto violenta. Per quanto riguarda poi le loro
imperfezioni, qualora ne abbiano – e a dimostrare che molti ne abbiano,
bastano le diversità che tra di loro intercorrono –, l’uso, senza dubbio, le ha
molto attenuate, e ne ha anche evitate o corrette insensibilmente un gran
numero, mentre non sarebbe stato possibile usando la prudenza. E infine
esse sono quasi sempre più sopportabili di quanto non lo sarebbe un loro
cambiamento; allo stesso modo che le grandi strade che si snodano
attraverso le montagne, divengono progressivamente così spianate e
comode, a forza di essere frequentate, che è di gran lunga preferibile
seguirle, anziché voler procedere più dirittamente, arrampicandosi sulle
rocce e discendendo fin nel fondo dei precipizi.

Per tutte queste ragioni non potrei in alcun modo approvare quei
temperamenti turbolenti e inquieti che, pur non essendo chiamati né per la
loro nascita né per la loro fortuna, al maneggio degli affari pubblici, non
fanno altro che progettare riforme. E se pensassi che in questo mio scritto vi
fosse la benché minima cosa che mi rendesse sospetto di una simile follia,
sarei costernato che venisse pubblicato. Mai i miei progetti sono andati al di
là di una riforma dei miei pensieri, e dell’intento di voler edificare su di un
terreno che fosse completamente mio. E se della mia opera, che mi è
piaciuta molto, ho voluto mostrarvi il progetto, non per questo voglio
consigliare a chicchessia di imitarla. Coloro che Dio ha voluto favorire più
di me con i suoi doni, avranno forse progetti più elevati; ma temo che
questo mio, per molte persone, sia già sin troppo ardito. La semplice
decisione di disfarsi di tutte le opinioni precedentemente accolte non è un
esempio che tutti debbano seguire. L’umanità è quasi completamente
formata da due specie di persone alle quali un simile esempio non si attaglia
affatto; coloro cioè che, ritenendosi più abili di quello che effettivamente
sono, non possono trattenersi dal formulare con troppa precipitazione i
propri giudizi, né avere sufficiente pazienza per condurre con ordine i loro



pensieri, per cui, una volta presasi la libertà di dubitare dei princìpi ricevuti
e di allontanarsi dalla solita via, non riuscirebbero a seguire il sentiero che
si deve prendere per procedere diritti, rimanendo così smarriti per tutta la
vita; e coloro che, avendo sufficiente ragione o modestia per giudicare di
essere meno capaci di distinguere il vero dal falso che non altri dai quali
possono venir istruiti, debbono contentarsi di seguire le opinioni di costoro,
piuttosto che cercarne essi stessi delle migliori.

Quanto a me sarei stato senza dubbio uno di questi ultimi, se avessi
avuto un unico maestro e non fossi venuto a conoscenza di tutte le
differenze che in ogni tempo si sono viste intercorrere tra le opinioni dei più
dotti. Ma fin dagli anni del collegio avevo appreso che non sarebbe
possibile immaginare nulla di così strano e poco credibile, che non sia stato
affermato da qualche filosofo; e in seguito avevo dovuto constatare nei miei
viaggi che tutti coloro i quali hanno opinioni completamente contrarie alle
nostre, non sono affatto per questo né barbari né selvaggi, anzi molti di essi
sanno usare altrettanto e più di noi la ragione; avevo inoltre considerato
quanto uno stesso uomo, dotato di pari ingegno, ma allevato sin
dall’infanzia tra francesi e tedeschi, divenga differente da quello che
sarebbe stato se avesse sempre vissuto tra cinesi e cannibali, e come, fin
nella foggia dei nostri vestiti, ciò che ci è piaciuto dieci anni fa e forse ci
piacerà di nuovo prima che siano trascorsi dieci anni, ci sembri ora
stravagante e ridicolo, tanto da concludere che è assai più l’abitudine e
l’esempio a persuaderci di qualche cosa anziché una conoscenza certa, e
che nondimeno la maggioranza dei consensi non è una prova che valga per
stabilire verità piuttosto ardue a scoprire, perché in tal caso è di gran lunga
più probabile che sia stato un solo uomo a scoprirle che non un intero
popolo, io non ero in grado di scegliere nessuno le cui opinioni mi
sembrassero da doversi preferire a quelle degli altri, e quindi mi trovai, per
così dire, costretto a far leva esclusivamente su me stesso per ricercare
come avrei dovuto condurmi.

Come un uomo che cammina da solo e nelle tenebre, decisi però di
procedere così lentamente e di usare tanta circospezione in ogni circostanza,
che se anche avessi fatto dei minimi progressi, avrei tuttavia evitato almeno
di cadere. Anzi non volli neppure iniziare rifiutando radicalmente tutte le
opinioni che tempo addietro si erano potute introdurre nel mio animo senza
l’esame della ragione, prima di aver meditato a lungo il progetto che mi



accingevo a compiere, e prima di aver ricercato il metodo per pervenire alla
conoscenza di tutte le cose di cui il mio ingegno sarebbe stato capace.

Quando ero più giovane, tra le varie parti della filosofia, avevo un po’
studiato la logica e, tra le varie scienze matematiche, l’analisi dei geometri
e l’algebra, tre arti o scienze, queste, che mi sembrava dovessero in qualche
modo contribuire a quanto avevo divisato. Ma esaminandole, mi accorsi
che, per quanto riguarda la logica, i suoi sillogismi e la maggior parte dei
suoi precetti, servivano più a spiegare agli altri quanto già si conosce, o
anche, come l’arte di Lullo, a parlare senza discernimento di ciò che si
ignora, che non ad apprenderlo. E quantunque essa contenga in effetti molti
ottimi e verissimi precetti, tuttavia insieme a questi se ne trovano mescolati
tanti altri nocivi o superflui, che separarli dal resto sarebbe quasi altrettanto
difficile, quanto ricavare una Diana o una Minerva da un blocco di marmo
che non sia stato ancora sbozzato. Quanto poi all’analisi degli antichi e
all’algebra dei moderni, oltre al fatto che queste si riferiscono a materie
astrattissime e apparentemente inutili, la prima è sempre talmente legata
alla considerazione delle figure, che non può esercitare l’intelletto senza
stancare molto l’immaginazione; mentre nella seconda si è talmente
assoggettati a certe regole e a certe cifre che è divenuta un’arte confusa e
oscura, capace di confondere la mente, anziché una scienza capace di
coltivarla.

Per tutte queste ragioni pensai che si doveva ricercare qualche altro
metodo che, assommando in sé tutti i vantaggi di queste tre scienze, fosse
tuttavia esente dai loro difetti. E come spesso il gran numero delle leggi
fornisce scuse ai vizi, per cui uno Stato è tanto meglio regolato quando,
avendone pochissime, esse vi vengono rigorosamente osservate, così invece
del gran numero di precetti dei quali è composta la logica, ritenni che mi
sarebbero bastate le quattro regole seguenti, purché prendessi la ferma e
costante risoluzione di non venir meno, neppure una volta, alla loro
osservanza.

La prima era di non accogliere nulla come vero che non conoscessi con
evidenza essere tale: di evitare cioè accuratamente la precipitazione e la
prevenzione, e di non comprendere nei miei giudizi nulla che non si
presentasse alla mia mente con tale chiarezza e distinzione da non aver
alcun motivo per metterlo in dubbio.



La seconda prescriveva di suddividere ciascuna difficoltà da esaminare
in tutte le parti in cui era possibile e necessario dividerla per meglio
risolverla.

La terza consisteva nel condurre con ordine i miei pensieri iniziando
dagli oggetti più semplici e più facili a conoscersi per salire
progressivamente, come per gradi, fino alla conoscenza di quelli più
complessi; e supponendo un ordine anche tra quelli di cui gli uni non
precedono naturalmente gli altri e viceversa.

E infine l’ultima era di fare ovunque enumerazioni così complete e
rassegne così generali, da essere certo di non aver tralasciato nulla.

Quelle lunghe catene di ragioni, assolutamente semplici e facili, che i
geometri impiegano per pervenire alle loro dimostrazioni più difficili, mi
avevano suggerito l’idea che tutte le cose accessibili alla conoscenza degli
uomini si collegassero tra di loro in quello stesso modo, e, purché ci si
astenesse dall’accettare per vere quelle che non lo sono, e si osservasse
sempre l’ordine che si conviene per dedurle le une dalle altre, non se ne
sarebbero date di così remote da non potere alla fine essere raggiunte, né di
così nascoste da non poter essere scoperte. E non dovetti neppure molto
penare a ricercare da quali si dovesse incominciare, perché già sapevo che
si doveva iniziare dalle più semplici e più facili a conoscersi. Considerando
inoltre che tra tutti coloro che in precedenza hanno ricercato la verità nelle
scienze, solo i matematici sono riusciti a trovare qualche dimostrazione,
vale a dire qualche ragione certa ed evidente, non dubitavo che bisognasse
incominciare da quelle stesse da loro esaminate, quantunque non sperassi di
ricavarne altra utilità, se non quella di abituare la mia mente a nutrirsi di
verità e a non contentarsi di false ragioni. Ma non per questo pensai di
dover apprendere tutte quelle scienze particolari che passano sotto il nome
di scienze matematiche; anzi vedendo che nonostante la diversità dei loro
oggetti, esse purtuttavia si accordano tutte nel considerare esclusivamente i
diversi rapporti o proporzioni che vi si trovano, ritenni che sarebbe stato
meglio esaminare soltanto queste proporzioni in generale, limitandomi a
supporle esclusivamente in oggetti che servissero a rendermene più facile la
conoscenza, anzi senza neppure limitarle in alcun modo ad essi per poterle
in seguito tanto meglio applicare a tutti gli altri cui convenissero.
Essendomi poi accorto che, per conoscerle, avrei avuto bisogno, qualche
volta, di considerarle ciascuna presa in particolare, e qualche altra volta



invece mi sarebbe stato sufficiente ricordarle o comprenderne insieme un
certo numero, pensai che per meglio considerarle in particolare dovevo
supporle come linee [rette], perché non trovavo niente di più semplice e di
più distintamente rappresentabile alla mia immaginazione e ai miei sensi,
mentre per ricordarle o comprenderne molte tutte insieme, era necessario
che le rappresentassi con delle cifre, le più brevi possibili: ritenni che in tal
modo avrei preso la parte migliore dell’analisi geometrica e dell’algebra,
correggendo i difetti dell’una per mezzo dell’altra.

Oso quindi affermare che, attenendomi rigorosamente a quei pochi
precetti da me scelti, riuscii a risolvere tutti i problemi di queste due scienze
con tale facilità, che nei due o tre mesi che impiegai per esaminarli, avendo
iniziato dai più semplici e più generali – e ciascuna verità che io trovavo
costituiva una regola che poi mi serviva per trovarne altre – non soltanto
venni a capo di molti di essi da me precedentemente giudicati difficilissimi,
ma mi pareva anche, verso la fine, di poter determinare, per gli stessi
problemi che ignoravo, con quali mezzi e fino a che punto sarebbe stato
possibile risolverli. Ma perché non vi sembri che in quanto affermo vi sia
una forte dose di vanità, dovete riflettere che per ogni cosa c’è un’unica
verità, per cui chiunque la trovi, ne sa quanto è possibile saperne, e se, per
esempio, un ragazzo che abbia imparato l’aritmetica, esegue secondo le
regole un’addizione, può esser sicuro di aver trovato, per quanto riguarda la
somma da lui eseguita, tutto ciò che l’ingegno umano può scoprire. Difatti
il metodo che insegna a seguire il vero ordine e ad analizzare esattamente
tutti i dati di quello che si ricerca, contiene tutto ciò che conferisce certezza
alle regole dell’aritmetica.

La cosa però che maggiormente mi soddisfaceva in tale metodo era che,
per suo mezzo, ero sicuro di usare in tutto la mia ragione, se non
perfettamente, almeno nel miglior modo che mi era possibile; e avvertivo
inoltre che nell’applicarlo, la mia mente si abituava a poco a poco a
concepire più nettamente e più distintamente i suoi oggetti, e che, non
avendolo riferito a nessuna materia in particolare, potevo ripromettermi di
applicarlo con altrettanta soddisfazione alle difficoltà delle altre scienze,
come già avevo fatto per quello dell’algebra. Non che con questo osassi
impegnarmi subito nell’esame di tutte quelle che si sarebbero presentate,
perché anche tale pretesa sarebbe stata contraria all’ordine che il metodo
prescrive. Ma avendo notato che i loro princìpi dovevano essere tratti dalla



filosofia, nella quale d’altronde non ne trovavo ancora nessuno che fosse
certo, pensai che sarebbe stato innanzitutto necessario cercare di stabilirli,
ma che, essendo questa la cosa più importante di tutte, dove la
precipitazione e la prevenzione erano più da temere, non dovevo cercare di
venirne a capo prima di aver raggiunto un’età ben più matura dei ventitré
anni che allora avevo, e prima di aver impiegato molto tempo a prepararmi,
sia sradicando dalla mia mente tutte le false opinioni che avevo accolto
precedentemente, sia raccogliendo un gran numero di esperienze che in
seguito avrebbero costituito la materia dei miei ragionamenti, e sia, infine,
continuando a esercitarmi sempre nel metodo che mi ero prescritto, per
divenirne sempre più padrone.



Parte terza
Infine, poiché, prima di cominciare a ricostruire la casa dove si abita,

non basta abbatterla, procurarsi i materiali e gli architetti, o farci noi stessi
architetti, e averne inoltre tracciato il progetto, ma occorre anche essersene
procurata un’altra dove poter soggiornare comodamente per tutto il tempo
che durano i lavori, così io, per non rimanere indeciso nelle mie azioni per
tutto il tempo che la ragione mi avrebbe costretto ad esserlo in relazione ai
miei giudizi, e per non rinunziare a vivere da allora in poi quanto più
felicemente mi sarebbe stato possibile, mi formai una morale provvisoria,
che consisteva in sole tre o quattro massime di cui voglio mettervi a parte.

La prima di queste massime consisteva nell’ubbidire alle leggi e ai
costumi del mio paese, conservando inflessibilmente la religione [da me
giudicata ottima] nella quale Dio mi ha dato la grazia di essere stato istruito
fin dall’infanzia, e regolandomi per tutto il resto secondo le opinioni più
moderate e più lontane da ogni eccesso, che fossero generalmente accolte e
messe in pratica dalle persone più assennate con le quali avrei dovuto
vivere. Cominciando infatti – dato che volevo esaminarle tutte – a non
tenere in alcun conto le mie proprie opinioni, ero convinto che non avrei
potuto far nulla di meglio se non di seguire quelle dei più assennati. E
quantunque fra i persiani e i cinesi possano esserci forse persone altrettanto
assennate che da noi, mi sembrava che la cosa più utile fosse di
conformarmi alle regole di coloro con i quali avrei dovuto vivere, e che per
sapere quali fossero veramente le loro opinioni dovevo stare attento a come
effettivamente si comportassero, anziché a quello che dicevano, e questo
non soltanto perché, data la corruzione dei nostri costumi, ci sono ben
poche persone che dicono tutto ciò in cui credono, ma anche perché sono
molti coloro che lo ignorano: infatti l’operazione del pensiero mediante la
quale si crede in una cosa è diversa dall’operazione mediante la quale si
conosce quello in cui si crede, e quindi l’una può darsi senza che si dia
l’altra. Ora, tra tante opinioni egualmente diffuse, sceglievo le più
moderate, sia perché sono sempre le più confacenti per la condotta pratica
della vita (e probabilmente anche le migliori, essendo ogni eccesso di solito
cattivo), sia perché, se mi fossi sbagliato, mi sarei in tal modo allontanato di
meno dal retto cammino, nel caso che, scelto un estremo, fosse stato invece
l’altro quello che si doveva seguire.



Tra gli eccessi ponevo, in particolare, tutte le promesse che in un certo
modo tolgono qualcosa alla nostra libertà. Non che io disapprovassi le leggi
che per rimediare all’incostanza propria dei caratteri deboli, o anche per
garantire la sicurezza dei normali rapporti con gli uomini, permettono,
quando si abbia un buon proposito, di far promesse o contratti che
costringono coloro che li hanno sottoscritti a perseverarvi; ma poiché non
vedevo al mondo nulla che rimanesse sempre lo stesso e io, in particolare,
mi ripromettevo di perfezionare sempre di più i miei giudizi e non già di
renderli peggiori, avrei ritenuto di commettere un grave errore contro il
buon senso se per il fatto di approvare ora una cosa, mi fossi impegnato a
considerarla buona anche per il futuro, quando essa, forse, o non lo sarebbe
più stata o non l’avrei più giudicata tale.

La mia seconda massima consisteva nell’essere quanto più possibile
fermo e risoluto nelle mie azioni, e nel seguire anche le opinioni più dubbie,
una volta che avessi deciso di accoglierle, con la perseveranza che mi sarei
imposto se fossero state assolutamente sicure, imitando in ciò i viaggiatori
che, quando si trovano smarriti in una foresta, non devono vagare
volgendosi ora da una parte, ora dall’altra, e meno ancora fermarsi in un
posto, ma procedere sempre, il più possibile, in una stessa direzione senza
mai cambiarla per futili motivi, per quanto all’inizio, forse, possa essere
stato solo il caso a determinare la loro scelta. In tal modo infatti, anche se
non si dirigono esattamente dove vorrebbero, alla fine arriveranno pur
sempre da qualche parte, dove probabilmente si troveranno meglio che non
nel bel mezzo di una foresta. Così, dato che spesso le azioni della vita non
ammettono alcun indugio, non c’è dubbio che, quando non è in nostro
potere distinguere le opinioni più vere, noi dobbiamo seguire le più
probabili; e quando non notiamo fra le une e le altre una maggiore
probabilità, dobbiamo tuttavia deciderci per alcune di esse, non
considerandole più, da allora in poi, per quello che concernono l’attività
pratica, come dubbie, ma come verissime e certissime, perché verissima e
certissima è la ragione che ce le ha fatte scegliere. Questa considerazione
basta a liberarmi da tutti i pentimenti e i rimorsi che di solito agitano le
coscienze di quegli uomini deboli e oscillanti che, senza fermezza alcuna,
finiscono con il compiere, ritenendole buone, azioni che in seguito
giudicano cattive.



La mia terza massima era di cercare sempre di vincere me stesso
piuttosto che la fortuna, e di cambiare i miei desideri anziché l’ordine del
mondo e, in generale, di assuefarmi a credere che non vi è nulla interamente
in nostro potere, se non i nostri pensieri, di modo che, dopo aver fatto del
nostro meglio per quanto riguarda le cose esterne, tutto ciò che non ci
riesce, non è assolutamente in nostro potere. Questa unica regola mi
sembrava sufficiente ad impedirmi di desiderare per l’avvenire qualche cosa
che non potevo ottenere, ed anche a rendermi soddisfatto. La nostra volontà
è infatti portata a non desiderare niente altro se non ciò che il nostro
intelletto le rappresenta, in qualche modo, come possibile, per cui non vi è
dubbio che se consideriamo tutti i beni fuori di noi come egualmente
lontani dal nostro potere, non proveremo maggior rammarico ad essere
privati di beni che ci sembrano confacenti alla nostra nascita, quando ciò
avvenga senza nostra colpa, di quanto non ne proviamo a non possedere i
regni della Cina o del Messico; e facendo, come si suol dire, di necessità
virtù, non desidereremo di essere sani, quando siamo malati, o di essere
liberi quando invece siamo in prigione, più di quanto desideriamo ora di
avere un corpo formato da una materia così poco corruttibile come i
diamanti, o delle ali per volare come gli uccelli.

Riconosco che ci vuole un lungo esercizio e una meditazione spesso
rinnovata, per abituarsi a considerare tutte le cose da questo punto di vista,
ma io credo che in questo soprattutto consistesse il segreto di quei filosofi
che in altri tempi sono riusciti a sottrarsi all’impero della fortuna e,
nonostante tutti i dolori e le indigenze, a gareggiare in beatitudine con le
loro divinità. Infatti non smettendo mai di considerare i limiti prescritti loro
dalla natura, essi si convincevano a tal punto che nulla era in loro potere
oltre i loro pensieri, che questo solo bastava a impedire loro di avere
qualche attaccamento per le altre cose; e dei loro pensieri erano padroni in
modo così completo che non del tutto a torto ritenevano di essere più ricchi,
più potenti, più liberi e più felici di tutti gli altri uomini che, non
professando tale filosofia, per quanto possano essere favoriti dalla fortuna e
dalla natura, non dispongono mai in tal modo di tutto ciò che vogliono.

A conclusione infine di siffatta morale, mi proposi di fare una rassegna
delle diverse occupazioni che impegnano gli uomini in questa vita, per
cercare di scegliere la migliore; e senza voler dare alcun giudizio su quelle
altrui, pensai che non avrei potuto far di meglio se non continuare in quella



stessa che già mi impegnava, a dedicare cioè tutta la vita a coltivare la mia
ragione e a progredire, per quanto mi era possibile, nella conoscenza della
verità seguendo il metodo che mi ero prescritto. Da quando avevo
incominciato a seguire questo metodo avevo provato tali e tante
soddisfazioni che non credevo se ne potessero avere delle più dolci e delle
più innocenti in questa vita. Scoprendo ogni giorno, per suo mezzo, qualche
verità, a mio parere molto importante e di solito ignorata dagli altri uomini,
la soddisfazione che ne ritraevo colmava talmente il mio animo, che tutto il
resto neppure mi toccava.

D’altra parte anche le tre massime precedenti si fondavano
esclusivamente sulla mia intenzione di continuare a istruirmi, poiché,
avendo Dio donato a ognuno di noi qualche lume per distinguere il vero dal
falso, credevo di non dovermi contentare, neppure per un solo istante, delle
opinioni altrui, ma di dovermi proporre di impiegare il mio giudizio ad
esaminarle a tempo debito; e non avrei saputo liberarmi da ogni scrupolo se,
nel seguirle, non avessi sperato di non perdere alcuna occasione per
trovarne delle migliori, nel caso che ve ne fossero. Né infine avrei saputo
limitare i miei desideri né ritenermi soddisfatto, se non avessi seguito un
cammino, grazie al quale, ritenendomi sicuro dell’acquisto di tutte le
conoscenze di cui fossi capace, pensavo di esserlo, con lo stesso mezzo,
anche di tutti i veri beni che fossero in mio potere. Poiché infatti la nostra
volontà non è portata di per se stessa né a seguire né a fuggire cosa alcuna,
se non in quanto il nostro intelletto gliela rappresenta come buona o come
cattiva, è sufficiente giudicare bene per agire bene, e giudicare il meglio
possibile per fare anche del nostro meglio, vale a dire per acquistare tutte le
virtù e, insieme a queste, tutti gli altri beni che è possibile conseguire; e
quando si è certi che così è, non si può fare a meno di essere soddisfatti.

Dopo essermi assicurato di queste massime e averle messe da parte
insieme alle verità della fede, che sempre hanno occupato il primo posto tra
le mie convinzioni, giudicai che, per quanto riguardava tutte le altre
opinioni, potevo liberamente disfarmene. E dato che speravo di venirne più
facilmente a capo conversando con gli uomini anziché continuando a
restarmene rinchiuso nella stanza dove mi ero intrattenuto con tutti questi
pensieri, non era ancora finito l’inverno che mi rimisi a viaggiare. Per tutti i
nove anni seguenti non feci altro che vagare qua e là per il mondo, cercando
di essere più spettatore che attore in tutte le commedie che vi si svolgevano.



Riflettendo inoltre in modo particolare, a proposito di ogni materia, su ciò
che poteva renderla sospetta e darci l’occasione di sbagliare, sradicai dalla
mia mente tutti gli errori che precedentemente avevano potuto insinuarvisi.
Non che, così facendo, io imitassi gli scettici, che dubitano solo per dubitare
e tengono sempre ad essere irrisoluti, perché, al contrario, la mia intenzione
era solo di ricercare la certezza, e di rimuovere la terra mobile e la sabbia,
per trovare la roccia e l’argilla. E mi pare che questa cosa mi riuscisse
abbastanza bene, giacché, cercando di scoprire la falsità o l’incertezza delle
proposizioni da me prese in esame, non già mediante deboli congetture,
bensì con ragionamenti chiari e certi, non ne incontravo nessuna a tal punto
dubbia da non ricavarne sempre qualche conclusione abbastanza sicura, non
fosse altra che questa: che non conteneva nulla di certo. E come, abbattendo
un vecchio edificio, se ne conservano di solito i materiali demoliti per usarli
nella costruzione di uno nuovo, così, distruggendo tutte quelle opinioni che
giudicavo mal fondate, facevo parecchie osservazioni e accumulavo molte
esperienze, che in seguito mi sarebbero servite per stabilire altre opinioni
più certe.

Continuavo inoltre a esercitarmi nel metodo che mi ero prescritto,
giacché non solo mi preoccupavo di svolgere in generale tutti i miei
pensieri secondo le sue regole, ma dedicavo anche, di tanto in tanto, alcune
ore per applicarlo alla soluzione di difficoltà matematiche, o anche ad altre
difficoltà che potevo rendere simili a quelle della matematica, distaccandole
dai princìpi delle altre scienze che non stimavo abbastanza solide, come
vedrete che ho fatto per molti problemi spiegati in questo volume.

Così senza vivere, in apparenza, in modo diverso da quanti, non avendo
altra occupazione se non di trascorrere una vita dolce e innocente, si
impegnano a separare i piaceri dai vizi, e, per godere del loro ozio senza
annoiarsi, ricorrono a tutti i divertimenti onesti, io non desistevo dal mio
proposito e progredivo nella conoscenza della verità con maggiori vantaggi,
forse, di quelli che avrei potuto ottenere se mi fossi limitato a leggere libri o
a frequentare uomini di lettere.

Questi nove anni trascorsero tuttavia senza che io avessi preso posizione
intorno alle difficoltà che maggiormente vengono discusse fra i dotti e
senza che avessi incominciato a ricercare i fondamenti di una filosofia più
certa di quella tradizionale. L’esempio di molti eccellenti ingegni che,
avendone avuto l’intenzione, non vi erano, a mio parere, riusciti, mi faceva



immaginare tante difficoltà che, forse, non avrei osato imbarcarmi in una
simile impresa, se non fossi venuto a sapere che qualcuno faceva correre la
voce che ne ero già venuto a capo. Non saprei dirvi su quali basi tali
persone fondassero una simile opinione; ma se io vi devo aver contribuito
in qualche modo con i miei discorsi, deve essere stato perché confessavo
ciò che ignoravo con maggiore sincerità di quanto sono soliti fare coloro
che hanno studiato un poco, e forse anche perché mostravo le ragioni che
avevo per dubitare di molte cose che gli altri ritenevano certe, ma
sicuramente non perché mi vantassi di qualche dottrina. Ma poiché avevo
sufficiente orgoglio per non volere che mi si stimasse diverso da come
effettivamente ero ritenni di dover cercare con ogni mezzo di rendermi
degno della reputazione che mi veniva accordata. Sono trascorsi
esattamente otto anni da quando questo desiderio mi indusse ad
allontanarmi da tutti quei luoghi dove potevo avere delle conoscenze, e a
ritirarmi qui, in un paese dove il continuo perdurare dello stato di guerra ha
fatto stabilire ordinamenti tali che gli eserciti che vi sono stanziati sembrano
non servire ad altro che a far godere con maggiore sicurezza i frutti della
pace. Qui, tra tanta gente attivissima e più intenta ai propri affari che non
curiosa di quelli altrui, senza mancare di nessuna di quelle comodità che si
trovano nelle grandi città, ho potuto vivere in modo altrettanto solitario e
appartato come lo si potrebbe fare nei deserti più remoti.



Parte quarta
Non so se sia opportuno intrattenervi sulle prime meditazioni che allora

condussi su questa questione, perché sono talmente metafisiche e così
inconsuete che forse non a tutti saranno gradite. Tuttavia perché si possa
giudicare se i fondamenti da me stabiliti siano sufficientemente solidi, mi
vedo costretto in qualche modo a parlarne.

Da molto tempo – l’ho già detto sopra – avevo notato che, per quanto
riguarda i costumi, è talvolta necessario seguire opinioni che sappiamo
incertissime, come se fossero indubitabili; ma poiché desideravo allora
dedicarmi esclusivamente alla ricerca della verità, pensai di dover fare
esattamente l’opposto, rifiutando come assolutamente falso tutto ciò in cui
potessi immaginare il minimo dubbio, per vedere se, dopo aver così
proceduto, rimanesse ancora qualche cosa che fosse del tutto indubitabile.
Così, dato che i nostri sensi talvolta ci ingannano, volli supporre che non ci
fosse cosa alcuna che fosse tale e quale i sensi ce la fanno immaginare. E
poiché inoltre ci sono uomini che si ingannano nei loro ragionamenti, anche
in quelli che riguardano i più semplici argomenti di geometria, e cadono in
paralogismi, io allora, giudicando che ero soggetto a sbagliare come
qualsiasi altro, respinsi come falsi tutti i ragionamenti che prima avevo
accolto come dimostrazioni. Considerando infine che gli stessi pensieri che
abbiamo da svegli possono venirci anche quando dormiamo, senza che in
tale occasione ce ne sia nessuno vero, decisi di fingere che quanto fino ad
allora avevo accolto nella mia mente, non fosse più vero delle illusioni dei
miei sogni. Subito dopo però mi accorsi che nel momento stesso in cui
volevo pensare che tutto fosse falso, era necessario che io, che così
pensavo, fossi qualche cosa. Notai, allora che la verità: io penso, dunque
sono era così solida e certa, che non avrebbero potuto rimuoverla neppure le
più stravaganti supposizioni degli scettici, e quindi giudicai che potevo
accoglierla senza esitazione, come primo principio della filosofia che
andavo ricercando.

Esaminando poi con attenzione ciò che io ero, e vedendo che potevo
fingere che non avevo alcun corpo, e che non esisteva alcun mondo o alcun
luogo dove io fossi, mentre non potevo fingere, con questo, di non esistere,
ma che, al contrario, per il fatto stesso che pensavo di dubitare della verità
delle altre cose, seguiva in modo evidentissimo e certissimo che io esistevo,



quando invece se avessi semplicemente cessato di pensare, ancorché tutto il
resto che avevo immaginato fosse stato vero, non avrei avuto alcuna
ragione per credere di essere mai esistito: – da tutto questo conclusi che ero
una sostanza la cui essenza o natura non consiste in altro se non nel pensare,
una sostanza che, per essere, non ha bisogno di alcun luogo, né dipende da
alcuna cosa materiale. Di modo che questo io, cioè l’anima grazie alla quale
io sono quello che sono, è del tutto distinta dal corpo e a paragone del corpo
anche più facile a conoscersi, l’anima – dico – che non cesserebbe di essere
tutto quello che è, anche se il corpo non fosse.

Considerai inoltre che cosa si richieda in generale perché una
proposizione sia vera e certa. Dato infatti che ne avevo appena trovata una
che sapevo essere tale, pensai che dovevo anche sapere in che consistesse
tale certezza; e avendo notato che nella proposizione io penso dunque sono
non c’è assolutamente nulla che me ne assicuri la verità, se non che vedo
nel modo più chiaro che per pensare si deve essere, giudicai che potevo
assumere come regola generale che sono vere tutte quelle conoscenze che
concepiamo in maniera chiarissima e distintissima; e che qualche difficoltà
nasce soltanto nel determinare con precisione quali siano quelle che
concepiamo distintamente.

In seguito a ciò, riflettendo sul fatto che dubitavo e che, di conseguenza,
il mio essere non era del tutto perfetto (vedevo infatti chiaramente che
conoscere era una perfezione più grande che dubitare) ritenni di dover
ricercare da dove io avessi imparato a pensare a qualcosa di più perfetto di
quello che io non fossi, e riconobbi con evidenza che dovevo averlo appreso
da una natura che era realmente più perfetta di me. Di tutti i pensieri che
avevo relativi a tante altre cose fuori di me, come per esempio del cielo,
della terra, della luce, del calore e di mille altre, non mi preoccupavo molto
di sapere da dove venissero, perché non notando in essi nulla che me li
facesse sembrare superiori a me, potevo credere che, se erano veri,
dipendessero dalla mia natura, per quello che in essa c’era di perfezione,
mentre, se non lo erano, potevo ritenere che mi venissero dal nulla, cioè che
fossero in me per quello che avevo di manchevole. Una simile
considerazione però non poteva valere per l’idea di un essere più perfetto
del mio, come anche una simile idea dal nulla era manifestamente
impossibile, e neppure trarla da me stesso, perché è altrettanto
incompatibile che il più perfetto consegua e dipenda dal meno perfetto di



quanto lo è che dal nulla proceda qualche cosa. Così rimaneva soltanto che
tale idea fosse stata posta in me da una natura veramente più perfetta della
mia e che racchiudesse in sé tutte le perfezioni di cui potevo avere un’idea,
cioè, per dirlo in una parola, che fosse Dio. Poiché inoltre conoscevo alcune
perfezioni che non avevo, giudicai che non ero l’unico essere che esisteva
(mi si permetta di usare qui liberamente i termini della Scuola), ma che
doveva esserci necessariamente qualche altro essere più perfetto, dal quale
io dipendevo e dal quale avevo tratto tutto quello che avevo. Se infatti io
fossi stato l’unico essere, indipendente da qualsiasi altro, così che avessi
avuto da me stesso tutto quel poco per il quale partecipavo dell’essere
perfetto, avrei potuto, per la stessa ragione, dare a me stesso tutto il
sovrappiù che sapevo di non avere, e in tal modo essere io stesso infinito,
eterno, immutabile, onnisciente, onnipotente, dotato insomma di tutte le
perfezioni che potevo considerare in Dio.

Infatti, seguendo i ragionamenti appena svolti, per conoscere la natura
di Dio per quanto la mia ne era capace, dovevo limitarmi a riflettere se, di
tutte le cose di cui avevo in me qualche idea, fosse una perfezione o meno
possedere, ed ero sicuro che nessuna di quelle che designavano qualche
imperfezione poteva trovarsi in lui, mentre tutte le altre vi erano. Vedevo,
per esempio, che il dubbio, l’incostanza, la tristezza e simili, non potevano
trovarvisi, dato che io stesso sarei stato ben felice di esserne esente. Avevo
inoltre le idee di molte cose sensibili e corporee, perché, anche supponendo
di sognare e che fosse falso tutto quello che vedevo o immaginavo, non
potevo tuttavia negare che tali idee non si trovassero veramente nel mio
pensiero. Ma avendo già riconosciuto in me nel modo più chiaro che la
natura intelligente è distinta da quella corporea, e considerando che ogni
composizione rivela una dipendenza, e che la dipendenza è chiaramente un
difetto, ne conclusi che non poteva appartenere alla perfezione divina la
composizione di queste due nature e che, di conseguenza, Dio non era
composto, a che, se c’erano al mondo dei corpi o anche delle intelligenze o
altre nature che non fossero del tutto perfette, il loro essere doveva
dipendere dalla sua potenza, tanto che senza di lui non avrebbero potuto
sussistere per un solo momento.

Dopo di ciò volli ricercare altre verità e, avendo preso in considerazione
l’oggetto dei geometri, da me concepito come un corpo continuo o spazio
indefinitamente esteso in lunghezza, larghezza e altezza, divisibile in tante



parti diverse che potevano a loro volta assumere figure e grandezze diverse
ed essere mosse e trasportate nei più svariati modi (i geometri infatti
suppongono tutto questo nel loro oggetto) esaminai alcune delle loro
dimostrazioni più semplici. Notai allora che quella grande certezza che tutti
attribuiscono alle dimostrazioni geometriche dipende esclusivamente
dall’evidenza con la quale le si concepisce, secondo la regola da me sopra
esposta, e che perciò non vi era assolutamente nulla che mi assicurasse
dell’esistenza del loro oggetto. Per esempio vedevo bene che, una volta
supposto un triangolo, era necessario che la somma dei suoi angoli fosse
uguale a due angoli retti, ma non vedevo nulla che, per questo, mi
assicurasse che vi fosse al mondo qualche triangolo, mentre quando
ritornavo a esaminare l’idea che avevo di un essere perfetto, trovavo che
l’esistenza vi era compresa allo stesso modo che nell’idea di un triangolo è
compreso che i suoi tre angoli sono uguali a due retti, o nell’idea di una
sfera è compreso che tutte le sue parti sono poste a una eguale distanza dal
centro, e persino in modo ancora più evidente; e che, di conseguenza,
l’esistenza di Dio, che è l’essere perfetto, è per lo meno tanto certa, quanto
non potrebbe esserlo nessuna dimostrazione di geometria.

Se dunque vi sono molte persone convinte che sussistono difficoltà per
la conoscenza di Dio come pure per la conoscenza della loro anima, ciò
avviene perché esse non innalzano la mente al di sopra delle cose sensibili,
e sono talmente abituate a non considerare nulla se non per mezzo
dell’immaginazione (un modo questo particolare per pensare le cose
materiali), che tutto ciò che non è immaginabile sembra loro che non sia
neppure intelligibile. Tanto è vero che persino i filosofi scolastici assumono
come massima che non c’è nulla nell’intelletto che prima non sia stato nei
sensi, quando invece è certo che le idee di Dio e dell’anima non ci sono mai
state. Mi sembra perciò che coloro i quali vogliono servirsi
dell’immaginazione per comprendere Dio e l’anima, si comportino come
uno che, per udire i suoni o sentire gli odori, volesse servirsi degli occhi;
anzi peggio ancora, perché il senso della vista ci assicura della verità dei
suoi oggetti, quanto ce ne assicurano l’odorato e l’udito, mentre né
l’immaginazione né i sensi potrebbero mai assicurarci di nulla, se non
intervenisse il nostro intelletto.

Se infine c’è ancora qualcuno che non sia abbastanza persuaso
dell’esistenza di Dio e dell’anima per le ragioni da me addotte, voglio che



sappia che tutte le altre cose di cui forse egli ritiene di essere più sicuro,
come per esempio di avere un corpo, che ci sono degli astri, una terra e
simili, sono meno certe. Infatti pur avendo di queste cose una certezza
morale tale da non poterne dubitare, a meno di essere stravaganti, tuttavia,
quando si tratta di una certezza metafisica, non si può negare, a meno di
essere irragionevoli, che vi sia un motivo sufficiente per non esserne certi
una volta che ci si è accorti che dormendo si può immaginare di avere un
altro corpo o di vedere altri astri o un’altra terra, mentre di tutto ciò non vi è
nulla. Da che cosa infatti si riconosce che i pensieri che ci vengono in sogno
sono falsi, mentre gli altri non lo sarebbero, visto che spesso i primi sono
altrettanto vivaci e nitidi dei secondi? Che i migliori ingegni vi riflettano
sopra quanto vogliono, non credo che riusciranno a darne alcuna
spiegazione in grado di superare questo dubbio, se non presupponendo
l’esistenza di Dio. Anzitutto perché quella stessa regola, da me stabilita, per
la quale sono vere tutte le cose che concepiamo chiaramente e
distintamente, è certa solo se Dio è o esiste, Dio, l’essere perfetto dal quale
proviene tutto ciò che è in noi. Ne consegue che le nostre idee o nozioni,
poiché sono entità reali che provengono da Dio per quello che sono chiare e
distinte, non possono in ciò non essere vere. Cosicché se spesso abbiamo
delle idee che presentano qualche falsità, può trattarsi solo di quelle che
hanno in sé qualche tratto oscuro e confuso, partecipando in tal modo del
nulla: cioè tali idee si trovano in noi così confuse solo perché non siamo del
tutto perfetti. È evidente che non c’è minore contraddizione nell’affermare
che la falsità o l’imperfezione, in quanto tale, proceda da Dio, di quanta non
ve ne sia nell’affermare che la verità o la perfezione proceda dal nulla. Se
quindi non sapessimo che quanto c’è in noi di reale e di vero proviene da un
essere perfetto e infinito, non avremmo alcuna ragione capace di assicurarci
che le nostre idee hanno la perfezione di essere vere, per quanto chiare e
distinte esse possano essere.

Ora, dopo che la conoscenza di Dio e dell’anima ci ha fornito la
certezza di tale regola, diviene facilissimo riconoscere che le fantasticherie
che immaginiamo quando dormiamo, non possono in alcun modo farci
dubitare della verità dei pensieri che abbiamo quando siamo svegli. Infatti
se capitasse, anche quando dormiamo, di avere qualche idea del tutto
distinta, per esempio se un geometra escogitasse sognando una nuova
dimostrazione, non sarebbe il sogno a impedirle di essere vera. Per quanto



poi riguarda l’errore più comune dei nostri sogni, di rappresentarci vari
oggetti come ce li rappresentano i nostri sensi esterni, non è esso a fornirci
il motivo di dovere diffidare della verità di tali idee, perché esse possono
molto spesso ingannarci anche quando non dormiamo. I malati di itterizia,
per esempio, vedono tutto giallo, mentre gli astri o altri corpi lontanissimi ci
appaiono molto più piccoli di quanto effettivamente non siano.

Per cui, sia nella veglia che nel sonno, noi non dobbiamo mai lasciarci
persuadere se non dall’evidenza della nostra ragione: della nostra ragione –
si badi bene – e non della nostra immaginazione o dei nostri sensi. Per
esempio, pur vedendo il sole chiaramente, non dobbiamo per questo
giudicare che esso sia grande esattamente come lo vediamo. Possiamo
benissimo immaginare in maniera distinta una testa di leone unita a un
corpo di capra, senza tuttavia che se ne debba concludere che al mondo
esista una chimera, perché la ragione non ci dice affatto che quello che così
vediamo o immaginiamo sia vero: essa ci dice soltanto che tutte le nostre
idee o nozioni devono avere qualche fondamento di verità, perché non
sarebbe possibile che Dio, l’essere assolutamente perfetto e veritiero, le
abbia messe in noi senza un tal fondamento. Poiché d’altra parte i
ragionamenti fatti durante il sonno non sono mai così evidenti e completi
come quelli fatti durante la veglia (quantunque talvolta le nostre
immaginazioni siano allora altrettanto o ancora più vivaci e nitide), la
nostra ragione ci dice anche che, non potendo i nostri pensieri essere tutti
veri perché noi non siamo del tutto perfetti, quanto in essi c’è di verità deve
infallibilmente riscontrarsi in quelli che abbiamo nella veglia, piuttosto che
nei nostri sogni.



Parte quinta
Sarei ben lieto di continuare e mostrare, a questo punto, tutta la catena

delle altre verità che ho dedotto da queste prime. Ma poiché per farlo sarei
qui costretto a parlare di numerose questioni controverse fra i dotti, con i
quali non desidero venire a contrasto, ritengo miglior consiglio
astenermene, limitandomi a dire in generale quali esse siano, per lasciar
giudicare ai più saggi l’opportunità di informarne in modo più preciso il
pubblico.

Sono sempre rimasto fermo nella decisione, a suo tempo presa, di non
supporre alcun altro principio oltre quello di cui mi sono or ora servito per
dimostrare l’esistenza di Dio e dell’anima e di non accogliere per vera
alcuna cosa che non mi sembrasse più chiara e più certa delle dimostrazioni
sin qui fatte dai geometri. E nondimeno oso affermare che non soltanto
sono riuscito a trovare in breve tempo soluzioni soddisfacenti in tutti i
principali problemi che di solito si affrontano in filosofia, ma di avere
altresì individuato certe leggi che Dio ha in tal modo stabilito nella natura e
ne ha impresso nella nostra mente tali nozioni, che dopo matura riflessione,
non potremmo avere più alcun dubbio che esse vengano esattamente
osservate in tutto ciò che avviene nel mondo. Considerando poi la serie di
tali leggi, mi è sembrato di avere scoperto molte verità più utili e più
importanti di quante ne avessi apprese precedentemente, o anche soltanto
sperato di apprendere.

Avendo però cercato di esporne le principali in un trattato che alcune
considerazioni mi impediscono di pubblicare, non mi rimane altro modo per
farle conoscere che di esporre qui sommariamente quanto è contenuto in
quel trattato.

Il mio progetto era di raccogliervi tutto ciò che, prima di scriverlo,
ritenevo di sapere sulla natura delle cose materiali. Ma proprio come i
pittori che, non potendo egualmente bene rappresentare su di una superficie
piana tutte le diverse facce di un corpo solido, ne scelgono una delle
principali da mettere in luce e, ombreggiando invece tutte le altre, le fanno
apparire per quello che possono essere viste guardando la prima, così io, nel
timore di non riuscire a far rientrare nel mio discorso tutto quello che avevo
in mente, presi la decisione di esporvi ampiamente solo quanto concepivo
della luce; poi, sempre in relazione ad essa, di aggiungervi qualche cosa sul



sole e sulle stelle fisse, perché è da questi astri che proviene quasi tutta la
luce; sui cieli, perché la trasmettono; sui pianeti, sulle comete e sulla terra
perché la riflettono; e in particolare su tutti i corpi che si trovano sulla terra,
perché sono colorati o trasparenti o luminosi; e infine sull’uomo, perché ne
è lo spettatore. Anzi per lasciare un po’ in ombra tutti questi miei argomenti
e poter dire più liberamente ciò che ne pensavo, senza essere costretto a
seguire o a confutare le opinioni che sono comunemente accettate dai dotti,
deliberai di lasciare tutto questo nostro mondo alle loro dispute e di parlare
unicamente di ciò che accadrebbe in un mondo nuovo, se Dio ora creasse da
qualche parte, negli spazi immaginari, sufficiente materia per comporlo, e
agitasse in vario senso e senza ordine le diverse parti di tale materia in
modo da formarne un caos tanto confuso quale possono fingerselo i poeti; e
poi niente altro facesse che prestare il suo concorso ordinario alla natura,
lasciandola agire secondo le leggi da lui stabilite.

In primo luogo, dunque, descrissi questa materia, cercando di
rappresentarla in modo tale che, fatta eccezione per quello che testé è stato
detto a proposito di Dio e dell’anima, nulla ne risultasse, a mio parere, di
più chiaro e intelligibile. Anzi proprio a questo scopo, supposi che non ci
fosse in essa nessuna di quelle forme o qualità, di cui si discute tanto nelle
scuole, né, in generale, cosa alcuna la cui conoscenza non fosse così
naturale alle nostre anime da essere impossibile persino fingere di ignorarla.
Feci inoltre vedere quali erano le leggi della natura e, senza fondare le mie
ragioni su nessun altro principio che non fosse quello delle perfezioni
infinite di Dio, cercai di dimostrare tutte quelle sulle quali si poteva nutrire
qualche dubbio, facendo vedere che esse sono tali che anche se Dio avesse
creato molti mondi, non avrebbe potuto essercene nessuno in cui queste
leggi non fossero osservate.

Dopo tutto questo mostrai come la maggior parte della materia di quel
caos, dovesse, in conseguenza di tali leggi, disporsi e ordinarsi in un certo
modo che l’avrebbe resa simile ai nostri cieli; come tuttavia alcune delle
sue parti dovessero comporre una terra, altre dei pianeti e delle comete,
altre ancora un sole e delle stelle fisse. E a questo punto, soffermandomi
ulteriormente sull’argomento della luce, spiegai molto a lungo quale fosse
la materia che doveva trovarsi nel sole e nelle stelle, e come di là
traversasse in un istante gli immensi spazi dei cieli, e come si riflettesse dai
pianeti e dalle comete verso la terra. Vi aggiunsi inoltre molte



considerazioni riguardanti la sostanza, la posizione, i movimenti e tutte le
differenti qualità di quei cieli e di quegli astri, pensando così di averne detto
abbastanza per far conoscere che nulla si nota nei cieli del nostro mondo
che non debba, o almeno non possa, apparire del tutto simile anche in quelli
del mondo che descrivevo.

Passai in seguito a parlare della terra in particolare: in che modo, pur
avendo espressamente supposto che Dio non avesse impresso alcun peso
alla materia di cui la terra si componeva, tutte le sue parti non mancassero
di tendere esattamente verso il suo centro; in che modo, essendoci acqua ed
aria alla sua superficie, le posizioni dei cieli e degli astri, ma soprattutto
della luna, dovessero causarvi un flusso e un riflusso simili, in tutti i loro
particolari, a quelli che si osservano avvenire nei nostri mari, ed anche una
certa corrente, sia dell’acqua che dell’aria, nella direzione da levante a
ponente, esattamente come la si osserva tra i tropici; e infine in che modo le
montagne, i mari, le sorgenti e i fiumi potessero naturalmente formarsi su
quella terra, e i metalli originarsi nelle miniere, e le piante crescere nelle
campagne, e generarsi tutti i corpi che si dicono misti o composti. E tra
l’altro, poiché dopo gli astri non conosco nulla al mondo, ad eccezione del
fuoco, che produca luce, posi particolare cura nello spiegare molto
chiaramente tutto ciò che appartiene alla sua natura, come si generi, come si
alimenti, come talvolta abbia soltanto calore senza luce e talvolta soltanto
luce senza calore, e come possa introdurre diversi colori nei diversi corpi, e
varie altre qualità; come possa fonderne alcuni e indurirne altri; come li
possa consumare quasi tutti e convertirli in ceneri e fumo; e infine come da
siffatte ceneri, con la sola potenza della sua azione, possa formare del vetro;
e poiché questa trasformazione da ceneri in vetro mi sembrava più
ammirevole di qualsiasi altra che avviene nella natura, presi un particolare
piacere a descriverla.

Da queste considerazioni non volevo tuttavia inferire che questo mondo
fosse stato creato proprio nel modo che proponevo, perché è molto più
verosimile che Dio l’abbia creato sin dall’inizio esattamente come doveva
essere. È tuttavia certo – e questa è l’opinione comunemente accolta dai
teologi – che l’azione mediante la quale egli lo conserva è assolutamente la
stessa di quella mediante la quale lo ha creato, di modo che, anche se Dio
non gli avesse dato all’inizio nessun’altra forma che quella del caos, purché,
stabilite le leggi della natura, avesse prestato a quest’ultima il suo concorso



in modo che essa agisse come di consueto, si può credere, senza far torto al
miracolo della creazione, che, solo per questo, tutte le cose puramente
materiali avrebbero potuto con il tempo divenire tali quali ora le vediamo.
D’altronde è molto più facile concepire la loro natura, vedendole nascere in
tal modo a poco a poco, che non considerandole belle e fatte.

Dalla descrizione dei corpi inanimati e delle piante passai a quella degli
animali e, in particolare, a quella dell’uomo. Dato però che non ne avevo
ancora una conoscenza sufficiente per poterne parlare alla stessa maniera
del resto, dimostrando cioè gli effetti dalle cause e facendo vedere da quali
semenze o in che modo la natura deve produrli, mi limitai a supporre che
Dio formasse il corpo di un uomo del tutto simile a quello di ognuno di noi,
sia per quanto riguarda la figura esteriore delle sue membra, sia per quanto
riguarda la conformazione interna dei suoi organi, senza comporlo di altra
materia diversa da quella da me descritta e senza mettere in esso, almeno
all’inizio, alcuna anima razionale, né alcun’altra cosa che gli servisse da
anima vegetativa o sensitiva, ma supponendo soltanto che accendesse nel
suo cuore uno di quei fuochi senza luce, da me già precedentemente
spiegati e che concepivo della stessa natura di quello che scalda il fieno,
quando lo si è rinchiuso prima che sia del tutto seccato, o che fa bollire il
vino novello, quando lo si fa fermentare insieme ai raspi. Esaminando
infatti le funzioni che, in conseguenza di quanto sopra stabilito, potevano
trovarsi in questo corpo, ve ne trovavo esattamente tante quante possono
esserne in noi senza averne coscienza, e quindi senza che la nostra anima –
cioè quella parte distinta dal corpo la cui natura, come abbiamo
precedentemente detto, consiste esclusivamente nel pensare – vi
contribuisca in nulla, funzioni che sono identiche in tutti gli animali, per cui
si può dire che gli animali privi di ragione ci rassomiglino, senza però, per
questo, aver trovato in essi nessuna di quelle funzioni che, per essere
dipendenti dal pensiero, sono le uniche che ci appartengono in quanto
uomini, mentre ve le ritrovavo tutte non appena supponevo che Dio creasse
un’anima razionale e la congiungesse a questo corpo in una certa maniera
che descrivevo.

Ma perché si possa vedere in che modo trattavo questo argomento,
metterò qui la spiegazione del movimento del cuore e delle arterie che,
essendo il primo e il più generale che si osserva negli animali, permetterà di
valutare facilmente ciò che si dovrà pensare di tutti gli altri. E affinché si



incontrino minori difficoltà per capire ciò che ne dirò, vorrei che coloro i
quali non sono esperti di anatomia, provvedessero, prima di leggere quanto
segue, a far tagliare in loro presenza il cuore di qualche animale piuttosto
grosso fornito di polmoni, dato che è molto simile a quello dell’uomo, e che
si facessero mostrare le due camere o cavità che vi si trovano: in primo
luogo la cavità che è dal lato destro, alla quale corrispondono due tubi
molto lunghi, cioè la vena cava, che è il principale ricettacolo del sangue e
come il tronco dell’albero di cui tutte le altre vene sono i rami, e la vena
arteriosa, che così è stata chiamata del tutto impropriamente, perché in
effetti è un’arteria che, originandosi dal cuore, si divide in seguito, quando
ne è uscita, in numerosi rami che si diffondono ovunque nei polmoni; in
secondo luogo la cavità che è dal lato sinistro, alla quale corrispondono
egualmente due tubi altrettanto o più larghi ancora dei precedenti, cioè
l’arteria venosa, anche essa così chiamata del tutto impropriamente, perché
non è altro che una vena che proviene dai polmoni, dove è divisa in più
rami intrecciati con quelli della vena arteriosa e con quelli del condotto
chiamato il «fischietto» attraverso il quale passa l’aria della respirazione, e
la grande arteria che, uscendo dal cuore, invia i suoi rami per tutto il corpo.
Vorrei pure che si richiamasse la loro attenzione sulle undici membrane che,
come altrettante porticine, aprono e chiudono le quattro aperture che si
trovano in queste due concavità, e cioè: tre all’entrata della vena cava, dove
sono disposte in modo da non impedire che il sangue in essa contenuto
fluisca nella concavità destra del cuore, mentre impediscono nel modo più
completo che ne possa uscire; tre all’entrata della vena arteriosa, le quali,
disposte in modo del tutto contrario, permettono al sangue, che si trova in
questa concavità, di passare nei polmoni, ma non a quello che si trova nei
polmoni di ritornarvi; e parimenti altre due all’entrata dell’arteria venosa,
che permettono al sangue dei polmoni di fluire verso la concavità sinistra
del cuore, ma si oppongono al suo ritorno; e tre all’entrata della grande
arteria, che permettono al sangue di uscire dal cuore, ma gli impediscono di
ritornarvi. Per quanto poi riguarda il numero di queste undici membrane,
non c’è altra ragione da ricercarne se non che l’apertura dell’arteria venosa,
essendo ovale a causa del luogo dove si trova, può essere comodamente
chiusa con due membrane, mentre le altre, essendo rotonde, possono esserlo
meglio con tre. Vorrei inoltre che da parte loro si prendesse in
considerazione che la grande arteria e la vena arteriosa hanno una



conformazione molto più dura e più solida di quella dell’arteria venosa e
della vena cava, e che queste ultime due si allargano prima di entrare nel
cuore, formando come due borse, chiamate le orecchiette del cuore,
composte da una carne che è simile a quella del cuore; e che ancora si
richiamasse la loro attenzione sul fatto che nel cuore c’è sempre più calore
che non in qualsiasi altra parte del corpo; e infine che tale calore è in grado,
se qualche goccia di sangue entra nelle sue cavità, di farla gonfiare e
dilatare subitamente, come di solito fanno tutti i liquidi quando li si fa
cadere goccia a goccia in qualche recipiente caldo.

Stabilite queste premesse, per spiegare il movimento del cuore non
occorre dire altro se non che quando le sue concavità non sono piene di
sangue, esso fluisce al loro interno necessariamente dalla vena cava nella
cavità destra, e dall’arteria venosa nella cavità sinistra, dato che questi due
vasi ne sono sempre pieni e che le loro aperture rivolte verso il cuore non
possono di conseguenza essere chiuse; ma non appena vi sono entrate due
gocce di sangue, una per ciascuna delle due cavità (e tali gocce non possono
essere altro che molto grosse, perché le aperture attraverso cui passano sono
molto larghe e i vasi da cui provengono sono del tutto ripieni di sangue),
esse si rarefanno e si dilatano per il calore che colà vi trovano, e in tal
modo, facendo gonfiare tutto il cuore, sospingono e chiudono le cinque
porticine che si trovano all’entrata dei due vasi dai quali provengono,
impedendo così che scenda altro sangue nel cuore. Continuando poi a
rarefarsi sempre di più, esse spingono e aprono le altre sei porticine che si
trovano alle entrate degli altri due vasi attraverso cui escono, e fanno in tal
modo gonfiare tutti i rami della vena arteriosa e della grande arteria quasi
nello stesso istante del cuore, il quale, subito dopo, si sgonfia, come pure si
sgonfiano queste arterie, perché il sangue che vi è entrato, vi si raffredda;
allora le sei porticine si richiudono, mentre le cinque della vena cava e
dell’arteria venosa si riaprono e danno il passo ad altre due gocce di sangue,
che fanno di nuovo gonfiare il cuore e le arterie esattamente come le
precedenti. Dato poi che il sangue, che così entra nel cuore, passa attraverso
le due borse chiamate orecchiette, ne deriva che il loro movimento è
contrario a quello del cuore e che esse si sgonfiano quando questo si gonfia.
Del resto, affinché coloro i quali ignorano la forza delle dimostrazioni
matematiche e non sono abituati a distinguere le ragioni vere da quelle
verosimili, non si azzardino a negare quanto ho detto senza esaminarlo, mi



permetto di avvertirli che questo movimento, che ho appena finito di
spiegare, dipende unicamente dalla disposizione degli organi che si possono
vedere con i nostri propri occhi nel cuore, dal calore che vi si può sentire
con le dita, e dalla natura del sangue che si può conoscere per esperienza,
allo stesso modo e con la stessa necessità con la quale il movimento di un
orologio dipende dalla forza, dalla disposizione e dalla forma dei suoi
contrappesi e delle sue ruote.

Se poi si domanda come mai il sangue delle vene non si esaurisca
fluendo continuamente nel cuore, e come mai nelle arterie non ce ne sia mai
troppo, dato che tutto quello che passa attraverso il cuore confluisce in esse,
mi basterà rispondere ciò che è già stato scritto da un medico inglese, al
quale deve essere attribuita la lode di avere rotto il ghiaccio su questo punto
e di avere per primo mostrato che alle estremità delle arterie vi sono molti
piccoli passaggi, attraverso i quali il sangue, che esse ricevono dal cuore,
entra nei piccoli rami delle vene, da dove esso torna di nuovo a rifluire nel
cuore, per cui il suo corso non è altro che una continua circolazione. E
questo egli lo prova assai bene ricorrendo alla comune esperienza dei
chirurghi, i quali, legando non molto strettamente il braccio sopra il punto
dove aprono la vena, ne fanno uscire il sangue in quantità più abbondante di
quanta ne uscirebbe se non lo avessero legato; mentre accadrebbe
esattamente il contrario se lo legassero al di sotto, tra la mano e l’incisione,
oppure lo legassero con molta forza al di sopra. È infatti manifesto che il
laccio non molto stretto, pur impedendo al sangue che già si trova nel
braccio di ritornare in direzione del cuore attraverso le vene, non impedisce
però che ne sopraggiunga sempre del nuovo attraverso le arterie, perché
queste sono poste sotto le vene e perché i loro tessuti, essendo più duri,
sono più difficilmente comprimibili, ed anche perché il sangue, che giunge
dal cuore, tende con maggior forza a passare per le arterie verso la mano,
che non a ritornare da questa verso il cuore attraverso le vene. E poiché
questo sangue esce dal braccio per l’incisione praticata in una delle vene,
devono esserci necessariamente dei passaggi al di sotto della legatura, cioè
verso le estremità del braccio, attraverso i quali esso possa venire dalle
arterie. Quel medico dimostra inoltre molto bene quanto afferma a
proposito della circolazione del sangue, ricorrendo a certe membrane che,
opportunatamente disposte in diversi luoghi lungo le vene, non permettono
al sangue di fluire dal centro del corpo verso le estremità, ma solo di



ritornare dalle estremità verso il cuore, e adducendo anche l’esperienza che
mostra come tutto il sangue del corpo può uscirne in pochissimo tempo da
una sola arteria, quando venga tagliata, anche se questa è stata strettamente
legata molto vicino al cuore, e tagliata tra questo e la legatura, per cui non si
ha alcun motivo di immaginare che il sangue che ne esce, possa venire da
qualche altra parte.

Vi sono però molte altre prove che attestano che la vera causa di questo
movimento del sangue è quella che ho detto. Innanzitutto la differenza che
si nota tra il sangue che esce dalle vene e quello che esce dalle arterie può
derivare soltanto dal fatto che il sangue, rarefacendosi e quasi distillandosi
nel passare per il cuore, è più sottile, più vivo, più caldo non appena ne è
uscito, quando cioè si trova nelle arterie, di quanto non lo sia poco prima di
entrarvi, quando cioè si trova nelle vene. A porvi bene attenzione si noterà
che tale differenza appare evidente solo vicino al cuore, e non altrettanto nei
luoghi che ne sono più lontani. La rigidezza inoltre dei tessuti che
compongono la vena arteriosa e la grande arteria, dimostra a sufficienza che
il sangue batte con più forza in queste che nelle vene.

E perché mai la cavità di sinistra del cuore e la grande arteria sarebbero
più ampie e più larghe della cavità destra e della vena arteriosa, se non per il
fatto che il sangue dell’arteria venosa, essendo stato solo nei polmoni dopo
aver attraversato il cuore, è più sottile e si è più facilmente e maggiormente
rarefatto di quello che afffluisce direttamente dalla vena cava? E che cosa
potrebbero indovinare i medici, tastando il polso, se non sapessero che, a
seconda che il sangue cambia di natura, può venir rarefatto dal calore del
cuore più o meno fortemente e più o meno rapidamente di prima? Se poi si
esamina come questo calore si comunica alle altre membra, non si è
costretti a riconoscere che ciò avviene per mezzo del sangue che, passando
attraverso il cuore, si riscalda e si diffonde di là per tutto il corpo? Ne
consegue che se si toglie il sangue da qualche parte, se ne toglie con ciò
stesso il calore; ed anche se il cuore fosse ardente come un ferro
arroventato, non basterebbe a riscaldare i piedi e le mani come fa, se di
continuo non vi inviasse sempre nuovo sangue. Da quanto ho detto si viene
a conoscere anche che la vera funzione della respirazione è di far giungere
ai polmoni abbastanza aria fresca, perché il sangue, che proviene dalla
cavità destra del cuore, dove è stato rarefatto e quasi trasformato in vapore,
vi si condensi e di nuovo si trasformi in sangue prima di ritornare nella



cavità sinistra; senza di che non potrebbe servire di nutrimento al fuoco che
colà si trova. Ciò è confermato dal fatto che gli animali privi di polmoni
hanno nel cuore una sola cavità, e che i bambini, che non possono usare i
polmoni finché si trovano rinchiusi nell’alveo materno, presentano
un’apertura attraverso cui fluisce del sangue dalla vena cava nella cavità
sinistra del cuore, e un condotto attraverso il quale il sangue della vena
arteriosa fluisce nella grande arteria senza passare per i polmoni. E come
inoltre potrebbe avvenire la digestione nello stomaco, se il cuore non vi
inviasse calore mediante le arterie e, insieme al calore, anche alcune tra le
parti più fluide del sangue, che aiutano a disciogliere i cibi che sono stati
ingeriti? L’azione che trasforma il succo di questi cibi in sangue, non
diviene anch’essa facilmente spiegabile, se si considera che questo si
distilla, passando e ripassando per il cuore forse più di cento e duecento
volte al giorno? E per spiegare la nutrizione e la produzione dei vari umori
che si trovano nel corpo, che cosa d’altro c’è da dire se non che la forza con
cui il sangue, rarefacendosi, passa dal cuore verso le estremità delle arterie,
fa in modo che alcune delle sue parti si fermino tra quelle delle membra
dove si vengono a trovare, prendendo il posto di alcune altre che spingono
via? e che, a seconda della posizione o della figura o della esiguità dei pori
che incontrano, le une vanno a disporsi in certi luoghi, e le altre in altri,
esattamente come si può vedere avvenire in certi vagli, i quali essendo
diversamente forati, servono a separare grani diversi gli uni dagli altri?

Ciò che infine vi è di più notevole in tutto questo è la generazione degli
spiriti animali, che sono come un vento sottilissimo, o piuttosto come una
fiamma purissima e vivissima che, sollevandosi continuamente in grande
abbondanza dal cuore in direzione del cervello, da questo, attraverso i nervi,
va a disporsi nei muscoli, mettendo così in movimento tutte le membra. E
neppure occorre immaginare qualche altra causa per spiegare come le parti
più agitate e più penetranti del sangue (e quindi più adatte a comporre tali
spiriti) si dirigano di preferenza verso il cervello che altrove; a tale scopo è
infatti sufficiente considerare che le arterie, che ve le conducono, sono
quelle che provengono più di tutte le altre dal cuore, e che, secondo le
regole della meccanica (che sono identiche a quelle della natura), quando
più cose tendono insieme a muoversi verso uno stesso luogo, dove non c’è
posto sufficiente per tutte – come appunto avviene per le parti del sangue
che uscendo dalla cavità sinistra del cuore si dirigono verso il cervello – le



più deboli e meno agitate devono venirne sviate dalle più forti, che così
sono le sole a giungervi.

Tutte queste cose le avevo ampiamente e dettagliatamente spiegate nel
trattato che avevo allora intenzione di pubblicare. In esso avevo poi
mostrato quale doveva essere la struttura dei nervi e dei muscoli del corpo
umano per far sì che gli spiriti animali che vi sono dentro, abbiano la forza
di muovere le membra; per quale ragione le teste, anche dopo un po’ che
sono state mozzate, continuino a muoversi, mordendo la terra, nonostante
non siano più animate; quali cambiamenti debbano verificarsi nel cervello,
per causare il sonno, la veglia e i sogni; in che modo la luce, i suoni, gli
odori, i gesti, il calore e tutte le altre qualità degli oggetti esterni possano
imprimervi diverse idee mediante i vari sensi; in che modo la fame, la sete e
le altre passioni interne possano, anche esse, inviarvi le loro; che cosa
dobbiamo intendere per senso comune, il senso dove tutte queste idee sono
ricevute; che cosa per memoria, la facoltà che le conserva; e per fantasia, la
facoltà che le può in vario modo cambiare e comporne delle nuove, e che,
con lo stesso mezzo, può anche, distribuendo gli spiriti animali nei muscoli,
far muovere le membra di questo corpo in tante maniere diverse, e in modo
tale che, sia in rapporto agli oggetti estemi sia in rapporto alle passioni
interne, i nostri muscoli si possano muovere senza che la nostra volontà li
guidi. Il che non sembrerà affatto strano a coloro che, sapendo quanti
diversi automi o macchine semoventi può costruire l’industria umana, pur
impiegandovi pochissimi pezzi a paragone del gran numero di ossa,
muscoli, nervi, arterie, vene e di tutte le altre parti che compongono il corpo
di ogni animale, considereranno questo corpo come una macchina che,
essendo stata fatta da Dio, è incomparabilmente meglio ordinata e ha in sé
movimenti più meravigliosi di qualsiasi altra tra quelle che gli uomini
possono inventare.

Arrivato a questo punto, mi ero particolarmente soffermato a mostrare
come, se vi fossero macchine siffatte, che avessero gli organi o la figura di
una scimmia o di qualche altro animale privo di ragione, noi non avremmo
alcun mezzo per riconoscere in che cosa differisca la loro natura da quella
degli animali, mentre se ve ne fossero di quelle che somigliassero al nostro
corpo e imitassero, quanto più è possibile, le nostre azioni, avremmo
sempre due mezzi sicurissimi, per riconoscere che, comunque, non
sarebbero dei veri uomini. Il primo è che non potrebbero mai servirsi di



parole né di altri segni, componendoli, come noi facciamo, per manifestare
agli altri i nostri pensieri, perché può ben concepirsi che una macchina sia
fatta in modo tale da proferire delle parole, e che anzi ne proferisca
qualcuna riguardante quelle azioni corporee esterne che causano qualche
cambiamento nei suoi organi, come, per esempio, se toccata in un punto,
domandare che cosa le si vuol dire, oppure, se toccata in un altro punto,
gridare che le si fa del male e simili, ma non già che essa disponga
diversamente le parole per rispondere al senso di tutto ciò che si dice in sua
presenza, come invece anche gli uomini più ebeti possono fare. Il secondo è
che, se anche facessero molte cose altrettanto bene o forse anche meglio di
tutti noi, tali macchine infallibilmente sbaglierebbero in altre, e si
scoprirebbe così che esse non agiscono con cognizione di causa, ma solo
grazie alla disposizione dei loro organi. Mentre infatti la ragione è uno
strumento universale, che può servire in ogni genere di circostanze, tali
organi invece hanno bisogno di una particolare disposizione per ciascuna
azione particolare, così che è moralmente impossibile che in una macchina
ce ne siano tante e così diverse da farla agire in tutti i casi della vita allo
stesso modo che ci fa agire la nostra ragione.

Con questi due mezzi possiamo inoltre conoscere la differenza che
intercorre tra gli uomini e le bestie, perché è cosa davvero notevole che non
ci siano uomini così ebeti e stupidi, senza eccettuare neppure i più insensati,
i quali non sappiano mettere insieme diverse parole in modo da comporre
un discorso con il quale fare intendere i loro pensieri, mentre non c’è alcun
animale tanto perfetto e felicemente nato che possa fare altrettanto. Ciò non
accade per mancanza di organi, perché si vede che gazze e pappagalli
possono pronunciare parole come noi, e tuttavia non riescono a parlare
come noi, a dar prova cioè di pensare quello che dicono; al contrario anche
gli uomini che sono nati sordi e muti, e quindi privi degli organi che
servono per parlare quanto e più delle bestie, inventano di solito essi stessi
dei segni con i quali farsi intendere da coloro che, stando sempre con loro,
hanno modo di apprenderne la lingua. Ciò non sta solo a testimoniare che le
bestie hanno meno ragione degli uomini, ma che non ne hanno affatto. Si
vede infatti che ne occorre ben poca per saper parlare; e dal momento che
tra gli animali di una stessa specie, così come fra gli uomini, sussistono
delle disuguaglianze, per cui alcuni sono più facili ad ammaestrare di altri,
non è credibile che una scimmia o un pappagallo, tra i più perfetti della loro



specie, non arrivino a parlare almeno come un bambino fra i più stupidi o,
quanto meno, un bambino dal cervello alterato, se la loro anima non fosse
di una natura del tutto diversa dalla nostra. Né si devono confondere le
parole con i moti naturali, che testimoniano le passioni e che possono venir
imitati dalle macchine altrettanto bene che dagli animali; e neppure pensare,
come alcuni antichi, che le bestie parlino, anche se non ne intendiamo il
linguaggio; poiché, se fosse vero, dato che hanno molti organi
corrispondenti ai nostri, potrebbero farsi intendere da noi altrettanto bene
che dai loro simili. Ed un’altra cosa molto interessante è che molti animali,
quantunque dimostrino maggiore abilità di noi in alcune delle loro azioni,
non ne dimostrano invece nessuna in molte altre, di modo che ciò che fanno
meglio di noi non prova affatto che abbiano ingegno, perché, in tal caso, ne
avrebbero più di noi tutti, e farebbero meglio qualsiasi altra cosa; ma prova
piuttosto che non ne hanno affatto, e che è la natura ad agire così in essi,
secondo la disposizione dei loro organi, esattamente come si osserva in un
orologio che, pur non essendo composto di altro se non di ruote e di molle,
può contare le ore e misurare il tempo con maggior precisione di noi con
tutta la nostra prudenza.

Dopo tutto questo avevo descritto l’anima razionale, facendo vedere che
essa non può assolutamente essere tratta dalla potenza della materia, come
tutte le altre cose di cui avevo parlato, ma che deve essere espressamente
creata; e che non basta che essa sia posta nel corpo umano come un pilota
nella sua nave, se non forse per muovere le sue membra, ma che deve
essergli congiunta e unita più strettamente perché possa provare, oltre a ciò,
sentimenti e passioni simili ai nostri, e comporre in tal modo un vero uomo.

Quanto al resto mi sono, a questo punto, un po’ dilungato
sull’argomento dell’anima, dato che è uno dei più importanti. Infatti, dopo
l’errore di coloro che negano l’esistenza di Dio, errore che ritengo di avere
sopra sufficientemente confutato, non ce n’è nessun altro che allontani
maggiormente le menti deboli dal retto cammino della virtù, quanto
immaginare che l’anima delle bestie abbia la stessa natura della nostra, e
che, di conseguenza, non abbiamo nulla da sperare né nulla da temere, dopo
questa vita, non più delle mosche e delle formiche; mentre, venendo a
sapere quanto esse differiscano da noi, si comprendono assai meglio le
ragioni che provano che la nostra anima è, per sua natura, del tutto
indipendente dal corpo, e che, quindi, non è affatto soggetta a morire con



esso. Considerato poi che non si vedono altre cause che possano
distruggerla, si è naturalmente portati a giudicare che essa è immortale.



Parte sesta
Esattamente tre anni fa, quando ormai ero giunto alla fine del trattato

che contiene tutte queste cose, e incominciavo a rivederne il testo per
consegnarlo a uno stampatore, venni a sapere che certe persone, per le quali
ho la massima deferenza, e la cui autorità esercita sulle mie azioni
un’influenza non minore di quella che la mia ragione esercita sui miei
pensieri, avevano disapprovato un’opinione riguardante la fisica pubblicata
poco tempo prima da un altro autore. Ora non voglio dire che la
condividessi, ma poiché, prima che incorresse nella loro censura, non vi
avevo notato nulla che potessi immaginare pregiudizievole alla religione e
allo stato, e quindi nulla che mi avrebbe impedito di pubblicarla, se la
ragione me ne avesse persuaso, questa circostanza mi fece temere che anche
tra le mie opinioni si sarebbe potuto trovarne qualcuna su cui mi fossi
ingannato, nonostante tutta la cura che ho sempre avuto di non accoglierne
mai di nuove delle quali non avessi dimostrazioni certissime, e di non
metterne per iscritto nessuna che potesse essere di danno a qualcuno. Il che
è bastato a farmi ritornare sulla decisione già presa di pubblicarle. Sebbene
infatti le ragioni che prima mi avevano fatto decidere di pubblicarle, fossero
molto forti, la mia naturale inclinazione, che mi ha fatto sempre odiare il
mestiere di scrivere libri, me ne ha fatte trovare immediatamente molte altre
per cambiare proposito. E tali ragioni favorevoli e contrarie alla
pubblicazione hanno, sia le une che le altre, una certa rilevanza, tanto che
non soltanto io ho un qualche interesse a dirle, ma forse anche il pubblico
degli esperti a saperle.

Non ho mai attribuito particolare valore ai frutti del mio pensiero e fin
tanto che dal metodo da me seguito non ho raccolto altro se non qualche
soddisfazione per essere riuscito a risolvere alcune difficoltà riguardanti le
scienze speculative o i princìpi cui uniformare i miei costumi, non ho
ritenuto di dover scrivere nulla. Per quello infatti che riguarda i costumi,
ciascuno è talmente sicuro del proprio buon senso, che si potrebbero trovare
tanti riformatori quante sono le teste pensanti, se l’introdurre in essi qualche
cambiamento fosse concesso anche ad altri e non soltanto a coloro che Dio
ha posto come sovrani a capo dei suoi popoli, o a coloro ai quali ha
concesso grazie e zelo sufficienti per divenire dei profeti. E per quanto le
mie speculazioni mi piacessero moltissimo, ritenevo che anche gli altri ne



avessero altrettante e forse ancora di più piacevoli. Ma non appena venni in
possesso di alcune nozioni generali di fisica e, cominciando a verificarle
relativamente a certe difficoltà particolari, notai fin dove esse potevano
giungere e quanto differivano dai princìpi fino ad oggi accolti, giudicai che
non avrei potuto tenerle nascoste senza peccare gravemente contro quella
legge che ci obbliga a procurare, per quanto sta in noi, il bene generale di
tutti gli uomini. Quelle nozioni infatti mi hanno fatto vedere che è possibile
pervenire a conoscenze utilissime alla vita, che al posto di quella filosofia
speculativa che si insegna nelle scuole, se ne può trovare un’altra pratica
grazie alla quale, venendo a conoscere la forza e le azioni del fuoco,
dell’acqua, dell’aria, degli astri, dei cieli e di tutti gli altri corpi che ci
circondano, altrettanto distintamente di come conosciamo le diverse
tecniche impiegate dai nostri artigiani, possiamo egualmente applicarle a
tutti gli usi che sono loro propri, diventando così quasi dominatori e padroni
della natura. Conoscenza questa desiderabile non soltanto per inventare
un’infinità di strumenti in grado di farci godere, senza fatica, dei frutti della
terra e di tutti i loro vantaggi, ma anche e soprattutto per conservare la
salute che è senza dubbio il bene principale e il fondamento stesso di tutti
gli altri beni di questa vita, perché anche l’ingegno dipende talmente dal
temperamento e dalla disposizione degli organi corporei, che se è possibile
trovare qualche mezzo capace di rendere gli uomini più saggi e più abili di
quanto in genere lo siano stati fino ad oggi, credo che lo si debba ricercare
nella medicina. È vero che quella attualmente praticata contiene ben poche
cose la cui utilità sia tanto notevole, ma senza che io abbia la minima
intenzione di denigrarla, son sicuro che non c’è nessuno, neppure tra quelli
che la professano, il quale non confessi che quello che se ne sa, non è quasi
nulla a paragone di quanto rimane ancora da sapere, e che si potrebbero
evitare un’infinità di malattie, sia del corpo che dello spirito, e persino forse
l’indebolimento della vecchiaia, se si avessero sufficienti conoscenze delle
loro cause e di tutti i rimedi di cui la natura ci ha forniti. Ora, essendomi
ripromesso di dedicare tutta la mia vita alla ricerca di una scienza così
necessaria, ed essendomi imbattuto in un cammino che sembra portarci
infallibilmente a ritrovarla, a meno che non se ne sia impediti o dalla
brevità della vita o dalla mancanza di esperienze, ho pensato che contro
questi due impedimenti non ci fosse migliore rimedio se non quello di
comunicare fedelmente al pubblico tutto quel poco che avrei rinvenuto, e di



invitare i migliori ingegni a tentare di andare oltre, contribuendo, ciascuno
secondo le sue inclinazioni e le sue capacità, alle esperienze necessarie, e
comunicando al pubblico tutte le cose che sarebbero venuti a sapere, di
modo che, cominciando gli ultimi là dove i primi avevano finito, e riunendo
così le vite e i lavori di molti, andassimo tutti insieme molto più lontano di
quanto ciascuno, isolatamente, potrebbe andare.

Relativamente alle esperienze notai anche che sono tanto più necessarie,
quanto più si è progrediti nelle conoscenze. All’inizio infatti è preferibile
servirsi di quelle che si presentano da sé ai nostri sensi, e che non potremmo
ignorare, purché vi si presti appena un po’ d’attenzione, anziché cercarne
altre più rare e complicate. Questo perché quelle più rare traggono spesso in
inganno quando non si conoscono ancora le cause delle più comuni, e le
circostanze dalle quali dipendono sono quasi sempre così particolari e
minute, che è difficilissimo notarle. L’ordine che ho seguito in proposito è il
seguente: in primo luogo ho cercato di trovare in generale i princìpi o cause
prime di tutto ciò che è o può essere nel mondo, senza considerare, a tal
fine, niente altro che Dio che siffatto mondo ha creato, e certe semenze di
verità che si trovano naturalmente nella nostra anima. In seguito ho
esaminato quali fossero i primi e più ordinari effetti che si potevano dedurre
da tali cause e, così procedendo, mi sembra di aver trovato che questi effetti
siano i cieli, gli astri, la terra, e, sulla terra, l’aria, l’acqua, il fuoco, i
minerali e altre simili cose, che sono tra tutte le più comuni e le più
semplici e, quindi, le più facili a conoscersi. Quando poi ho voluto
discendere a quelle che erano più particolari, se ne sono presentate tante e
così diverse, da non ritenere possibile che la mente umana fosse in grado di
distinguere le forme o specie corporee che si trovano effettivamente sulla
terra, da infinite altre che potrebbero esserci, se così a Dio fosse piaciuto, e
di poterle ridurre quindi al nostro uso solo se si procedeva dagli effetti alle
cause, ricorrendo a molte esperienze particolari. Dopo di ciò ripercorrendo
con la mente tutti gli oggetti che si erano presentati ai miei sensi, oso
affermare che non vi ho notato cosa alcuna che io non possa agevolmente
spiegare con i princìpi da me stabiliti. Devo però anche ammettere che la
potenza della natura è talmente ampia e vasta, mentre questi princìpi sono
così semplici e generali, che quasi non c’è effetto particolare di cui subito io
non mi accorga che possa venirne dedotto in molte diverse maniere, e che la
maggiore difficoltà in cui di solito mi imbatto è di trovare da quale, tra tutte



queste maniere, esso dipenda. A tal fine l’unico mezzo a me noto è di
andare in cerca di nuove esperienze, che mi si presentino in modo tale che il
loro verificarsi non sia lo stesso a seconda che venga spiegato in una
maniera anziché in un’altra. Per cui sono ora al punto che vedo assai bene,
mi sembra, la via che si deve seguire per compiere la maggior parte delle
esperienze utili a questo scopo; ma vedo anche che sono tali e tante, che né
la mia abilità né le mie sostanze, anche se moltiplicate per mille,
basterebbero per tutte. Per cui ormai potrò progredire nella conoscenza
della natura limitatamente soltanto al numero di esperienze che mi sarà
possibile compiere. Circostanza questa che mi ripromettevo di far
conoscere con il trattato che avevo scritto, dove mostravo così chiaramente
al pubblico l’utilità che se ne poteva ricavare, da indurre tutti coloro che
desiderano in generale il bene degli uomini – vale a dire tutti i veri virtuosi
e non già coloro che vogliono solo apparire tali – a comunicarmi le
esperienze da loro già compiute, o ad aiutarmi a ricercare quelle che restano
da fare.

In seguito però altri motivi mi hanno indotto a cambiare opinione.
Pensai, è vero, di dover continuare a scrivere tutte le cose che avrei
giudicato di qualche importanza, via via che ne scoprivo la verità,
ponendovi la stessa cura che vi avrei posta se fosse stata mia intenzione
pubblicarle, sia perché in tal modo sarei stato costretto ad esaminarle
meglio (si presta senza dubbio maggiore attenzione a quello che si ritiene
debba esser letto da altri, che non a quanto si fa solo per noi stessi, e spesso
ciò che mi sembrava vero quando incominciavo a concepirlo, mi è in
seguito apparso falso, quando volevo definirlo sulla carta) sia per non
precludermi alcuna possibilità – se pure ne ho – di essere utile al pubblico e,
qualora i miei scritti abbiano un qualche valore, per permettere a coloro che
ne entreranno in possesso dopo la mia morte, di servirsene nel modo più
conveniente; ciò che invece non dovevo in alcun modo fare era di
consentire alla loro pubblicazione durante la mia vita, affinché né le
opposizioni e le controversie, alle quali forse avrebbero dato luogo, e
neppure la reputazione che mi avrebbero potuto procurare, mi privassero
del tempo che intendo impiegare a istruirmi. Benché sia vero infatti che
ogni uomo è obbligato a procurare, per quanto sta a lui, il bene degli altri e
che non vale nulla chi non è utile a nessuno, tuttavia è altrettanto vero che
le nostre cure devono andare oltre il tempo presente, e che è bene trascurare



cose che forse potrebbero procurare qualche vantaggio ai nostri
contemporanei, quando si ha l’intenzione di farne altre che ne apporteranno
uno maggiore ai posteri. Tengo infatti a far sapere che quel poco che sin qui
ho imparato, è quasi nulla al confronto di quanto ancora ignoro, ma che non
dispero di venire a conoscere, perché coloro che scoprono a poco a poco la
verità nelle scienze, sono quasi come quelli che cominciano a divenire
ricchi: durano minor fatica ad acquistare grandi ricchezze, di quanta ne
dovevano durare prima, quando erano poveri, per acquistarne di assai
minore consistenza. Oppure li si può paragonare ai capi degli eserciti, le cui
forze si accrescono in proporzione alle loro vittorie, e che hanno bisogno di
maggiore abilità per conservare le proprie posizioni dopo una sconfitta, di
quanta non ne occorra loro, dopo una vittoria, per conquistare città e
province. E in effetti tentare di vincere tutte le difficoltà e gli errori che ci
impediscono di pervenire alla conoscenza della verità è come dar battaglia,
ed è come perderne una, accogliere un’opinione falsa intorno ad un
argomento un po’ generale e di un certo rilievo, essendo dopo necessaria
molto maggiore abilità per rimettersi nella condizione di prima, di quanta
non ne occorra per compiere grandi progressi, quando si abbiano ormai
princìpi sicuri. Per quanto mi riguarda, se ho sin ora trovato qualche verità
nelle scienze (e spero che quanto espongo in questa opera indurrà a
giudicare che ne ho trovata qualcuna), posso affermare che esse non sono
altro che la conseguenza e il corollario di cinque o sei difficoltà che sono
riuscito a superare, e che considero come altrettante battaglie in cui la
fortuna è stata dalla mia parte. E sostengo, senza alcun timore, che mi sarà
sufficiente vincerne altre due o tre di questo genere, per venire interamente
a capo dei miei progetti; né d’altra parte la mia età è talmente avanzata che,
secondo il corso ordinario della natura, non possa aver tempo sufficiente per
realizzare quanto mi riprometto. Credo dunque di dovere tanto più
risparmiare il mio tempo, quanto più ho speranza di impiegarlo bene,
mentre, senza dubbio, avrei molte occasioni di perderlo, se pubblicassi i
fondamenti della mia fisica. Infatti, quantunque siano quasi tutti così
evidenti che basta capirli per rimanerne convinti, e per quanto non ve ne sia
nessuno che io non ritenga di poter dimostrare, tuttavia, dato che è
impossibile che essi si accordino con tutte le diverse opinioni degli altri
uomini, prevedo che sarei spesso distratto dalle opposizioni che certamente
tali princìpi susciterebbero.



Si potrebbe obiettare che tali opposizioni sarebbero utili, sia al fine di
farmi conoscere i miei errori, sia perché se avessi proposto qualche cosa di
buono, gli altri ne trarrebbero in tal modo maggiori occasioni per poterlo
conoscere, e quindi, poiché molti sono in grado di vedere meglio di uno
solo, essi stessi, incominciando subito a servirsene, mi aiuterebbero con le
loro scoperte. Ma sebbene mi riconosca estremamente soggetto a sbagliare
e non mi fidi quasi mai dei primi pensieri che mi vengono in mente, tuttavia
l’esperienza che ho delle obiezioni che possono venirmi mosse, non mi fa
sperare di poterne trarre qualche profitto. Ho avuto spesso esperienza dei
giudizi altrui: di coloro che consideravo miei amici e di coloro ai quali
pensavo di essere indifferente, ed infine anche di chi, per la malignità e
l’invidia a me ben note, sarebbe stato sospinto a scoprire tutto quello che
l’affetto avrebbe invece tenuto celato agli amici. Raramente però mi è
accaduto che mi siano mai state mosse obiezioni che non avessi già
previsto, se non nel caso che fossero lontanissime dal mio argomento. Di
modo che non ho quasi mai trovato un censore delle mie opinioni, che non
mi sembrasse meno rigoroso o meno imparziale di quello che io sono nei
confronti di me stesso. E neppure ho mai notato che con le dispute che di
solito si conducono nelle scuole, si sia scoperta una sola verità che prima si
ignorava, perché cercando ciascuno di riportare la vittoria, ci si esercita
molto di più a far prevalere la verosimiglianza che non a soppesare le
ragioni delle due parti in lizza, mentre coloro che per lungo tempo sono
stati ottimi avvocati, non per questo divengono in seguito i migliori giudici.

Quanto poi all’utilità, che gli altri ricaverebbero dalla conoscenza dei
miei pensieri, neppure essa potrebbe essere molto consistente, dal momento
che non li ho ancora così perfezionati che non occorra aggiungervi molte
cose prima di poterli mettere in pratica. Penso inoltre di poter dire senza
vanità che se c’è qualcuno che sia in grado di farlo, costui sono proprio io
anziché qualche altro, e questo non perché non possano esserci al mondo
ingegni incomparabilmente migliori del mio, ma perché quando si impara
qualche cosa da altri, non la si può concepire così bene e farla propria,
come quando la si scopre da sé; cosa che è tanto più vera in questo genere
di questioni, come lo dimostra il fatto che, quantunque abbia spesso
spiegato alcune mie opinioni a delle persone fornite di ottimo ingegno, le
quali, mentre parlavo, sembravano intenderle nel modo più chiaro, tuttavia,
quando le ripetevano, notavo che le trasformavano quasi sempre in modo



tale che mi era impossibile riconoscerle come mie. Anzi colgo qui
l’occasione di pregare i posteri di non credere mai quando si dirà loro che
certe opinioni sono mie, se non sarò stato io stesso a divulgarle. Non mi
stupisco infatti minimamente delle stravaganze che si attribuiscono a tutti
quegli antichi filosofi di cui non ci sono rimasti più gli scritti, e neppure ne
ricavo che i loro pensieri siano stati tanto irragionevoli, essendo stati essi i
migliori ingegni dei loro tempi, ma ritengo soltanto che quanto hanno
pensato, sia stato malamente riferito. Infatti quasi nessuno dei loro seguaci
li ha superati e sono sicuro che i più appassionati fra coloro che oggi
professano le dottrine di Aristotele, si stimerebbero felici se avessero tanta
conoscenza della natura, quanta egli ne ebbe, anche a patto di non poterne
avere di più. Essi sono come l’edera, che non tende a salire più in alto degli
alberi che la sostengono, ma che spesso, anzi, dopo essere salita fino alla
cima, torna a ridiscendere verso il basso. Così mi sembra che ridiscendano,
cioè divengano in qualche modo meno sapienti di quanto lo sarebbero se
non continuassero a studiare, coloro i quali, non contenti di conoscere tutto
quello che è intelligibilmente spiegato nel loro autore, pretendono, oltre a
ciò, di trovarvi la soluzione di molti altri problemi di cui egli non fa parola,
e ai quali forse non ha mai pensato. Purtuttavia il loro modo di far filosofia
è estremamente comodo per quanti hanno un ingegno piuttosto mediocre,
giacché l’oscurità delle distinzioni e dei princìpi di cui fanno uso, permette
loro di parlare con tutta sicurezza su qualsiasi argomento come se ne
avessero una perfetta conoscenza, e di sostenere le loro affermazioni anche
contro le menti più esperte e sottili, senza che vi sia modo alcuno di
convincerli. In ciò mi sembrano simili a un cieco che per battersi senza
svantaggio contro uno che vede, lo abbia fatto scendere nel fondo di una
oscura cantina. E posso affermare che è interesse di costoro che io mi
astenga dal pubblicare i princìpi della mia filosofia perché, semplicissimi ed
evidentissimi come sono, pubblicandoli, sarebbe come se aprissi delle
finestre e facessi entrare luce in quella cantina dove sono discesi per
battersi.

Ma neppure i migliori ingegni hanno interesse a conoscere tali princìpi,
perché, se vogliono saper parlare su ogni sorta di argomenti e acquistarsi la
fama di dotti, vi riusciranno più facilmente contentandosi della
verosimiglianza, che può essere ritrovata senza grande fatica in ogni genere
di questioni, anziché ricercando la verità, che si scopre a poco a poco e solo



riguardo ad alcune questioni, mentre per le altre, quando se ne deve parlare,
costringe a confessare francamente la nostra ignoranza. Se invece
preferiscono la conoscenza di poche verità alla vanità di sembrare sapienti
in ogni genere di scienze – la qual cosa, senza dubbio, è di gran lunga
preferibile – e nutrono l’intenzione di perseguire un progetto simile al mio,
allora non occorre loro, a tal fine, che io dica niente di più di quanto ho già
detto in questo Discorso. Se infatti sono capaci di andare più lontano di me,
a più forte ragione lo saranno anche di trovare da soli tutto ciò che ritengo
di avere scoperto io. Tanto più che, avendo io esaminato tutto
ordinatamente, quello che mi resta ancora da scoprire è sicuramente più
difficile e nascosto di ciò che fino ad oggi sono riuscito a sapere, ed essi
avrebbero molto minor piacere ad impararlo da me che da se stessi; senza
considerare che l’abitudine che acquisteranno ricercando prima le cose
facili e passando poi gradualmente ad altre più difficili, sarà loro molto più
utile di tutti i miei insegnamenti. Sono infatti persuaso che se mi fossero
state insegnate fin dalla giovinezza tutte le verità delle quali in seguito ho
cercato la dimostrazione, e se non avessi durato alcuna fatica a impararle,
forse non sarei mai riuscito a conoscerne altre, e certamente non avrei
acquisito l’abitudine e la facilità, che ora ritengo di avere, di trovarne
sempre di nuove via via che mi applico a ricercarle. In breve, se c’è al
mondo opera che non possa esser compiuta da altri se non da chi l’abbia
incominciata, è proprio questa alla quale attendo.

Per quanto riguarda le esperienze che possono essere utili, è pur vero
che un uomo non potrebbe bastare da solo a compierle tutte, ma neppure
potrebbe servirsi utilmente di altre mani diverse dalle sue, se non di quelle
degli artigiani o di persone a pagamento, alle quali la speranza del
guadagno – mezzo invero assai efficace – farebbe eseguire tutto quello che
si prescrive loro. I volontari, al contrario, che potrebbero offrirgli il loro
aiuto per curiosità o per desiderio di imparare, non solo promettono di solito
più di quanto non mantengono, e fanno progetti che non si realizzano mai,
ma vorrebbero alla fine venir ricompensati con la spiegazione di qualche
difficoltà, o, per lo meno, con complimenti e inutili conversazioni, che gli
farebbero rimettere il tempo perduto più di quanto ne abbia tratto profitto.
Quanto poi alle esperienze fatte da altri, anche quando questi gliele
volessero comunicare (ma non lo farebbero mai quanti le ritengono dei
segreti), esse sono per lo più accompagnate da tante circostanze e



ingredienti superflui, che gli rimarrebbe estremamente difficile trarne fuori
qualche verità; a parte il fatto che le troverebbe quasi tutte così malamente
spiegate o addirittura così falsificate – dato che chi le ha compiute si è
sforzato di farle apparire conformi ai propri princìpi – che se anche ve ne
fossero alcune utili, esse, di nuovo, non potrebbero valere il tempo che gli
sarebbe necessario impiegare per metterle al vaglio. Pertanto se vi fosse al
mondo qualcuno di cui si sapesse con sicurezza che è capace di scoprire
cose grandissime e della massima utilità pubblica, e per questo gli altri
uomini si sforzassero con ogni mezzo di aiutarlo perché venga a capo dei
suoi progetti, non vedo che cosa altro potrebbero fare per lui se non
fornirgli quanto gli occorre per compiere le esperienze necessarie e, per il
resto, impedire che la sua quiete venga disturbata dalle inopportunità di
qualcuno. Ma a parte il fatto che non presumo tanto di me stesso, da voler
promettere cose straordinarie, né mi nutro di pensieri così vani da
immaginare che il pubblico si debba interessare molto dei miei progetti, non
ho neppure un animo così vile da accettare da chicchessia alcun favore che
si possa ritenere che io non abbia meritato.

Tutte queste considerazioni sommate insieme fecero sì che io, tre anni
fa, non divulgassi il trattato che avevo tra le mani e decidessi, anzi, di non
farne vedere, durante la mia vita, alcun altro che fosse così generale e dal
quale si potessero conoscere i fondamenti della mia fisica. Ma in seguito si
sono presentate due ragioni che mi hanno indotto a riunire qui alcuni saggi
particolari e a offrire al pubblico qualche ragguaglio sulle mie azioni e i
miei progetti. La prima è che se non lo avessi fatto, molti, conoscendo la
mia precedente intenzione di dare alle stampe qualche mio scritto,
avrebbero potuto immaginare che le ragioni per le quali me ne astenevo,
fossero a mio disfavore più di quanto effettivamente lo siano. Per quanto
infatti non ami eccessivamente la gloria, o piuttosto, – oso affermarlo – la
odi in quanto la giudico contraria alla quiete, che invece stimo sopra ogni
altra cosa, tuttavia non ho neppure cercato di nascondere le mie azioni come
se fossero dei delitti, né ho mai preso molte precauzioni per rimanere
ignoto, sia perché, così facendo, avrei ritenuto di far torto a me stesso, sia
perché un simile modo di procedere mi avrebbe procurato una specie di
inquietudine, anche essa, a sua volta, contraria a quella perfetta tranquillità
di animo alla quale aspiro. Poiché non sono riuscito a impedire, in questa
posizione di indifferenza da me assunta tra la preoccupazione di essere



conosciuto e quella di non esserlo, di acquistare una certa fama, ho ritenuto
di dover fare del mio meglio per evitare almeno di averne una cattiva.

L’altra ragione che mi ha spinto a scrivere questo libro, è che, vedendo
ogni giorno di più il ritardo che subisce il mio progetto di acquistare sempre
nuove conoscenze a causa di una infinità di esperienze che mi sono
necessarie, ma che non posso compiere senza l’aiuto altrui, pur non
illudendomi al punto da sperare che il pubblico partecipi in modo
consistente ai miei interessi, tuttavia non voglio neppure venir meno a
quanto devo a me stesso e dar così motivo a coloro che mi sopravviveranno,
di rimproverarmi un giorno che avrei potuto lasciar loro cose molto
migliori, se non avessi trascurato di informarli su quanto poteva contribuire
alla realizzazione dei miei progetti.

Ho quindi pensato che mi sarebbe stato facile scegliere alcuni argomenti
che, pur non essendo soggetti a molte controversie e pur non
costringendomi a dichiarare i miei princìpi più di quanto desideri,
mostrassero tuttavia abbastanza chiaramente ciò che è o non è in mio potere
di compiere nel campo delle scienze. Non sta certamente a me dire se vi
sono riuscito o meno, e non è mia intenzione prevenire i giudizi di nessuno,
parlando io stesso dei miei scritti; ma sarei ben lieto se si vorrà esaminarli;
e per rendere più agevole che lo siano, prego caldamente tutti coloro che
avranno obiezioni da rivolgermi, di volerle inviare al mio editore, che me le
trasmetterà, e io cercherò di unirvi nello stesso tempo le mie risposte. I
lettori in tal modo, vedendo insieme le une e le altre, potranno tanto più
facilmente giudicare della verità. Prometto infatti che le mie risposte non
saranno mai lunghe, ma mi limiterò a confessare francamente i miei errori,
se li riconoscerò, oppure, se mi sarà impossibile riconoscerli, dirò
semplicemente ciò che a mio parere riterrò necessario per la difesa di
quanto da me sostenuto, senza aggiungervi la spiegazione di ulteriori
argomenti, per non impegnarmi senza fine in sempre nuove questioni.

Se alcuni argomenti, tra quelli da me trattati all’inizio della Diottrica e
delle Meteore, possono a prima vista suscitare qualche perplessità, perché
sono da me chiamati «ipotesi» e sembra che non ne voglia dare alcuna
dimostrazione, si abbia la pazienza di leggere tutto lo scritto con la dovuta
attenzione, e spero che se ne resterà soddisfatti. Mi pare infatti che le
ragioni si concatenino tra loro in modo tale che come le ultime sono
dimostrate dalle prime, che sono le loro cause, così queste prime,



reciprocamente, lo sono dalle ultime, che sono i loro effetti. Non si deve
però immaginare che io qui cada nell’errore che i logici chiamano circolo,
perché tali effetti sono per la maggior parte solidamente accertati
dall’esperienza, e le cause dalle quali io li deduco non tendono tanto a
provarli, quanto piuttosto a spiegarli; anzi, al contrario, sono proprio le
cause a venir provate dagli effetti. Ho usato il termine ipotesi solo perché si
sappia che penso di poterle dedurre da quelle prime verità di cui sopra ho
parlato: ma di proposito non ho voluto farlo per impedire che certi spiriti –
che si immaginano di riuscire a conoscere in un giorno tutto quello che un
altro ha pensato in venti anni, appena se ne dia loro qualche breve cenno, e
che sono tanto più soggetti a ingannarsi e incapaci di verità, quanto più
sono vivaci e penetranti – non ne possano trarre l’occasione per costruire,
su quelli che credono essere i miei princìpi, qualche filosofia stravagante, di
cui poi mi verrebbe attribuita la responsabilità.

Per quanto invece riguarda le opinioni effettivamente mie, non ne
giustifico la novità, perché, se si vorrà considerarne attentamente le ragioni,
sono sicuro che le si troverà così semplici e così conformi al senso comune,
che sembreranno meno straordinarie e meno strane di qualsiasi altra
opinione si possa avere intorno agli stessi argomenti. Non mi vanto neppure
di essere il primo inventore di nessuna di esse, ma piuttosto di averle
accolte esclusivamente perché la ragione me ne ha persuaso, e non già
perché erano già state professate da altri, oppure perché, al contrario,
nessuno prima le aveva sostenute.

Se gli artigiani non potranno immediatamente mettere in pratica
l’invenzione spiegata nella Diottrica, non credo che per questo essa possa
dirsi cattiva; infatti per realizzare e mettere a punto in ogni loro particolare
le macchine da me descritte, occorre perizia e un lungo esercizio, e se vi
riuscissero al primo tentativo, non ne rimarrei meno stupito che se vedessi
che qualcuno riesce a imparare in un sol giorno a suonare in modo
eccellente il liuto, soltanto perché gli è stata fornita una buona partitura. Se
poi scrivo in francese, che è la lingua del mio paese, anziché in latino, che è
la lingua dei miei maestri, è perché spero che quanti si servono
esclusivamente della loro ragione naturale, potranno giudicare le mie
opinioni meglio di quanti credono soltanto ai libri antichi. Coloro poi che
uniscono il buon senso allo studio – gli unici che vorrei avere come giudici



– non saranno, ne sono certo, tanto parziali in favore del latino, da non voler
intendere le mie ragioni, solo perché le espongo in lingua volgare.

Per tutto il resto non intendo qui parlare in modo particolareggiato degli
ulteriori progressi che spero di compiere nel campo delle scienze; né
intendo impegnarmi verso il pubblico con promesse che non sono sicuro di
mantenere; mi limiterò a dire che sono deciso ad impiegare il tempo che mi
resta da vivere esclusivamente nel tentativo di acquistare qualche
conoscenza della natura, così da poterne ricavare regole per la medicina più
sicure di quelle seguite fino ad oggi. Aggiungerò inoltre che per mia
naturale inclinazione sono talmente alieno dal perseguire qualsiasi altra
specie di progetti – soprattutto quelli che non potrebbero essere utili agli uni
senza danneggiare gli altri che, se per qualche circostanza fossi costretto a
dedicarmici, credo che in nessun modo sarei capace di riuscirvi. Tutto
questo ho voluto qui dichiarare espressamente, sapendo bene che quanto ho
detto, non gioverà a procurarmi considerazione nel mondo. Ma di tale
considerazione io non so cosa farmene, e sarò sempre più grato a coloro che
mi faranno godere senza impedimenti del mio tempo, che non a coloro che
volessero innalzarmi alle più grandi dignità.



Indice
 

Avvertenza
 

Parte prima
Parte seconda
Parte terza
Parte quarta
Parte quinta
Parte sesta


	Avvertenza
	Parte prima
	Parte seconda
	Parte terza
	Parte quarta
	Parte quinta
	Parte sesta

