


Thomas Hobbes.

LEVIATANO

LA MATERIA, LAFORMAE IL POTERE DI UNO STATO
ECCLESIASTICO E CIVILE.



PRIMO VOLUME.

Arrigo Pacchi e scomparso il 18 gennaio 1989, pochi giorni dopo aver
licenziato questo lavoro. Il male che lo aveva colpito non gli ha consentito di
redigere quelle note di commento al testo che aveva progettate e che avrebbero
diversamente qualificato questa nuova traduzione del "Leviathan". A Hobbes
aveva dedicato gran parte della sua vita di studioso e, in particolare, alla genesi e
allo sviluppo delle dottrine teologico-politiche di questo autore si e rivolta in
questi ultimi anni la sua fervida ricerca. La morte ne ha impedito il naturale
concretizzarsi in un libro al quale aveva iniziato a porre mano e alla cui stesura
si riprometteva di dedicarsi non appena gli impegni soprattutto connessi alla
ricorrenza del quarto centenario della nascita di Hobbes gliene avessero lasciato
il tempo. Questi impegni culturali ha voluto onorare fino in fondo, lavorando, si
puo dire, fino al suo ultimo giorno con la profonda serenita di chi sa pensare alla
morte come un evento dell'ordine della natura e affrontando il male con una
fermezza, una sobrieta, una discrezione e una generosita che hanno lasciato un
segno in tutti coloro che hanno avuto la grande pena ma anche il privilegio di
frequentarlo nei suoi ultimi giorni.

A. L.

kR



INTRODUZIONE.

di Arrigo Pacchi.

Il "Leviatano" e ancor oggi 1'opera hobbesiana di gran lunga piu ristampata
in area anglosassone, e la piu tradotta all'estero. Questa particolare popolarita
I'accompagna fin dagli esordi, e infatti si potrebbe arrivare ad affermare che, per
la maggior parte dei suoi contemporanei, il pur prolifico Hobbes sia stato l'autore
di quell'unico libro; un libro «maledetto», peraltro, fatto oggetto di una critica
scandalizzata e acrimoniosa, che lo incalza per tutta la seconda meta del
Seicento, senza placarsi neppure con l'avvento del nuovo secolo.

A ben guardare, questa situazione di privilegio - non piu oscurata,
ovviamente, dall'ostilita - si riproduce al livello degli studi hobbesiani del
Novecento, anche dei piu recenti: il "Leviathan" sembra infatti continuare ad
essere l'unico libro di Hobbes anche per gran parte degli studiosi del suo
pensiero antropologico e politico, e non solo degli esegeti occasionali; per
sincerarsene, in modo forse un po' sbrigativo e paradossale, basta scorrere i titoli
dei lavori piu quotati, varati dalla critica hobbesiana degli ultimi trent'anni (1):
ma anche un'analisi piu circostanziata di articoli e monografie, specialmente di
lingua inglese, non puo che confermare quest'impressione. Eppure, quantomeno
per taluni aspetti, le altre opere politiche di Hobbes non sfigurano affatto al
confronto: 1'analisi psicologica della natura umana offerta dagli "Elements of
Law" rivela una finezza di penetrazione che Hobbes non seppe, o non volle,
ripetere altrove, mentre piu di un critico ha rilevato la maggiore compattezza e
icasticita della dottrina dello Stato esposta nel "De cive", anche rispetto al
"Leviathan". Con tutto questo, il "Leviathan" rimane I'opera politica di piu vasto
respiro che Hobbes abbia scritto, e con la quale e semplicemente doveroso che
ogni interprete del pensiero hobbesiano si misuri: si voleva solo osservare che
non e l'unica.

Risulta abbastanza curioso, piuttosto, che per un concorso di circostanze che
non sapremo forse mai fino a che punto sia stato puramente accidentale, Hobbes
si trovo a pubblicare nel giro di poco piu di un anno, tra il 1650 e il '51, tutte e
tre le sue opere politiche fondamentali: incomincio infatti con gli "Elements of
Law", scissi nella bipartizione - "Human Nature" e "De corpore politico" - che



rimarra indiscussa fino all'edizione del Tonnies; prosegui poi con la traduzione
inglese del "De cive" (2), per concludere poi l'eccezionale annata con il
"Leviathan". E' vero che nel caso degli "Elements" - redatti e diffusi manoscritti
gia nel '40 - si trattava in un certo senso di una «riedizione» a stampa, e che del
"De cive" - la cui protoedizione latina risaliva, com'e noto, al '42 - si dava in
realta solo una traduzione: cio non toglie che il fatto che Hobbes offrisse al
pubblico quasi simultaneamente tre opere sostanzialmente simili, sia nell'oggetto
trattato che nella dottrina, appaia perlomeno degno di qualche riflessione.

Che la dottrina, col passare degli anni, non dovesse aver subito radicali
modifiche, e proprio la strettissima successione di quelle pubblicazioni ad
assicurarcelo, ancor prima di ogni lettura, ché certamente Hobbes non avrebbe
acconsentito a divulgare teorie da lui considerate superate, o comunque in
contrasto tra loro; quanto all'oggetto, e vero che il taglio non e sempre il
medesimo, ma nelle parti fondamentali le tre opere si possono sovrapporre
abbastanza agevolmente: se al "De cive" manca il complemento del "De
homine" - che uscira poi nel '58 - per coprire pressoché interamente la gamma di
argomenti affrontati nel "Leviathan", gli "Elements" gia premettono, alla
trattazione piu propriamente politica, quella descrizione in chiave meccanicistica
della natura umana, che il "Leviathan" non fara che ribadire, in termini semmai
piu frettolosi e riassuntivi.

L'unica, rilevante differenza strutturale che il "Leviathan" presenti con
evidenza rispetto alle opere precedenti e costituita dall'enorme risalto attribuito
alle questioni di politica ecclesiastica e culturale: dai tre sparuti capitoli degli
"Elements", questo tema guadagna gia nel "De cive" un buon terzo dell'opera,
per estendersi finalmente a tutta la seconda meta del "Leviathan". E' in questa
direzione che si deve quindi indagare, per scoprire la vera peculiarita del
"Leviathan" rispetto alle opere precedenti, benché a prima vista questa parte
teologico-ecclesiastica del libro sembri presentare solo un ulteriore
arricchimento, ma non un sostanziale mutamento di indirizzo, soprattutto
rispetto al "De cive". Tuttavia, viene spontaneo domandarsi se il filosofo inglese
avesse veramente bisogno, per conferire il dovuto rilievo al rapporto Stato-
Chiesa, di riprendere da capo l'intera esposizione dell'etica e della politica, a
partire appunto dalla psicologia, dall'antropologia, dalla teoria dello stato di
natura e della legge naturale. E poiché questa necessita egli di fatto la avverti,
dobbiamo pensare che l'ennesima rielaborazione della materia presentata nel
"Leviathan" rimediasse a certe sottili insoddisfazioni avvertite dall'autore,
attraverso un rimaneggiamento altrettanto sottile e sfumato. Sorge cosi il
problema critico di dare rilievo alle innovazioni presenti nelle prime due parti
del "Leviathan", tenendo appunto conto del fatto che dovettero essere tali da non



contrastare con quanto Hobbes aveva gia teorizzato altrove; in certo modo, si
tratta di rilevare le differenze nella continuita.

E' cio che ha fatto la critica piu recente, dando luogo a risultati quasi sempre
apprezzabili, ancorché parziali. E' stato osservato, ad esempio, che 1'elemento
differenziatore va ricercato in una «rielaborazione della concezione dell'uomo»,
in virtu della quale «l'uvomo non e piu visto come un essere dotato per nascita
oltre che di senso e di passioni anche di ragione, ma come il risultato di un
processo in cui la condizione originaria si evolve fino alla costituzione di
inclinazioni, di virtu e di capacita che lo qualificano come uomo» (3). Questo
motivo e tuttavia ampiamente presente gia negli "Elements"”, dove l'insorgere
della ragione nell'uomo naturale e appunto interpretato da Hobbes come
avvertimento della contraddizione insita nello stadio puramente individualistico
dello stato di natura, contraddizione consistente nel fatto che, quanto piu si segue
un comportamento strettamente naturale - ispirato al famoso "homo homini
lupus" - tanto piu si e esposti al pericolo di perdere la propria essenza naturale,
cioé la vita: il timore della morte, sentimento fondamentale che sottende e
subordina ogni altro istinto o reazione sensoriale, si raffina cosi nel calcolo delle
possibilita di sopravvivenza, che appaiono molto maggiori se 1'nvomo abbandona
la primitiva ferinita, in favore di talune forme embrionali di socievolezza che si
traducono nei dettami pratici della legge di natura. Ma anche questo stadio
«razional-naturale» e minato - sempre negli "Elements" - dalla contraddizione:
se l'uomo giusto segue questo secondo livello di naturalita, consistente
nell'ottemperare ai dettami della legge di natura, si scontrera pur sempre con chi
a questa legge non ottempera, e che lo uccidera; ancora una volta, seguire la
naturalita significa porre seriamente in pericolo la vita (4). La crisi verra risolta
solo uscendo dallo stato di natura, cioe istituendo, grazie ad una convenzione, lo
Stato, struttura totalmente artificiale, e percio stesso esente da contraddizioni.

Ora, nel "Leviathan" e certo presente una concezione evolutiva dell'uomo
naturale e delle sue facolta, ma oseremmo dire in modo meno pregnante di
quanto non sia negli "Elements", perché e venuta a cadere la molla necessitante
della contraddizione. E anzi, una considerazione di questo genere potrebbe porre
qualche difficolta alla nota tesi di McNeilly, secondo cui solo nel "Leviathan"
emergerebbe in tutta la sua efficacia dimostrativa la struttura logico-razionale
che governa i rapporti umani, una volta abbandonata la psicologia egoistica che
costituirebbe il precario fondamento della teoria politica negli "Elements" e nel
"De cive". In questo senso, McNeilly individua il principale elemento di
differenziazione del "Leviathan" rispetto alle opere precedenti proprio nel fatto
che non sono piu «certe proposizioni (molto dubbie) riguardanti la natura
specifica degli esseri umani individuali» a fondare le conclusioni politiche, bensi



«un'analisi della struttura formale delle relazioni tra gli individui», analisi che
prescinde dalle «descrizioni delle tendenze psicologiche», dalle «spiegazioni di
fenomeni particolari e fattuali», per puntare all'ideale deduttivo di una scienza
politica interamente formalizzata, dalla quale scaturisce la necessita - logica -
dell'istituzione di un potere sovrano che imponga ordine ai «desideri
contingenti» individuali, quali che siano (5).

Una caratterizzazione del "Leviathan" cosi drastica, qual e quella proposta da
McNeilly, ha il solo torto di non riuscire persuasiva: e vero - lo abbiamo rilevato
poc'anzi - che nel "Leviathan" si perde la ricchezza descrittiva e «saggistica»
dell'analisi psicologica presente negli "Elements" ed anche nel "De cive", ma
non ci sembra che i testi autorizzino una tale dicotomia, né la condanna in
blocco delle due prime opere sotto il segno della «confusione e
contraddittorieta» del metodo, per riservare al solo "Leviathan" il repentino
manifestarsi di una integrale formalizzazione del discorso. In realta, l'ideale
deduttivo hobbesiano compie faticosamente la sua strada attraverso le reiterate
redazioni dell'opera politica, senza che vada dimenticato il parallelo sforzo di
precisare un metodo scientifico valido per tutti i rami del sapere, quale ha luogo
nella tormentata elaborazione della logica del "De corpore".

Anche in questo caso, quindi, siamo in presenza di un motivo che non e
peculiare del solo "Leviathan", benché nel "Leviathan" trovi il suo pieno risalto.
Che poi sia lecito scomodare un termine impegnativo come 'formalizzazione' per
dare rilievo al modello teorematico al quale si ispira la successione degli
argomenti nell'opera, e cosa tutta da discutere, ma si tratta di una delle tante
licenze che la critica anglosassone si prende volentieri, nel suo sforzo di rendere
Hobbes nostro contemporaneo; tant'e vero, che anche il canadese Gauthier nel
suo libro sul "Leviathan" fa riferimento al medesimo concetto quando parla di
«definizioni formali [...] psicologicamente neutrali» (6) come dei principi che
reggono l'intera costruzione deduttiva della politica hobbesiana.

I principale elemento differenziatore individuato da Gauthier nel
"Leviathan" non consiste comunque in una piu o meno pregnante riduzione
formale, bensi nell'affermarsi del concetto di «autorizzazione» e del suo
correlato, il concetto di «persona giuridica». Grazie all'introduzione di questi
nuovi strumenti concettuali, il sovrano non e piu I'uvomo naturale al quale il patto
ha alienato i diritti e le volonta dei sudditi, ma un «attore», una persona
artificiale che agisce per conto dei sudditi, intesi nella loro veste di «autori» di
tutto cio che egli compie. Si tratta di un'osservazione molto acuta, che tuttavia
gia Polin aveva formulato quasi vent'anni prima (7), motivando il ricorso al
concetto di autorizzazione con la necessita, da parte di Hobbes, di risolvere certe
difficolta interne emerse negli "Elements" e nel "De cive", ad esempio lo «iato»



esistente tra le forze dei singoli individui e la potenza del sovrano, il salto logico
tra i concetti di «moltitudine» e di «popolo». Secondo Polin, soltanto il rapporto
di autorizzazione rende giuridicamente comprensibile e configurabile la
trasformazione della moltitudine in popolo e del popolo nel sovrano, senza che si
debba ricorrere ad alcun reale trasferimento di forze: in altre parole, la sparsa
moltitudine si trasforma in un tutto unico, il popolo, proprio perché puo fare
riferimento ad una "persona", che e sovrana in quanto attrice della sovranita del
popolo. Ma per il fatto stesso di questa identificazione nella sovranita, si produce
un rapporto inscindibile tra popolo e sovrano, che va a tutto vantaggio del
sovrano: il popolo che si ribellasse al sovrano si negherebbe infatti, e come
popolo, e come sovrano.

Nella prospettiva di Polin, quindi, il concetto di autorizzazione serve a
consolidare giuridicamente il potere del sovrano ed a liberarlo, se ancora ve ne
fosse bisogno, da qualsiasi condizionamento, anche di carattere temporale. Non
cosi per Gauthier, che tende nel corso dell'intero suo libro a dimostrare che il
rapporto sovrano-suddito, soprattutto nel "Leviathan", non risulta assolutamente
obbligante per il suddito. Secondo Gauthier, per il fatto di "autorizzare" un
attore, l'autore non rinuncia «in alcun senso» ai propri diritti: prima che si
facesse luce questo concetto fondamentale, cioe negli "Elements" e nel "De cive"
i sudditi si obbligavano, mediante il patto, ad "alienare" i loro diritti - tranne
naturalmente il diritto alla vita - al sovrano, ma nel "Leviathan" si obbligano solo
a «mantenergli 1'autorizzazione»; fatto che di per sé, appunto, non implica, a
parere dello studioso canadese, la totale alienazione dei diritti naturali originari.
Se il potere sovrano che scaturisce da un tale processo risulta ancora assoluto,
cio non dipende dalla «struttura formale della teoria», bensi dalle «premesse
fattuali riguardanti la natura umana» (8).

Ancora una volta ci si appella alla struttura formale - che in questo caso
consentirebbe un'apertura in senso «liberale» del pensiero hobbesiano - quasi
rammaricandosi che sussistano quelle scomode premesse antropologiche e
psicologiche a turbare il sistema: atteggiamento che, come si vedra piu avanti, la
critica anglosassone ha sempre condiviso, fino a forzare lo spirito e la lettera del
pensiero hobbesiano, pur di rendere il sistema politico assolutamente
indipendente dai suoi presupposti «naturalistici». Sulle conclusioni di Gauthier
non e possibile quindi essere d'accordo, per il modo stesso in cui egli imposta il
problema, distinguendo nel discorso di Hobbes un aspetto «formale» ed uno
«materiale» che sono per contro inseparabilmente connessi nello sviluppo
deduttivo del discorso, che approda a conclusioni assolutistiche partendo da una
concezione ben precisa - e considerata valida perché fattualmente,
empiricamente rilevabile - della natura umana: di una natura umana che non



potrebbe essere diversa da quale e. Tuttavia, la prospettiva delineata dallo
studioso canadese ha un suo lato di fondatezza: e vero, ad esempio, che nel
"Leviathan" siamo in presenza di tutta una serie di piccole concessioni alla
liberta dei sudditi, o quantomeno ad una considerazione meno arcigna delle
autonomie private, di quanto non apparisse nelle opere precedenti; una svolta
che, se da un lato si rivela - come vedremo - piu apparente che reale, dall'altro
rappresenta pur sempre una sfumata innovazione.

In primo luogo si deve osservare che nel "Leviathan" non viene piu
sottolineato quello stacco deciso, quel salto qualitativo fra stato di natura,
disciplinato dalla legge di natura, e stato civile, disciplinato dalla legge del
sovrano, che caratterizza il pensiero politico hobbesiano degli anni precedenti:
ora si parla di una «coestensione» di legge naturale e legge civile, nel senso che
la seconda non sarebbe altro che la prima, munita dell'elemento della coercitivita
(9). Questo sembra condizionare I'azione del sovrano al rispetto di una
legislazione che egli troverebbe gia formulata "dall'esterno”, posto anche il
legame, mai smentito da Hobbes pur se mai enfatizzato, tra legge naturale e
divina. Saremmo dunque in presenza di una svolta prelockiana? Qualcuno I'ha
pensato: in realta, vale sempre l'avvertimento che non esiste una legge naturale
universale e di sicura interpretazione, la ragione naturale essendo prettamente
individuale, per cui solo la convenzione universalizza l'individuale ragione del
sovrano (10); e per quel che riguarda la legge divina nessun altro che il sovrano
e l'interprete autorizzato della Rivelazione, e quindi delle norme che Dio
attraverso la Rivelazione trasmette agli uomini. Cio non toglie che
effettivamente il sovrano finisca per essere richiamato, qui piu che altrove,
all'osservanza di norme di comportamento largamente condivise dalla pubblica
opinione.

In rapporto con questa maggiore apertura, quantomeno formale, della
concezione hobbesiana del potere sovrano va considerato anche il capitolo 21
del "Leviathan", dedicato alla «liberta dei sudditi», capitolo che non trova un
preciso riscontro in alcuno scritto anteriore. Gia il "De cive" aveva accennato, di
passata, al fatto che la discrezionalita del suddito puo manifestarsi la dove la
legge del sovrano taccia; sia negli "Elements" che nel "De cive", poi, e detto a
chiare lettere che esistono azioni alle quali il sovrano non puo legittimamente
obbligare il suddito: ad esempio non puo ordinargli di uccidersi, posto che il
suddito, all'atto del contratto, ha omesso di alienargli appunto, unico tra i diritti
naturali, il diritto alla vita. Non si puo negare, tuttavia, che gli sparsi accenni
reperibili nelle altre opere siano ricondotti, nel "Leviathan", ad una trattazione
organica ed articolata, che indica quantomeno la maggiore importanza che la
questione aveva acquistato agli occhi di Hobbes col trascorrere degli anni e



coll'ulteriore maturare della sua esperienza politica: 1'esempio della
disobbedienza militare, che viene considerata legittima, ancorché disonorevole,
se il soldato - non professionista - fugge per paura, e abbastanza indicativo al
proposito, e cosl l'insistenza sul fatto che il suddito non e tenuto ad
autoaccusarsi, e tantomeno a «uccidersi, ferirsi o mutilarsi, o a non resistere a chi
lo aggredisce, o ad astenersi dall'uso di cibo, aria, medicine, o di qualsiasi altra
cosa senza la quale non possa vivere» (11).

A cio si aggiunga una piu estesa e capillare discussione sulla legittimita della
costituzione - naturalmente, previa autorizzazione sovrana - di corpi politici
subordinati quali corporazioni, associazioni commerciali e simili, il richiamo -
meno pregnante nel "De cive" - al dovere sovrano di provvedere al benessere,
oltre che alla mera sussistenza, dei sudditi; e ancora, la costante preoccupazione
per la tutela delle comunicazioni e dei traffici, e in generale una maggiore
aderenza ai problemi concreti, molto spesso riferiti a situazioni di fatto,
soprattutto inglesi. Se si considera poi che nella trattazione delle passioni la
gloria, passione cavalleresca e «feudale» per eccellenza, perde la posizione di
assoluta preminenza assegnatale dagli "Elements", si puo forse arrivare alla
conclusione che il "Leviathan", pur senza nulla innovare quanto alle direzioni
teoriche fondamentali, accentua, anche solo per sfumature, quei tratti che
maggiormente rivelano nel suo autore l'avvertimento di esigenze caratteristiche
dei nuovi strati sociali affacciatisi alla direzione della politica inglese. La cosa,
d'altra parte, non stupisce piu che tanto, perché solo mostrandosi pronta ad
assecondare almeno in parte queste esigenze la monarchia stuarda avrebbe
potuto sperare di riaffermarsi in Inghilterra: senza contare che - almeno secondo
quanto insinuarono i rifugiati monarchici rimasti a Parigi - Hobbes aveva scritto
il "Leviathan" al preciso scopo di ingraziarsi Cromwell e i suoi seguaci borghesi,
onde facilitare il proprio rientro in patria (12).

Lo sforzo - pur legittimo - di individuare le eventuali innovazioni contenute
nella prima e nella seconda parte del "Leviathan" non deve comunque farci
dimenticare la terza e la quarta, e soprattutto la loro connessione con le prime
due: non vi e alcun dubbio, infatti, che la vera novita dell'opera risieda
nell'estensione e nei contenuti della trattazione politico-teologica, ma occorre
anche guardarsi dalla tentazione di considerare quest'ultima come indipendente,
0 quantomeno non ben integrata rispetto alla trattazione filosofico-politica.

Oggi sono in molti a ritenere che l'attenzione di Hobbes per il fenomeno
religioso, che il suo interesse per la teologia e la filologia biblica non siano
puramente opportunistici e strumentali, come si e pensato fino a qualche
decennio fa, e come ancora pensa un interprete fine ed acuto del pensiero
hobbesiano qual e Polin (13); questo tuttavia non significa che ci si debba



sbilanciare in una direzione diametralmente opposta, attribuendo alla
costituzione hobbesiana dello Stato una fondazione teologica, mediata
dall'identificazione di legge naturale e legge divina. In tutte le opere politiche di
Hobbes, seppure in proporzione differente, sono presenti tre diverse prospettive
esplicative della legittimita dell'obbligazione all'obbedienza civile, una
antropologica, una giuridica, e una teologica: semplificando notevolmente le
cose, secondo la prima, che costituisce piuttosto una giustificazione "de facto",
la naturale competitivita umana, posto il fallimento gia prima evocato
dell'intervento razionale rappresentato dalla legge naturale, induce gli uomini
alla costituzione dello Stato, che obbliga con la violenza fisica i cittadini a quella
moderazione della quale non sono spontaneamente capaci. Secondo la
prospettiva che abbiamo chiamato «giuridica», gli uomini, portatori di un diritto
naturale soggettivo illimitato, posta l'inefficacia della legge naturale (perché non
e una vera legge, mancando dei requisiti dell'autorita emanante e della
coercitivita), si inducono alla cessione dei loro diritti naturali (secondo
procedure che vanno dalla donazione all'autorizzazione) allo Stato, che e in
grado di disciplinare il comportamento sociale emanando leggi a tutti gli effetti,
le leggi positive, o civili.

Secondo la terza prospettiva, la cui valorizzazione venne inaugurata da un
famoso libro di Warrender (14), ma e stata portata alle sue estreme conseguenze
da Hood (15) e piu recentemente, con un "iter" ben piu complesso e articolato da
Kodalle (16), il cittadino non potrebbe in nessun modo ritenersi obbligato
all'obbedienza alla legge positiva, se I'obbedienza stessa non traesse la propria
legittimazione dalla legge naturale (in specie quella che prescrive di stare ai
patti); ma poiché la legge naturale non e una vera legge, va riferita alla legge
divina, che costituisce 1'unica, autentica fondazione dell'obbedienza civile, e
quindi della legittimita dello Stato.

Nelle opere politiche di Hobbes, come gia si osservava, queste tre
prospettive sono tutte contemporaneamente presenti, e anche intrecciate tra loro
in modo tale, che il presentarle come distinte, a beneficio della chiarezza, puo
apparire come una sorta di violenza al testo. In ogni caso, se ¢ ammissibile che
Hobbes avvertisse la precarieta della fondazione antropologico-giuridica (che
non puo sostenere una vera obbligazione, ma solo offrire un criterio di
opportunita di comportamento), e cercasse quindi di rinforzarla con la
fondazione di tipo giuridico-teologico, va anche osservato che la costituzione
dello Stato realizza un autentico salto qualitativo rispetto ai suoi antecedenti
antropologici, logico-giuridici o teologici che dir si voglia: grazie ad un atto
eminentemente pratico, la "decisione" dei singoli individui, si istituisce quel
potere coercitivo, lo Stato, che e in grado di costringere anche "fisicamente" i



sudditi all'obbedienza. Di qui la profonda ambiguita del sistema politico
hobbesiano, e il senso di insoddisfazione che si prova di fronte ad una teoria che
pretende di riuscire limpida e cristallina, ma e invece sfuggente e proteiforme,
percorsa com'e da tante diverse preoccupazioni e motivazioni. In ogni caso,
l'autogiustificazione dell'obbedienza alla legge positiva non esclude
l'integrazione con altri livelli di legittimazione: il discorso di fondazione
giuridica non e affatto superfluo, né puramente strumentale, ma si intesse
profondamente nella trama della giustificazione pratico-fisica del potere,
aumentandone la consistenza; e cosi e anche per il riferimento teologico, con
I'avvertenza che Hobbes acquista con gli anni una sempre piu viva
consapevolezza del rilievo rivestito dalla religione nel suo tempo.

Non occorre ricordare quanto la prospettiva religiosa permeasse di sé tutti gli
aspetti della vita, privata e pubblica, dei cittadini di ogni ceto, e quanto gli stessi
contrasti politici ed economico-sociali fossero da essa compenetrati e, per cosi
dire, cifrati: bastera pensare alle guerre civili che sconvolsero la Francia nella
seconda meta del Cinquecento e I'Inghilterra alla fine della prima meta del
Seicento, per non parlare dall'angolatura religiosa acquisita dalla guerra
d'indipendenza olandese, e conservata anche dai contrasti politici successivi.
Monarcomachi ugonotti e parlamentari puritani da una parte, e i gesuiti dall'altra,
capitanati sul giro del secolo da quel grande ideologo della Chiesa romana che fu
Roberto Bellarmino, si adoperano a demolire con argomenti volta a volta politici
e religiosi il potere incondizionato della monarchia assoluta, mentre, pur mossi
da motivazioni e ideali talvolta notevolmente diversi, i difensori
dell'assolutismo, da Bodin a Barclay, dai pamphlettisti enriciani a Giacomo
Primo d'Inghilterra e a sir Robert Filmer, si sforzano di costruire dighe su dighe
di fronte all'irrompere di quella che ritengono una spinta dissolutrice di ogni
ordine costituito. In ogni caso, il conflitto tra Stato e Chiesa, che in terra
riformata si riproduce anche nel rifiuto di obbedienza alla Chiesa di Stato da
parte delle altre congregazioni religiose, viene avvertito in tutta la sua pregnanza
e gravita, come testimonia la dura polemica condotta dal pur moderato e saggio
Hooker, nell""Ecclesiastical Polity", contro i puritani, in difesa delle prerogative
che Elisabetta intendeva esercitare anche in campo religioso con l'imposizione a
tutto il regno del "Book of Common Prayer".

Sullo sfondo di queste discussioni, l'intervento di Hobbes perde forse un
poco della sua originalita, ma certo non il mordente, né la superiore lucidita
critica rispetto a contemporanei e predecessori: Hobbes persegue infatti, con
adamantina coerenza fin dagli esordi, il disegno di eliminare ogni occasione di
contrasto tra autorita civile e religiosa, riunendo ambedue i poteri nella persona
del sovrano civile, secondo l'orientamento anglicano; e per suffragare questa sua



tesi fa ampio ricorso alla Bibbia, della quale offre per altri versi una rilettura in
chiave terrenistica e materialistica, intesa a recuperare quello che egli ritiene il
genuino senso della religiosita ebraica. In questo modo, un costume
argomentativo impostogli, per dire cosi, dagli avversari, finisce per ritradursi in
un abito esegetico esemplare, in un nuovo modo di considerare la Scrittura,
secondo i canoni di una filologia razionalista non priva di senso storico.

Rispetto agli "Elements" e al "De cive", la trattazione di questi temi, nel
"Leviathan", risulta molto dilatata, benché I'impostazione di fondo non subisca
mutamenti degni di nota: 1'esegesi biblica hobbesiana conforta infatti la minuta
confutazione delle dottrine teocratiche, provengano esse dalla Chiesa romana
attraverso l'opera di Bellarmino, o si manifestino invece nelle pretese
integralistiche dei presbiteriani, che tuttavia vengono chiamati in causa assai
sporadicamente. Il vero obiettivo polemico di Hobbes é costituito dalla Chiesa
cattolica e dalla teorizzazione bellarminiana del diritto papale ad esercitare il
dominio - sia pure «indiretto» -su tutti i sudditi dei principi cristiani. In questa
prospettiva acquista rilievo anche la famosa distinzione tra gli articoli di fede
necessari alla salvezza e le «sovrastrutture», argomento allora caro ai Platonici di
Cambridge che vi scorgevano il sussidio ideale per il loro apostolato in favore
della tolleranza tra le varie Chiese e sette cristiane, mentre era stato per Hobbes,
fin dai tempi degli "Elements", lo strumento principe per eliminare ogni conflitto
di coscienza nei sudditi tenuti a seguire la religione del sovrano. Dottrina non
nuova, quindi: ma i capitoli sull'autenticita della Scrittura, sul concetto di spirito,
sui profeti, sui miracoli, questi si ampliano notevolmente la discussione
hobbesiana e risultano anche tra i piu lucidi e stringati che si possano reperire nel
"Leviathan", attraversati come sono da quel gusto dissacratorio che e peculiare
del razionalismo di Hobbes, e che raggiunge qui momenti di rara efficacia
proprio per la spassionata freddezza con cui vengono analizzati concetti e
atteggiamenti di tanto rilevante valenza emotiva.

Anche la quarta parte dell'opera, dedicata con fantasia barocca - o se
vogliamo, preilluministica - al "Regno delle tenebre", trova per taluno dei suoi
temi qualche precorrimento negli "Elements" e nel "De cive", soprattutto per
certi accenni polemici nei confronti dell'universita: nell'organicita della sua
configurazione, tuttavia, la trattazione e del tutto inedita, e rappresenta uno dei
piu avvincenti ed inesorabili "pamphlet che mai siano stati lanciati contro
l'istituzione ecclesiastica in generale e la cultura umanistico-scolastica impartita
nelle universita. Se queste ultime sono accusate di divulgare un aristotelismo
corrotto e imbarbarito dal connubio con la teologia, ed una cultura classica
divenuta facile strumento demagogico nelle mani degli avversari della
monarchia, la polemica contro l'oscurantismo del clero si estende all'intero



apparato dottrinario e cerimoniale del Cristianesimo, per approdare ad una sua
interpretazione ideologica, cioé in termini di conservazione del potere politico,
che non puo non impressionare per la sua rigorosa modernita (17).

L'anticlericalismo di Hobbes non deve tuttavia indurre a considerare
I'ermeneutica biblica o le estese discussioni teologiche svolte nel "Leviathan"
come puramente opportunistiche: si avverte piuttosto, nell'opera, l'insofferenza
sincera dell'autore per l'impronta spiritualistica acquisita dall'originario nucleo
dottrinale protocristiano, a causa dell'indebita intrusione della filosofia pagana,
realizzatasi con l'affermarsi della patristica greca; l'intrusione - del resto gia
iniziata con la corruzione del genuino impianto terrenistico della cultura ebraica
- si sarebbe poi ulteriormente evoluta nella teologia scolastica, ma recava in sé
gia dai primi secoli i germi di una demonologia (la credenza nell'esistenza di
anime separabili dai corpi e di spiriti incorporei) funzionale al disegno
ecclesiastico di dominare le coscienze col terrore della morte e delle pene
ultraterrene. A questa teologia spiritualista, Hobbes oppone una teologia
materialista, alla base della quale sta la dottrina della corporeita di Dio e della
mortalita dell'anima, salva la resurrezione al momento del Giudizio: temi, questi,
rimasti parzialmente impliciti nell'edizione inglese del "Leviathan", ma
esplicitati con sorprendente spregiudicatezza nell"Appendix" al "Leviatano"
latino e nella difesa dell'opera stesa da Hobbes - ma non pubblicata - contro gli
attacchi del vescovo Bramhall (18).

In ogni caso, risulta evidente che la seconda meta del "Leviathan", quella
appunto dedicata alle problematiche teologiche e politico-ecclesiastiche,
contiene in sé il vero baricentro dell'opera, la cui struttura teorematica offre,
nelle due prime parti, le premesse per la dimostrazione generale dell'assunto
regalista contenuta nella terza, mentre la quarta puo esserne considerata una
sorta di corollario.

Se le cose stanno in questo modo, ha ragione David Johnston di affermare
che la vera novita del "Leviathan" sta nella sua valenza e destinazione «retorica»
(19): in altre parole, il "Leviathan" sarebbe un'opera (pur rigorosa nella sua
impostazione filosofica) di propaganda culturale, un po' come i "Massimi
sistemi" di Galilei, destinata ad una vasta udienza, diversamente dagli
"Elements" e dal "De cive", concepiti per un'élite culturale e politica. In questo
senso, la seconda meta dell'opera risulterebbe funzionale al disegno teorico
complessivo, mirante alla difesa della assoluta supremazia sovrana, anche in
ambito religioso, essendosi Hobbes persuaso che non fosse piu sufficiente
dimostrare che la religione non era in contrasto con il potere civile, ma
occorresse purgare la stessa religione delle sue incrostazioni spiritualistiche e
magico-superstiziose. In ogni caso - e qui il riferimento va piuttosto ad un



celebre saggio di J. G. A. Pocock (20) - Hobbes non puo fare a meno di
confrontarsi con la Bibbia, ineludibile alternativa storica ed escatologica alle
valenze fisiche e metafisiche del suo razionalismo.

Da tutto cio che si e detto, emerge il fatto che il "Leviathan" e, nella
produzione politica hobbesiana, I'opera di maggiore spicco, non solo perché reca
alla massima evidenza ed articolazione un gran numero di temi che negli
"Elements" e nel "De cive" erano presenti solo in nuce, ma anche perché in essa
Hobbes riconosce in tutta la sua pregnanza il peso del fenomeno religioso in
generale e della Bibbia come strumento del rapporto tra uomo e Dio in
particolare, e ne accetta il confronto, attraverso un discorso serrato, in cui la
polemica anticlericale e antiscolastica assume una nettezza e una
spregiudicatezza inusitate. E' questa la ragione per cui l'attenzione dei
contemporanei si rivolse pressoché esclusivamente a questo libro, trascurando
sia le altre opere politiche sia il "De corpore", che pure contiene il fondamento
metafisico di quel materialismo che nel "Leviathan" assume talvolta le tinte
provocatorie dell'irriverenza religiosa. Ed e appunto quell'irriverenza che viene
particolarmente presa di mira, isolata dal suo contesto, accentuata da teologi e
libellisti, che finiscono per fare di Hobbes il riferimento costante e quasi
automatico delle loro polemiche, il rappresentante principe ed il capro espiatorio
di tutte le colpe dell'ateismo e del libertinismo moderno. Il Mintz, che ha
felicemente intitolato il suo libro sulle reazioni antihobbesiane dei
contemporanei inglesi "The Hunting of Leviathan" (21), e riuscito ad elencare
ben 107 opere dedicate in tutto o in parte a questo tipo di polemica, e uscite nel
breve arco di cinquant'anni, tra il 1650 e il 1700: ma I'antihobbismo prosegue per
tutto il Settecento e in tutta Europa, correndo parallelo a quel vero e proprio
genere letterario che e I'antimachiavellismo.

Se nel Settecento la confutazione del "Leviathan" sconfina anch'essa in una
sorta di manierismo letterario - ma gli illuministi, come vedremo, ne esaltavano
per contro la carica libertaria ed antioscurantistica - nel Seicento le ragioni della
polemica erano molte e - nell'ottica del tempo - fondate: troppo importante
risultava agli occhi dei concittadini di Hobbes la struttura religiosa, che
esprimeva e cementava la convinzione, da tutti condivisa, dell'esistenza di un
ordine cosmico-razionale che si rifletteva beneficamente sui rapporti politico-
sociali; poco importa se poi in quell'ordine ideale gli uni scorgevano soprattutto
la garanzia della legittimita della conservazione dell'ordinamento vigente, e gli
altri un insostituibile sprone a modificare - in modo piu o meno radicale - le
esistenti gerarchie di potere. Avvenne cosi che le spregiudicate analisi del
fenomeno religioso condotte da Hobbes soprattutto con 1'obiettivo di difendere
I'egemonia del sovrano civile da ogni interferenza esterna e ingigantite nella loro



portata, per ragioni politiche contingenti, da lettori superficiali e prevenuti,
suonassero sconvenienti un po' in tutti i settori della vita intellettuale inglese del
periodo, dagli ambienti monarchici conservatori collegati con Il'alto clero
anglicano ai circoli moderatamente riformatori ispirantisi pit o meno
mediatamente al platonismo cantabrigense; d'altra parte, li "Leviathan" aveva
urtato la suscettibilita degli Scolastici e insieme degli esponenti della nuova
scienza sperimentale, mentre gia il giovane Locke e i suoi amici si preparavano a
lanciare la loro offensiva ideologica contro I'assolutismo: si pu0 veramente
affermare che Hobbes fosse circondato da ogni parte.

La gaffe nei confronti degli scienziati sperimentali era stata plateale: come
gia si e accennato, Hobbes nel "Regno delle tenebre" aveva criticato aspramente
I'universita inglese, definendola in modo spregiativo come un covo di
«aristotelity» e stigmatizzando che vi venisse trascurato ogni fermento
innovatore, specialmente nel campo fisico-matematico. In realta il pensatore
inglese, stando in Francia, aveva dovuto lavorare molto di memoria, facendo
riferimento all'epoca - circa cinquanta anni prima - in cui egli stesso aveva fatto
esperienza di studi oxoniensi. Ma le cose erano cambiate. Proprio a Oxford,
intorno al 1650 si era insediato, grazie alle potenti amicizie godute negli
ambienti filoparlamentari, quel John Wilkins che si era preoccupato
immediatamente di aprire le porte dell'universita agli amici del «collegio
invisibile», in modo tale che proprio nella roccaforte del conservatorismo
culturale e politico poteva prendere coesione un nutrito gruppo di scienziati,
capitanati da John Wallis, il matematico, e dall'astronomo Seth Ward: quegli
stessi, a un dipresso, che a restaurazione avvenuta daranno vita alla "Royal
Society".

La reazione fu quasi immediata: nel '54 Seth Ward pubblicava, con una
prefazione di Wilkins, un opuscolo intitolato "Vindiciae Academiarum" in cui,
accanto alla nota controversia con Webster, figura un"'Appendix" specificamente
dedicata a Hobbes (22); in essa Ward ribatte punto per punto le critiche
hobbesiane circa l'arretratezza culturale dell'universita, dimostrando come anzi
essa offra da tempo ampia ospitalita alle teorie di pensatori contemporanei come
Cartesio, Gassendi e Digby: sviluppatissimi vi sono inoltre - a detta di Ward - gli
insegnamenti di carattere scientifico e geometrico, a proposito dei quali
I'astronomo oxoniense non si lascia sfuggire 'occasione di lanciare uno strale -
gravido di future, interminabili polemiche - contro la presunzione di Hobbes in
fatto di geometria. Il nucleo forse piu interessante della risposta di Ward riguarda
tuttavia la difesa dell'autonomia universitaria, che egli vede fortemente
minacciata dalle intromissioni del sovrano teorizzato dal "Leviathan": cio che
'astronomo oxoniense malignamente sospetta € che Hobbes voglia appoggiarsi



al potere statale al semplice scopo di sostituire la deprecata «aristotelity» con
un'altrettanto deprecabile «hobbeity».

Seth Ward scrisse ancora contro Hobbes, in seguito, criticandone sia la
dottrina metafisica che l'impostazione politica, ma l'elemento di presa piu
immediata contenuto nei suoi rilievi resto sempre la sua difesa della liberta di
pensiero e di insegnamento. John Wallis, per contro, reagi all'attacco hobbesiano
imbarcandosi in una confutazione «tecnica» delle competenze geometriche di
Hobbes, sulla scia della sopra accennata insinuazione di Ward, per sfociare in
una serie di attacchi personali che ledevano gravemente l'onorabilita politica
dell'autore del "Leviathan", tanto che questi si senti costretto a replicare con le
famose "Considerations upon the Reputation, Loyalty, Manners and Religion of
Thomas Hobbes" (23), che rispondendo a Wallis cercavano nel contempo di
porre qualche argine alla vera e propria marea di accuse scagliategli contro dagli
ambienti teologici piu diversi, ed aventi per oggetto volta a volta il materialismo,
I'ateismo, 1'eresia contenuti nelle sue dottrine.

Gli ambienti teologici piu diversi, si e detto: da un lato si schieravano infatti i
critici di ispirazione conservatrice, gli scolastici come John Bramhall, Alexander
Ross, Robert Vilvain e William Lucy; Lucy ad esempio, autore di un "Answer to
Mr Hobbes bis Leviathan" (24), non trova di meglio che accusare Hobbes di
ingratitudine verso il proprio Creatore, mentre Ross, nel suo "Leviathan drawn
out with a Hook", rispolvera il finalismo aristotelico come antidoto contro il
materialismo, e Vilvain si appella alla Rivelazione: argomenti piuttosto rozzi e
dozzinali per un interlocutore come Hobbes. Tutt'altra aria circola nelle opere dei
Platonici di Cambridge, che vedevano nell'autore del "Leviathan" I'esempio piu
illustre e perspicuo di un uso deviante degli strumenti concettuali offerti all'uomo
dal pensiero scientifico moderno; lungi dal favorire il grande ideale
cantabrigense, consistente nella costruzione di una teologia razionale in grado di
utilizzare gli apporti piu vivi della cultura del tempo in vista di un rilancio
religioso ispirato ad una universale tolleranza, l'interpretazione hobbesiana della
rivoluzione scientifica poteva appunto portare al materialismo ed all'ateismo,
finendo per proiettarsi sfavorevolmente sullo stesso tentativo platonico di
conciliare fede e ragione, la Scrittura e la fisica cartesiana.

Alla sommaria equazione di materialismo ed ateismo da loro stessi formulata
i cantabrigensi si sforzarono cosi di contrapporre una massa di argomentazioni
confutatorie, talune delle quali avrebbero messo a dura prova, per la loro
violenza, un temperamento meno combattivo di Hobbes: se George Rust
proclamava che attribuire una qualsiasi forma di sensibilita o percezione alla
materia, oltre ad essere «grossolanamente falso» costituiva «la piu ampia
apertura che si potesse offrire all'ateismo», per Cudworth la medesima teoria era



un tal paradosso, che «nessuno, che non fosse stupido o abbrutito, oppure un
ateo settario, bigotto e fanatico, potrebbe darle ricetto»; ma si ebbero anche
tentativi piu pacati di ribattere le tesi hobbesiane, non solo da parte dello stesso
Cudworth, ma anche ad opera di illuminati irenisti come Stillingfleet, o di
oppositori cauti ed equilibrati come Tenison. Stillingfleet cerca di fornire le
prove dell'esistenza di una sostanza spirituale dando rilievo soprattutto al
carattere attivo delle operazioni mentali, contrapposto alla semplice passivita
della materia, comunque mossa, mentre Tenison preferisce soffermarsi sul
concetto di Dio, non senza appoggiarsi al sussidio teorico cartesiano. Anche
Tenison finisce tuttavia per battere il tasto consueto, osservando come lo stesso
differente comportamento dei corpi viventi, che sentono e reagiscono, e degli
inorganici che né sentono, né reagiscono, testimoni del fatto che la sensazione e
la percezione non appartengono ad un ambito puramente materiale: se la
sensazione e le altre operazioni mentali si riducono a mero movimento di parti
materiali, perché lo specchio non vede ed il liuto non ode? Si trattava
indubbiamente di un argomento tradizionale e per certi lati ingenuo, ma non
privo di efficacia, ed al quale Hobbes aveva scarse possibilita di replicare, al di
la dell'ammissione che tutti i corpi materiali possano, in un certo modo, sentire:
ma era proprio quel «certo modo» che gli avversari, compreso il grande Henry
More, esigevano fosse chiarito.

A parte le contestazioni minori, condivise con gli altri polemisti, More e
Cudworth, e per certi lati anche Glanvill, reagirono alle dottrine contenute nel
"Leviathan" soprattutto offrendo un punto di vista diverso ed opposto; esso si
esprime nelle dissertazioni di marca platonizzante, intese a dimostrare 1'esistenza
di un principio spirituale contrapposto alla materia, e sostanziantesi in un Dio
autore e ordinatore dell'universo materiale, e in un'anima umana sede delle idee
innate. Se More osservava giustamente che nel concetto di spirito come sostanza
incorporea la contraddizione in termini vista da Hobbes esiste solo se si parte,
come Hobbes, dal presupposto indimostrato che le sostanze siano
esclusivamente corporee, Cudworth si appellava alla perfezione delle idee
matematiche e morali per respingere il nominalismo hobbesiano, e soprattutto
per confutare I'hobbesiana riduzione delle idee a semplice prodotto empirico del
movimento delle parti nervo se e cerebrali, stimolate attraverso gli organi di
senso dagli oggetti esterni. Quanto a Glanvill, € noto che cerco di contrastare il
«sadduceismo» antispiritualistico di Hobbes facendo appello a tutta una serie di
fatti, dai fenomeni parapsicologici e telepatici alle pratiche della vera e propria
stregoneria, che a suo parere testimoniavano dell'esistenza certa degli spiriti,
fossero pure demoniaci.

Non e detto, tuttavia, che la reazione dei cantabrigensi, che cercavano di



salvare i capisaldi della religione tradizionale attraverso una discussione di
rispettabile vigore speculativo, fosse il tipo di argomentazione di maggiore
presa, nell'Inghilterra del periodo: esiste tutta una libellistica antihobbesiana
spicciola, che batte insistentemente sui toni scandalistici e calunniosi, facendo di
Hobbes un pericoloso libertino, un maestro di libertinismo - e libertinaggio - al
quale andavano fatte risalire tutte le colpe della gioventu scioperata o ribelle. Il
caso di Daniel Scargill, giovane docente dell'universita di Cambridge sospeso
dall'incarico per condotta immorale e sregolata, e riammesso dopo due anni solo
a condizione che confessasse pubblicamente, in un'autocritica rimasta famosa, di
essere stato «un hobbista e un ateo», e abbastanza indicativo al riguardo, ma e
solo il piu noto. Non c'e da stupirsi, comunque, che in questo clima il
"Leviathan" venisse bandito dall'Inghilterra, bruciato sulle piazze, messo
all'indice ed escluso dalla lettura nelle universita, e contemporaneamente
ricercato dal pubblico con tale intensita, da far salire le edizioni clandestine e le
ristampe olandesi contrabbandate nel paese a prezzi di vera affezione.

Naturalmente, tanto livore non aveva motivazioni esclusivamente religiose.
Hobbes era un personaggio scomodo, poco propenso ai compromessi, con una
inclinazione innata alla polemica e fors'anche a quella litigiosita che gia era
costata a suo padre l'allontanamento dalla parrocchia di cui era pastore; era
inoltre molto affezionato alle proprie idee, che € un'ottima dote per un filosofo
sistematico, ma lo espose in vecchiaia alla poco dignitosa condizione di lottare
contro i mulini a vento, quando tento di opporsi, con tutte le risorse del suo
meccanicismo razionalistico ormai sorpassato, al nuovo corso sperimentale
assunto dalla filosofia naturale, e all'indirizzo impresso agli studi matematici
dall'uso del calcolo infinitesimale e dell'algebra simbolica (25). Cido non manco
di sollevargli contro i nuovi scienziati - gia gravemente irritati per la questione
dell'universita - i quali infatti gli negarono, per palese, ingiusta ritorsione,
lI'ingresso alla "Royal Society".

Se ci fermassimo tuttavia ai contrasti di carattere personale, anche dopo aver
esaminato quelli di origine teologico-ecclesiastica, ancora non esauriremmo la
serie di motivi per cui l'autore del "Leviathan" riusci tanto ingrato ai
contemporanei: al di la di quelle contestazioni criptopolitiche - perlopiu di parte
ultraconservatrice - che si erano manifestate a livello di difesa dei valori religiosi
tradizionali, esiste infatti una letteratura antihobbesiana di carattere, questa volta,
dichiaratamente politico, facente capo alle correnti piu aperte e liberali del
pensiero inglese del tempo, che sentivano gia con minore urgenza la necessita di
un collegamento immediato tra problematica politica e religiosa: la famosa
confutazione lockiana del "Patriarcha" di Filmer e un chiaro esempio di questo
nuovo orientamento, e certo alcuni tra i costituzionalisti inglesi che si



scagliarono contro l'assolutismo hobbesiano avevano imparato molto, in fatto di
laicizzazione del discorso politico, dal loro grande avversario e dal suo
"Leviathan".

Una raffigurazione concreta di questo atteggiamento ci viene fin dal titolo
dell'opera di George Lawson, "An Examination of the Political Part of Mr
Hobbes his Leviathan" (26); non che Lawson escluda ogni aggancio teologico
dalla sua teoria politica, ché anzi il suo discorso si ispira prevalentemente a
Hooker, e per questo tramite al pensiero medievale: ma egli detesta il fanatismo
religioso che oscura le questioni politiche e punta al potere, anziché alla «liberta
spirituale dal peccato». Questo ricorda Hobbes, in senso positivo, e richiama
anche Locke; del resto, e stato giustamente osservato che Lawson prelude a
Locke, per una serie veramente ampia di temi: l'avversione per una fondazione
meramente utilitaristica del diritto, 1'affermazione dell'innaturalita dello stato di
guerra, la convinzione che il potere supremo risieda nella comunita, e si
ramifichi solo successivamente nei tre poteri, dei quali solo I'esecutivo viene
affidato al sovrano; se si aggiunge che I"'Examination” teorizza il diritto di
rescindere il contratto se il sovrano risulta inadempiente, e di resistergli se si
appropria del potere assoluto, non é difficile rendersi conto che Lawson riesce a
dare una cosciente definizione all'ideologia "whig", proprio attraverso il suo
scontro, diretto e puntuale, con Hobbes. D'altra parte, il rapporto era ben lungi
dall'essere univoco: nella dottrina della sovranita popolare, ad esempio, Lawson
e Hobbes si trovavano in disaccordo solo sugli esiti, non certo sui fondamenti,
mentre critici conservatori come Filmer e Clarendon reagivano violentemente
alla fondazione hobbesiana dello Stato, proprio perché vi si affermava
esplicitamente che il potere veniva trasmesso al sovrano dal popolo, e non da
Dio.

L'originalita stessa di Hobbes, la sua atipicita, facevano si che egli non
trovasse agevole riscontro e comprensione presso alcuna corrente politica del
tempo; cosl, se da un lato le critiche rivoltegli da Clarendon hanno questo
aspetto conservatore, e sottolineano quindi per contrasto l'aspetto «progressista»
del discorso di Hobbes, per altri lati lo stesso Clarendon, ad esempio quando
difende la liberta di pensiero, appare piu avanzato di Hobbes, e il medesimo
paradosso si verifica nel caso di John Whitehall, che nel vivace e polemico
"Leviathan Found Out" segue dichiaratamente le orme di Clarendon, ma con
esiti pronunciatamente "whig": l'affermazione della naturalita del diritto di
proprieta, la difesa del diritto consuetudinario contro l'onnicomprensivita del
diritto del sovrano, e piu in generale il richiamo ad un concetto di liberta come
autonomia, quantomeno parziale, nei confronti del potere monarchico, sono temi
di filiazione indubbiamente meno moderna di quelli, esattamente opposti,



presenti nel "Leviathan", eppure erano destinati a trovare nella borghesia post-
cromwelliana un'udienza decisamente piu interessata, che non le proposte di un
assolutismo teoricamente piu avanzato.

Ma si deve anche rovesciare il discorso, e notare che proprio quel
progressismo teorico sta alla base delle simpatie illuministe per Hobbes e per il
suo "Leviathan": bastera andarsi a rileggere la voce "Hobbisme"
nell""Encyclopédie"”, scritta da Diderot, per non parlare poi delle analogie colte -
talvolta anche a sproposito - dai teorici della rivoluzione francese, come
Robespierre e Saint Just, tra le loro dottrine ed il contrattualismo hobbesiano
(27). E se la «volonta generale» rousseauiana ha poco a che fare con la volonta
sovrana hobbesiana, punto di confluenza delle volonta individuali che tuttavia
non sintetizza, ma rappresenta soltanto per delega, facendo riferimento ad una
sua propria, individuale razionalita, e certo che i grandi temi dell'ideologia
liberale, e forse piu della democratica, da quello della liberta naturale
dell'individuo, a quello del consenso come imprescindibile condizione per
l'attribuzione del potere politico, a quello stesso, gia menzionato, della sovranita
popolare, sono gia tutti contenuti, piu o0 meno "in nuce", nella grande sintesi
hobbesiana. Assistiamo cosi all'ultimo paradosso, e cioe al fatto che una teoria
politica concepita e divulgata espressamente per la difesa di un sistema ormai
sorpassato, fosse tanto gravida di premesse per l'avvenire.

Se ai tempi di Hobbes I'attenzione dei critici si appunto in modo particolare
sugli aspetti metafisico-teologici della sua opera, € anche abbastanza evidente
che tali aspetti sono oggi meno studiati, in quanto si ritiene abbiano un aggancio
con la problematica filosofica e culturale attuale piu remoto che non la teoria
politica e - in linea tuttavia molto subordinata - la dottrina del metodo della
scienza. Questa valutazione non e interamente giustificata, ché anzi, il riesame
approfondito della trattazione hobbesiana delle questioni teologiche ed
ecclesiastiche, affrontato in questi ultimi anni con crescente serieta e impegno,
ha consentito piu di una interessante scoperta, ma tant'e: la politica - con il
correlato dell'etica - ha fatto e continua a fare la parte del leone nella discussione
critica hobbesiana, e non rimane che prenderne atto, cercando semmai di chiarire
le sempre nuove ragioni di tanto ed esclusivo interesse e le linee direttrici delle
interpretazioni piu recenti e note.

A proposito di queste interpretazioni si deve fare, a nostro giudizio, una
premessa di carattere generale: molte di esse sono legate, in modo piu o meno
mediato, a valutazioni politiche attuali, anche quando non lo dichiarano
esplicitamente o addirittura respingono un criterio ermeneutico di questo genere.
La cosa e chiarita proprio da quelle opere in cui il riferimento politico e piu
trasparente, com'e il caso dei libri del Vialatoux e dello Schmitt, usciti negli anni



immediatamente precedenti la seconda guerra mondiale (28). Ambedue questi
studi insistono sulla insopprimibile connessione tra la teoria assolutistica dello
Stato - che troverebbe la sua migliore espressione nel "Leviathan" - e la piu
generale concezione meccanicistica e naturalistica dell'uomo che le fa da sfondo;
solo che Vialatoux sostiene questa interpretazione per deprecare che il
naturalismo moderno sfoci fatalmente nel totalitarismo hitleriano, mentre lo
Schmitt sottolinea questo stesso carattere proprio con larvati intenti apologetici
della situazione politica allora trionfante in Germania. In ogni caso, veniva fatta
valere una sorta di equazione, o comunque di relazione causale, tra impostazione
naturalistica e materialistica da un lato, e assolutismo - o addirittura totalitarismo
- politico, dall'altro.

Questo spiega la corsa patriottica della critica inglese - o comunque
anglosassone - a dimostrare che non esiste connessione alcuna tra I'hobbesiana
concezione generale della natura e dell'uomo e la dottrina etico-politica: che la
seconda ha una sua autonomia rispetto alla prima, anche nel senso che Hobbes se
ne occupo con maggiore continuita, e che l'interesse politico costitul l'interesse
di base fin dagli anni della prima formazione filosofica, mentre gli studi
naturalistici costituivano un elemento assolutamente secondario, giustapposto
alla teoria politica solo per una razionalistica ed estrinseca esigenza sistematica.
Sono questi i punti fondamentali della tesi esposta da Leo Strauss in un libro
coevo dei due sopracitati, e divenuto giustamente famoso; e vedi caso, proprio lo
Strauss sara il primo a proclamare Hobbes uno dei precursori, addirittura dei
fondatori del moderno liberalismo (29).

Da quel momento i tentativi di «salvare» Hobbes, mostrando come in realta
fosse un po' meno hobbesiano di quanto comunemente si credesse, si
moltiplicarono: A. E. Taylor arrivo ad accostare la dottrina etica hobbesiana,
«svincolata da una psicologia egoistica con la quale non ha alcuna necessaria
connessione logica», alla morale kantiana (30), mentre Howard Warrender
concentrava tutta la sua attenzione sul problema dell'obbligazione, proprio
perché nell'obbligazione vedeva il punto di partenza - svincolato da qualsiasi
antecedente logico - della costruzione etico-politica hobbesiana.

Si e gia accennato al fatto che, se e vero che I'antropologia materialistica non
costituisce una base sufficiente per giustificare 1'obbligazione, non sembra
neppure corretto inseguire questa giustificazione fino alla legge divina, posto che
lo Stato, nella sua artificialita «decisionista», come diceva Schmitt, si
autogiustifica, e 1'obbedienza del suddito é vincolata dal consenso originario al
patto sociale. Anche per queste ragioni, la «tesi Warrender» ha sollevato una
serie di critiche e di discussioni veramente notevole, che pur nel dissenso, anche
piu aperto, di alcuni interventi, testimonia dell'importanza del libro e



dell'impegno e della serieta dell'autore, al di la della fondatezza o meno
dell'interpretazione proposta (31). In ogni caso, Warrender, recentemente
scomparso, ha dato un meritorio contributo all'approfondimento degli studi
hobbesiani, anche promuovendo la realizzazione di quell'edizione critica delle
opere di Hobbes, da sempre auspicata, che purtroppo ora si e arrestata alle due
redazioni, la latina e 'inglese, del "De cive" (32).

Va detto comunque che la discussione sul libro di Warrender, che ha
impegnato gli studiosi dell'area anglosassone per circa un decennio, ossia per
tutti gli anni Sessanta, se ha prodotto una salutare stanchezza in questa specifica
direzione interpretativa non ha esaurito l'orientamento critico, ben piu pregnante
e storicamente giustificato, che la sottendeva, vale a dire la tendenza a porre in
rilievo tutti quegli elementi che possano consentire una lettura in chiave
«preliberale» dell'opera politica hobbesiana, e in particolare del "Leviathan",
tanto che ci sembra di poter affermare che questo sia il tratto ancora dominante
degli studi piu recenti sull'Hobbes politico: solo che i modi di accostamento sono
mutati, e facendosi per certi versi piu attenti al significato letterale e alla
dimensione storica del testo hanno recuperato il senso reale dell'analisi, tanto
carente nelle astrazioni care al filone «tayloriano».

Un esempio rimarchevole di questo rinnovato atteggiamento e offerto dal
noto saggio di Macpherson, facente parte del suo libro sul concetto di
«individualismo possessivo» (33). Macpherson reagisce a quel tipo di
storiografia che attribuisce agli autori studiati gli assunti «inconsci» che si
richiedono «logicamente» per spiegare certe loro conclusioni, e rimprovera in
particolare a Warrender la ricerca astratta di una coerenza logica della teoria, al
di fuori di ogni considerazione e ambientazione storica. Dal canto suo, lo
studioso scozzese sottolinea I'importanza assunta nel pensiero politico di Hobbes
dal concetto di «valore» di un uomo come suo «prezzo», cioé come
«valutazione, da parte degli altri, dell'uso che si puo fare del suo potere»,
caratteristico di una mentalita influenzata dal concetto di «competitivita di
mercato». Per interpretare questo atteggiamento, il Macpherson elabora la
categoria storico concettuale di «individualismo possessivo», che trova il proprio
riscontro in una societa di mercato fondata sul possesso, in cui il lavoro
dell'vomo e appunto concepito come suo possesso, che puo quindi essere
venduto. E' chiaro che un'impostazione ideologica di questo genere raccorda
Hobbes a Locke, e fa dell'autore del "Leviathan" l'interprete genuino della
societa borghese del suo tempo: un altro modo ancora per rilevare il
«liberalismo» "ante litteram" di Hobbes, anche se in realta il Macpherson, come
dimostra nel successivo saggio su Locke, e tutt'altro che tenero nei confronti dei
padri del liberalismo inglese.



Se il Macpherson appoggia le proprie argomentazioni soprattutto sul "De
cive", il "Leviathan" torna a costituire 1'oggetto principale dell'interesse critico di
tutta una serie di studiosi tedeschi, il piu segnalabile dei quali, almeno per
quanto riguarda i temi qui accennati, € P. C. Mayer-Tasch, dal quale proviene
l'intervento sinora piu deciso ed articolato in favore del liberalismo hobbesiano.
Mayer-Tasch, che si direbbe si ponga scientemente in antitesi con
l'interpretazione «totalitaristica» del "Leviathan" data tanti anni prima dallo
Schmitt, cerca di distinguere autoritarismo da totalitarismo per concludere, in un
volumetto che delinea taluni punti di contatto tra Hobbes e Rousseau (34), che lo
stato hobbesiano e si autoritario, ma non totalitario. Tesi delicata da sostenere,
posto che, come gia abbiamo accennato, le famose «liberta del suddito» elencate
nel capitolo 21 del "Leviathan" non costituiscono diritti inalienabili
dell'individuo, ma hanno possibilita di manifestarsi solo la dove la legge del
sovrano - per sua insindacabile decisione - omette di pronunciarsi. Nel suo
studio piu vasto, dedicato al «diritto di resistenza» nella politica hobbesiana (35),
Mayer-Tasch é invece in grado di lavorare su dati meno contestabili, considerata
la serie di casi, elencati nel "Leviathan", in cui il suddito puo legittimamente
rifiutarsi di obbedire al sovrano. Si dovrebbe forse aggiungere, tuttavia, che il
sovrano puo, altrettanto legittimamente, mettere a morte chiunque gli rifiuti
obbedienza.

Si affacciano intanto chiavi sempre nuove per riaffrontare 'enigma Hobbes,
il che dimostra che anche il tema del liberalismo incomincia a risentire una certa
stanchezza. Tra gli spunti piu suggestivi - anche se non pretendono di fornire
interpretazioni globali dell'hobbismo - si deve qui richiamare l'indagine di
Forster, che cerca di considerare lo sviluppo della dottrina politica hobbesiana,
specialmente nel suo aspetto anticlericale, analizzando il nesso dialettico di
influsso e opposizione che la collega al puritanesimo inglese (36), e la rilettura
del "Leviathan" proposta da S. S. Wolin, in chiave di atteggiamento «epico»
(37). Premesso che il richiamo ad una tradizione epica ha per Wolin il significato
di un riferimento «ad un tipo di teoria politica ispirata principalmente dalla
speranza di compiere gesta grandi e memorabili per mezzo del pensiero», lo
studioso americano € in grado di concludere che il "Leviathan" sia un'opera
epica in quanto incentrata sul tema della rivalita uomo-Dio, nel senso che I'vomo
acquista coscienza di poter costruire, ricorrendo ad un'arte puramente umana, un
animale artificiale «di maggiore statura e forza» dell'nomo naturale, creato da
Dio. Rilievo, questo, quanto mai stimolante, a nostro parere, e suscettibile di
approfondimento, se si tentasse di interpretare il «senso dell'epico» alla luce
dell'esperienza politica e sociale del periodo, un po' come tento di fare
Goldmann con il senso del tragico.



Anche il motivo epico trova in questo modo la propria collocazione critica,
cosi come il complesso rapporto con il calvinismo, con la tradizione retorica e la
scienza aristotelica », con le esigenze della borghesia in ascesa e con gli ideali
dell'aristocrazia minacciata, ma tuttavia saldamente in sella. Il sistema politico
hobbesiano finisce cosi per acquistare una sua inconfondibile caratterizzazione
proprio attraverso le variegate versioni interpretative alle quali viene di volta in
volta sottoposto: esso e autoritario, e al limite totalitario, eppure contiene in sé
preziosi germi di futuri esiti liberali o addirittura democratici; € strettamente
collegato alla metafisica materialistica ed all'antropologia naturalistica che gli
fanno da sfondo o contesto, eppure e anche isolabile nel suo ristretto ambito di
scienza deduttiva, a patto di considerare come suo fondamento e principio la
legge civile, e non la naturale alla quale per contro si richiamano i critici
«discontinuisti»; al di la quindi delle forzature inaccettabili e delle rielaborazioni
artificiose, che oggi sembrano decisamente in minoranza, i contributi critici piu
diversi, come fasci di luce incrociata, ci consentono di approfondire in misura
sempre piu pregnante un pensiero quanto mai complesso e avviluppato, qual e
quello hobbesiano, e soprattutto di scoprire un "Leviathan" sempre piu ricco,
articolato, e talvolta imprevisto. Questo, grazie anche all'affermarsi di
un'esigenza storico-filologica che ha gia dato ottimi risultati, da un lato, con la
pubblicazione di manoscritti di particolare rilievo per la comprensione delle
varie fasi del pensiero hobbesiano (39), dall'altro con una piu ampia e
approfondita ricognizione del contesto culturale all'interno del quale Hobbes si
muove (40), e alla cui luce il pensatore inglese perde un po' - come gia si
osservava - della sua eccezionalita, ma anche di certa artificiosa «modernita»,
rivelandosi autore meno «estraneo» rispetto ai propri contemporanei, di quanto
la letteratura polemica nei suoi confronti ci consentisse di sospettare. Ancora una
volta, la riconsiderazione, con occhio piu obiettivo, del pensiero hobbesiano in
materia di religione e di teologia - fatti salvi gli strettissimi legami sempre
ribaditi con la politica - ha contribuito ad offrire notevoli aperture in questa
direzione.

Due parole sul titolo: com'e noto, il Leviatano e un mostro biblico, immane e
fortissimo (qualcosa di mezzo tra la balena e il drago) che Dio menziona,
vantandosi di averlo creato, quando ricorda a Giobbe la propria onnipotenza.
Hobbes si richiama ad esso per significare lo Stato, poderoso artificio umano, al
quale «nessun'altra potenza terrena pu0 essere paragonata», come recita il
versetto del Libro di Giobbe (41.25) posto in epigrafe al frontespizio
dell'edizione del 1651, quella che reca la famosa incisione raffigurante un
sovrano il cui corpo € composto dai corpi dei suoi sudditi (41). In ogni caso, c'e
un rapporto tra questo titolo e "Behemoth", il titolo del dialogo composto in



vecchiaia da Hobbes per verificare sull'esperienza storica della guerra civile la
validita delle vedute politiche espresse in forma sistematica nel "Leviathan":
come si puo desumere da precise indicazioni dello stesso autore (42), se
"Leviathan" simboleggia lo Stato, "Behemoth" allude al popolo, e quindi le due
opere si connettono, nel senso che la prima contiene la teorizzazione di un
sistema razionale di governo, atto a fronteggiare la spinta disgregativa di ogni
ordine sociale descritta nelle sue cause emotive e nei suoi effetti dirompenti dalla
seconda trattazione.

Per quanto riguarda il testo, il "Leviathan" ha avuto nel Seicento una serie di
edizioni e ristampe difficile da controllare, anche perché tutte recano la data del
1651 e Londra come luogo di stampa, mentre e risaputo che almeno una di
queste e di origine olandese, e un'altra risale al 1670. Comprensibili remore -
date le reazioni scatenate dal libro, fin dalla sua prima uscita - hanno fatto si che
i librai stampassero clandestinamente sempre nuove copie con la data della
prima edizione, anche se i prezzi giunsero ad essere persino triplicati rispetto a
quella. Oggi comunque si fa riferimento comunemente ad un'edizione «della
testa» - perché reca una testa sul frontespizio -, che deve avere avuto varie
ristampe, poiché molte delle copie oggi conservate presentano differenze, seppur
minime, tra loro; si usa poi catalogare un'edizione «dell'orso», certamente
posteriore, e un'edizione «degli ornamenti», che dovrebbe risalire al 1670 (43).

C. B. Macpherson ha ripubblicato nel 1968 una copia dell'edizione «della
testa», cioé la prima autentica, dando notizia del tipo di differenze che si
riscontrano in altre copie, ma la preferenza di molti studiosi va ad un'edizione
curata nel 1904 da A. R. Waller, che presenta 1'edizione «della testa» integrata da
varianti tratte da altre edizioni, specialmente quella «degli ornamenti» (44).

Francois Tricaud, autore di un'eccellente traduzione francese del
"Leviathan", uscita in questi ultimi anni (45), affaccia l'ipotesi che 1'opera fosse
stata originariamente redatta, almeno in forma di esteso abbozzo, in latino, per
cui la traduzione latina del 1668 non sarebbe che la risistemazione di quella
primitiva redazione. Le prove recate da Tricaud, suggestive anche se a nostro
parere non decisive, si basano su confronti testuali tra l'edizione inglese e la
latina: rispetto alla prima, la seconda risulterebbe meno estesa e piu rozza, e
inoltre presenterebbe richiami piu immediati alla rivoluzione inglese, ed una
versione meno articolata del fondamentale concetto di autorizzazione.
Comunque stiano le cose, la questione non e tale da modificare la valutazione
critica del "Leviathan" inglese, se non forse per quel che riguarda una
discussione sui motivi della redazione dell'opera: ma siamo ancora su un terreno
troppo friabile per trarre delle conclusioni.

La traduzione Tricaud é l'unica integrale in lingua francese. In lingua italiana



si possono citare, oltre alla traduzione pionieristica di Mario Vinciguerra,
pubblicata nel 1912 tra i benemeriti «Classici della filosofia moderna» Laterza,
una a cura di Roberto Giammanco (Torino 1955) e una a cura di Gianni Micheli
(Firenze 1976). La presente traduzione e condotta sull'edizione inglese curata da
Macpherson, ma tiene conto anche della versione latina contenuta nel terzo
volume delle "Opera curate" da W. Molesworth.

ARRIGO PACCHLI.

NOTE ALL'INTRODUZIONE.

(1). Bastera fare riferimento a "The Hunting of Leviathan" di S. I. Mintz,
"The Anatomy of Leviathan" di F. S. McNeilly, "The Logic of Leviathan" di D.
P . Gauthier, "The Rhetoric of Leviathan" di D. Johnston, "Thomas Hobbes, Das
Reich des Leviathan" di B. Willms, il piu recente (Miinchen-Urich 1987), mentre
"Der Leviathan in der Staatslehre des Thomas Hobbes" di Carl Schmitt
(Hamburg 1938) si puo dire inauguri la serie.

(2). La traduzione del "De cive" reca il seguente titolo: "Philosophical
Rudiments Concerning Government and Society”, London 1651. Ferdinand
Tonnies riuni "Human Nature" e "De corpore politico", seguendo l'indicazione in
questo senso fornita dai manoscritti, nell'edizione degli "Elements of Law",
"Natural and Politic", London 1889.

(3). Mario Corsi, "Introduzione al Leviatano", Napoli 1967. Il periodo citato
si trova alle p.p. 10-11.

(4). La contraddizione inerente alla prima fase dello stato di natura viene
espressa da Hobbes nei seguenti termini: «colui quindi che desidera vivere in
uno stato come quello della liberta e del diritto di tutti a tutto si contraddice.
Infatti, ogni uomo per naturale necessita desidera il proprio bene, al quale e
contrario quello stato in cui noi supponiamo l'esistenza di una lotta tra uomini
per natura eguali, e in grado di distruggersi 1'un l'altro» ("Elements of Law",
Parte 1, cap. 14, sez. 12). La contraddizione insita nella seconda fase dello stato
di natura, in cui l'uvomo ha preso coscienza razionale della convenienza di
seguire la legge di natura e espressa in termini piu perspicui nel "De cive": «Di
qua si capisce che le leggi naturali, non appena sono conosciute, nessuno riceve
la sicurezza di poterle osservare senza danno» ("De cive", cap. 5, sez. 1, trad.
Bobbio). La contraddizione del primo «stadio», nel "De cive", si trova al cap. 1,
sez. 13.

(5). FE. S. McNeilly, "The Anatomy of Leviathan", London 1968, p. 5.

(6). D. P. Gauthier,” The Logic of Leviathan - The Moral and Political



Theory of Thomas Hobbes", Oxford 1969, p. 132.

(7). R. Polin, "Politique et philosophie chez Thomas Hobbes", Paris 1953
(confer spec. le p.p. 229-38).

(8). Gauthier, op. cit., p. 128.

(9). "Leviathan", 2°, 26 (qui, p. 221).

(10). «Misura comune, alcuni dicono, e la retta ragione: coi quali io
consentirei, se fosse dato di trovare e conoscere una cosa del genere "in rerum
natura". Ma solitamente, coloro che invocano la retta ragione per decidere
qualche controversia, intendono la propria. Allora e certo che, dal momento che
la retta ragione non esiste, la ragione di un uomo, o di alcuni, ne deve prendere il
posto; e quelluomo, o quegli uomini, sono coloro che detengono il potere
sovrano.» ("Elements of Law", Parte 2, cap. 10, sez. 8).

(11). "Leviathan", 2°, 21 (qui, p. 181).

(12). Secondo quanto riferisce Clarendon, Hobbes, incontrandolo a Parigi
nell'imminenza della pubblicazione del "Leviathan", gli avrebbe anticipato che
'opera non gli sarebbe piaciuta: «The truth is - avrebbe aggiunto - I have a mind
to go home» (cit. da J. Bowle, "Hobbes and His Critics", London 1951, p. 162).

(13). R. Polin, "Hobbes, Dieu et les hommes", Paris 1982, p.p. 146-48.

(14). H. Warrender, "The Political Philosophy of Hobbes - His Theory of
Obligation", Oxford 1957.

(15). F. C. Hood, "The Divine Politics of Thomas Hobbes - An Interpretation
of Leviathan", Oxford 1964.

(16). K. M. Kodalle, "Thomas Hobbes, Logik der Herrschaft und Vernunft
des Friedens", Miinchen 1972.

(17). Si veda a questo proposito il capitolo 47, dedicato ai «Benefici che
procedono da tali tenebre e chi se ne avvantaggia».

(18). Confer "Appendix ad Leviathan", in: Thomae Hobbes Malmesburiensis
"Opera philosophica quae latine scripsit omnia", a c. di W. Molesworth, London
1839-45 (rist. Aalen 1961), vol. 3, spec. p.p. 561-65. "An Answer to a Book
Published by Dr. Bramball... Called the «Catching of the Leviathan»", in "The
English Works of Thomas Hobbes", London 1839-45 (rist. Aalen 1961), vol. 4,
spec. p.p. 302-14 e 346-59. Nel "Leviatano", i capitoli che trattano di questi temi
sono soprattutto il 34 e il 44.

(19). D. Johnston, "The Rhetoric of Leviathan - Thomas Hobbes and the
Politics of Cultural Transformation", Princeton 1986.

(20). J. G. A. Pocock, «Time, History and Eschatology in the Thought of
Thomas Flobbes», in J. G. A. Pocock, "Politics, Language and Time - Essays on
Political Thought", London 1972, p.p. 148-201.

(21). S. I. Mintz, "The Hunting of Leviathan", Cambridge 1962.



(22). "Vindiciae Academiarum Containing Some Briefe Animadversions
upon Mr Websters Book, Stited, The Examination of Academies, together withi
an Appendix Concerning what Mr Hobbes and Mr Dell have Published on tbis
Argument”, Oxford 1654. L"'Appendix" e lunga una decina di pagine.

(23). Le "Considerations" - di grande interesse documentario - sono state
tradotte in italiano da Norberto Bobbio e pubblicate in «Rivista di Filosofia»,
42° (1951), p.p. 399-402.

(24). Su Lucy e su tutti gli altri autori qui nominati che criticano 1'aspetto
metafisico-teologico della filosofia hobbesiana, si veda il citato "Hunting of
Leviathan" di Mintz.

(25). Confer A. Pacchi, "Introduzione a Hobbes", Roma-Bari 1986, p.p. 114-
17.

(26). Per un'analisi accurata dell'opera di Lawson e degli altri avversari
politici di Hobbes, rimandiamo al citato "Hobbes and His Critics" di Bowle.

(27). Confer M. A. Cattaneo, "Hobbes e il pensiero democratico nella
rivoluzione inglese e nella rivoluzione francese", «Rivista critica di storia della
filosofia», 17° (1962), p.p. 486-515.

(28). J. Vialatoux, "La cité de Hobbes - Théorie de 1'état totalitaire. Essai sur
la théorie naturaliste de la civilisation", Lyon 1936. C. Schmitt, "Der Leviathan
in der Staatslebre des Thomas Hobbes", cit., ora anche in trad. it. in C. Schmitt,
"Scritti su Thomas Hobbes", a c. di C. Galli, Milano 1986, p.p. 61-143.

(29). Strauss, che non e certo un pensatore filoliberale, esprime questa
opinione nel saggio "On the Spirit of Hobbes' Political Philosophy", in «Revue
internationale de philosophie», 4° (1950), p.p. 405-31. Il libro al quale si fa
riferimento e invece il celeberrimo "The Political Philosopby of Hobbes - Its
Basis and Its Genesis", Chicago 1936, ora anche in trad. it. in L. Strauss, "Che
cos'e la filosofia politica? - Scritti su Hobbes e altri saggi", a c. di P. F. Taboni,
Urbino 1977, p.p. 117-350.

(30). M A.E. Taylor, "The Ethical Doctrine of Hobbes", «Philosophy», 13°
(1938), p.p. 406-24.

(31). Sulla discussione si veda la documentata rassegna di A. L. Schino,
"Tendenze della letteratura hobbesiana di lingua inglese degli ultimi venticinque
anni", «Materiali per una storia della cultura giuridica», 17° (1987), spec. p.p.
159-75.

(32). I due volumi sono stati pubblicati nel 1983, presso la Clarendon Press
di Oxford.

(33). C. B. Macpherson, "The Political Theory of Possessive Individualism",
Oxford 1962 (trad. it., "Liberta e proprieta alle origini del pensiero borghese",
Milano 1973).



(34). P. C. Mayer-Tasch, "Anatomie und Autoritdt. Rousseau in den Spuren
von Hobbes? ", Neuwied 1968; la parte dedicata specificamente al "Leviathan" e
alle p.p. 58-85.

(35). "Thomas Hobbes und das Widerstandsrecht", Tiibingen 1965.

(36). W. Forster, "Thomas Hobbes und der Puritanismus", Berlin 1969.

(37). S. S. Wolin, "Hobbes and the Epical Tradition of Political Theory", Los
Angeles 1960.

(38). F. O. Wolf, "Die neue Wissenschaft des Thomas Hobbes", Stuttgart-
Bad Cannstatt 1969.

(39). Alludo soprattutto al grosso e importante manoscritto pubblicato da J.
Jacquot e H. W. Jones col titolo "Critique du De mundo de Thomas White",
Paris 1973, che offre una documentazione essenziale circa un periodo poco noto
dell'evoluzione del pensiero gnoseologico, fisico e teologico hobbesiano.

(40). Si pensi al gruppo di saggi veramente rimarchevoli pubblicati da
Quentin Skinner tra il 1969 e il '74, tra i quali citeremo solo "The Context of
Hobbes's Theory of Political Obligation", in "Hobbes and Rousseau", ed. by M.
Cranston and R. S. Peters, Garden City-New York 1972, p.p. 109-42; e "Thomas
Hobbes et la défense du pouvoir «de facto»", «Revue philosophique de la France
et de l'étranger», 163 (1963), p.p. 131-54. Degno di segnalazione anche il
capitolo dedicato a Hobbes nel libro di H. G. Revendow, "Bibelautoritdt und
Geist der Moderne", Gottingen 1980, p.p. 328-70, che esprime il punto di vista
«tecnico» di uno storico della teologia. Sulla letteratura critica hobbesiana del
decennio 1968-78, risulta molto utile e penetrante la rassegna di B. Willms, "Der
Weg des Leviathan - Die Hobbes-Forschung von 1968-1978", che costituisce il
Beiheft 3 di «Der Staat», Berlin 1979.

(41). Sul significato del termine e dei concetto di «Leviathan» nella cultura
ebraica e cristiana fino a Hobbes ha scritto pagine ancor oggi fondamentali
Schmitt, nel citato "Leviathan in der Staatslebre" (si vedano in particolare le p.p.
65-82 della trad. it. citata).

(42). Confer "The Questions Concerning Liberty, Necessity, and Chance", in
"English Works" cit., 5°, p. 27. "Historia ecclesiastica", v.v. 1229-30.

(43). Per i dettagli, si veda: H. Macdonald, M. Hargreaves, "Thomas Hobbes,
a Bibliography", London 1952, p.p. 27 segg.

(44). L'edizione Macpherson é pubblicata nella collana «Pelican Books»
delle edizioni «Penguin Books», Harmondsworth 1968. L'edizione a cura di A.
R. Waller e pubblicata dalla Cambridge University Press, 1904.

(45). Thomas Hobbes, "Léviathan", introduzione, traduzione e note di
Francois Tricaud, Paris 1971.






AVVERTENZA.

La traduzione segue il testo dell'edizione di C. B. Macpherson, Harmondsworth
1968 (che riproduce la prima edizione, la "Head edition", del 1651)
puntualmente riscontrato con la versione latina (ed. Molesworth *).

L'obiettivo di fornire la piu «fedele riproduzione» possibile dell'originale -
cui assai diversamente ma universalmente tende ogni traduzione - e stato in
questo caso perseguito cercando di contemperare una rigorosa aderenza
(linguistica e stilistica) al testo hobbesiano con la preoccupazione della
perspicuita. Da questo punto di vista, la presente traduzione si caratterizza
rispetto alle due piu recenti traduzioni integrali del "Leviathan" - quella francese
di F. Tricaud, Paris 1971, e quella italiana di G. Micheli, Firenze 1976 - per una
scelta intermedia. Dell'una, infatti, condivide il criterio di rigorosa aderenza al
testo, ma senza spingerne l'applicazione fino a sacrificare ad esso la leggibilita;
dell'altra condivide la preoccupazione di «salvaguardare i diritti» della lingua
nella quale il testo inglese viene voltato, senza tuttavia discostarsi dall'originale
piu di quanto strettamente richiesto da strutture stilistiche e sintattiche
incompatibili con l'italiano contemporaneo.

Si e cercato di conservare e riprodurre la varieta terminologica dell'originale,
evitando tuttavia (secondo 1'esempio di Tricaud) forzature insostenibili. In ogni
modo sono sempre stati segnalati in nota sia i casi in cui non si e potuta
rispettare la biunivocita nella corrispondenza fra I'inglese e I'italiano, sia tutti gli
altri in cui e sembrato opportuno (ad esempio, per il rilievo «tecnico» di certi
vocaboli come "Covenant" e "Pact", «patto», "Fancy", «immagine», "Common-
wealth" e "State", Stato, "Authority", «autorita» ma anche «autorizzazione»)
offrire al lettore la possibilita di un controllo diretto del testo originale.

Le citazioni bibliche sono sempre state tradotte dal testo inglese - previo
confronto con la "Vulgata" (utilizzata da Hobbes nella versione latina), con
1" Authorized King James Version" e con le maggiori traduzioni italiane
contemporanee. E' stata, questa, una scelta obbligata, poiché Hobbes traduce (e a
volte probabilmente cita a memoria) i passi riportati, adattandoli di volta in volta
ai differenti contesti (prova ne sono le differenze che uno stesso passo biblico
presenta in luoghi diversi del "Leviathan").

Utile e stato nel lavoro preparatorio di uniformazione stilistica e
terminologica dei traduttori "Le vocabulaire, la phrase et le paragraphe du



«Leviathan» de Thomas Hobbes" di L. Roux e H. Gilibert (ancora piu utile
sarebbe stato se, delle singole occorrenze, oltre al numero e alla percentuale,
avesse fornito anche i riferimenti ai luoghi).

Le note numerate (a pie' di pagina) sono dei traduttori, le altre diversamente
segnate (in margine o in calce) sono di Hobbes.

Maria Vittoria Predaval ha tradotto I'Epistola Dedicatoria, 1'Introduzione, i
capitoli 1-11 (p.p. 1-85) e il capitolo 14 (p.p. 105-115).

Riccarda Rebecchi ha tradotto i capitoli 12, 13 (p.p. 86-104) e 41-47 (p.p.
393-566).

Agostino Lupoli ha tradotto i capitoli 15-40 (p.p. 116-392) e la «Revisione e
Conclusione» (p.p. 567-579).

Il lavoro e stato condotto in maniera collegiale, tuttavia ogni traduttore si
assume l'intera responsabilita della propria parte.

A.L.

NOTA.

* "Opera Philosophica quae latine scripsit omnia", London 1839-45, vol.
terzo. La versione latina del "Leviathan" (uscita in prima edizione nel 1668)
presenta un testo assai piu scarno ed essenziale dell'inglese e manca «di alcuni
passi privi di interesse per gli stranieri» ("Answer to ... Dr. Bramball", trad. it. in
Th. Hobbes, "Scritti teologici”, Milano 1988, p. 130), ma contiene una
importante "Appendix" che e stata recentemente inclusa da A. Pacchi in una
raccolta di traduzioni di scritti hobbesiani ("Scritti teologici” cit.).

kR



Al mio onoratissimo amico Signor Francis Godolphin di "Godolphin".

Onorato Signore,

il vostro degnissimo fratello Signor "Sidney Godolphin" ha avuto la bonta,
durante la sua vita, di tenere in qualche considerazione i miei studi e di
obbligarmi anche, come sapete, con testimonianze effettive della sua stima,
grandi in se stesse, e ancora maggiori per il valore della sua persona. Non c'e
infatti virtu che disponga l'uomo al servizio di Dio o del suo Paese, alla societa
civile o all'amicizia privata, che non si manifestasse con chiarezza nei suoi
discorsi, e non come se fosse stata acquisita per necessita o dffettata per
I'occasione, ma come intrinseca e risplendente nella costituzione generosa della
sua natura. In suo onore e per gratitudine verso di lui e con devozione verso di
voi, vi dedico dunque umilmente questo mio discorso sullo Stato. Non so quale
accoglienza ricevera, né se potra nuocere a coloro che dimostreranno di
approvarlo. Infatti, in una strada presidiata da coloro che argomentano da un
lato in favore di una liberta troppo grande e dall'altro di un'autorita eccessiva, e
difficile passare incolumi fra le punte delle loro spade. Credo tuttavia che il
tentativo di far progredire il potere civile non dovrebbe essere condannato né da
quest'ultimo, né da privati cittadini che con le loro critiche dimostrerebbero di
considerare troppo ampio quel potere. Del resto, io non parlo degli uomini, ma,
in astratto, della sede del potere, come quelle creature semplici e imparziali che
nel Campidoglio romano difesero col loro strepito coloro che erano all'interno
di esso, non per le persone ma per il luogo in cui si trovavano. E non offendo
nessuno, credo, ad eccezione di quelli che sono fuori dal potere civile o di quelli
che, pur partecipandone (ammesso che ne esistano), sostengono i primi. Cio che
puo forse riuscire piu urtante sta in certi passi della Sacra Scrittura che cito con
uno scopo diverso da quello solitamente perseguito da altri. L'ho fatto pero col
dovuto rispetto, e anche per necessita, in relazione al mio argomento. Sono
infatti gli avamposti del nemico, da cui esso contesta il potere civile. Se,
nonostante cio, vedrete che la mia fatica sara in generale biasimata,
compiacetevi di giustificarvi dicendo che io sono un uomo fedele alle sue
opinioni, che ritiene vero tutto quanto dice, che ha onorato vostro fratello e
onora voi e per questi motivi ho avuto l'ardire di considerarmi a vostra insaputa,
come in effetti sono.

Signore.



il vostro umilissimo e obbedientissimo servitore.
Tho. Hobbes.

Parigi, 15/25 aprile 1651.



INTRODUZIONE.

La natura, ossia l'arte per mezzo della quale Dio ha fatto e governa il mondo,
viene imitata dall'arte dell'uomo, oltre che in molte altre cose, anche nella
capacita di produrre un animale artificiale. Infatti, poiché la vita non e altro che
un movimento di membra, l'inizio del quale sta in qualche parte interna
fondamentale, perché non potremmo affermare che tutti gli automi (macchine
semoventi per mezzo di molle e ruote, come un orologio) possiedono una vita
artificiale? Che cos'e infatti il cuore se non una molla e che cosa sono i nervi se
non altrettante cinghie, e le articolazioni se non altrettante rotelle che
trasmettono il movimento a tutto il corpo secondo l'intendimento dell'artefice?
L'arte si spinge anche piu avanti attraverso l'imitazione di quel prodotto
razionale che e l'opera piu eccellente della natura: 1'uomo. Viene infatti creato
dall'arte quel grande LEVIATANO chiamato REPUBBLICA O STATO (in latino
CIVITAS) che non e altro che un uomo artificiale, anche se ha una statura e una
forza maggiori rispetto all'uomo naturale, per proteggere e difendere il quale e
stato voluto. In esso la sovranita e un'anima artificiale poiché da vita e
movimento all'intero corpo; i magistrati e gli altri funzionati con compiti
giudiziari ed esecutivi sono le articolazioni artificiali; la ricompensa e la
punizione (per mezzo dei quali ogni giuntura e membro sono legati al seggio
della sovranita e sono quindi mossi a compiere il proprio dovere) sono i nervi, i
quali hanno la stessa funzione nel corpo naturale; la prosperita e la ricchezza di
tutti i singoli membri sono la forza; la "salus populi” (la sicurezza del popolo) e
il suo compito; i consiglieri, che gli suggeriscono tutto cio che deve conoscere,
sono la memoria; I'equita e le leggi sono una ragione e una volonta artificiali; la
concordia e la salute; la sedizione e la malattia e la guerra civile la morte. Infine,
i patti e le convenzioni (1), attraverso i quali sono state originariamente prodotte,
riunite e unificate le parti di questo corpo politico, assomigliano a quel "fiat" o a
quel "sia fatto 'nomo" pronunciato da Dio al momento della creazione.

Per descrivere la natura di quest'uomo artificiale considerero:

in primo luogo, la sua materia e il suo artefice; in entrambi i casi si tratta
dell'uomo;

in secondo luogo, come e attraverso quali contratti viene costituito; quali



sono i diritti e il giusto potere ovvero l'autorita di un sovrano, che cosa lo
conserva e che cosa lo annienta;

in terzo luogo, che cos'e uno Stato cristiano;

da ultimo, che cos'e il regno delle tenebre.

Circa il primo punto, c'e un detto, molto abusato ultimamente, secondo il
quale non si diventa saggi leggendo i libri, ma leggendo gli uomini. Di
conseguenza, la maggior parte delle persone che non sono in grado di dare altra
prova della loro saggezza, provano grande piacere nel mostrare cio che credono
di aver letto negli uomini censurandosi a vicenda senza pieta, gli uni alle spalle
degli altri. Ma esiste anche un altro detto, conosciuto da lungo tempo, secondo il
quale le persone potrebbero imparare a leggere veramente gli uni negli altri,
purché lo volessero; ed e il "Nosce te ipsum", "leggi te stesso". Il senso di questo
detto, diversamente da come lo si interpreta oggi, non stava nel permettere il
comportamento disumano dei potenti verso gli inferiori o nel sollecitare gli
uomini di basso rango ad una condotta insolente verso i superiori, ma
nell'insegnarci che, per la somiglianza fra i pensieri e le passioni di una persona
e i pensieri e le passioni di un'altra, chiunque guardi in se stesso e consideri cosa
fa e per quali ragioni quando pensa, si forma delle opinioni, ragiona, spera, teme,
eccetera, leggera e conoscera con cio i pensieri e le passioni di tutti gli altri
uomini in occasioni simili. Io affermo la somiglianza delle passioni che sono le
stesse in tutti gli uomini, come il desiderio, il timore, la speranza, eccetera, e non
la somiglianza degli oggetti delle passioni, cioé delle cose desiderate, temute,
sperate, eccetera. Questi, infatti, sono tanto soggetti a variare in rapporto alla
costituzione individuale e all'educazione ricevuta da ciascuno ed e cosi facile
sottrarli alla nostra conoscenza, che l'alfabeto del cuore umano, celato e
dissimulato com'e attraverso la finzione la menzogna, la simulazione e le false
dottrine, risulta decifrabile soltanto a chi penetra nei cuori.

E anche se talvolta arriviamo a scoprire le intenzioni degli uomini a partire
dalle loro azioni, far questo senza confrontarle con le nostre e senza badare alla
differenza delle circostanze che possono modificare la situazione, significa
decifrare senza una chiave ed ingannarsi nella maggior parte dei casi per eccesso
di fiducia o di diffidenza, in relazione al fatto che chi legge sia a sua volta buono
o malvagio.

Tuttavia, anche supponendo che una persona sia in grado di leggerne
perfettamente un'altra attraverso le sue azioni, questo gli serve soltanto per i suoi
conoscenti, che sono comunque pochi. Colui che deve governare un'intera
nazione, deve leggere in se stesso non questo o quel particolare uomo ma il
genere umano. Anche se si tratta di un'impresa difficile, piu difficile
dell'apprendimento di qualsiasi lingua o scienza, tuttavia, quando avro esposto la



mia lettura personale con ordine e chiarezza, gli altri non dovranno far altro che
riflettere se non trovino le stesse cose in se stessi. Questo genere di dottrina,
infatti, non ammette altra dimostrazione.



Prima parte.

L'UOMO.



Capitolo primo.

IL SENSO.

Considerero i pensieri dell'uvomo dapprima singolarmente e in seguito nella
loro connessione o dipendenza reciproca. Preso singolarmente, ciascuno di essi e
una rappresentazione o una manifestazione di qualche qualita o di qualche altro
accidente di un corpo esterno a noi, che viene comunemente chiamato oggetto.
Questo oggetto agisce sugli occhi, sugli orecchi e sulle altre parti del corpo
umano; la diversita dell'azione provoca la differenza delle manifestazioni.

L'origine di tutti i nostri pensieri € cio che chiamiamo SENSO; non si da
infatti nessuna concezione nella mente umana che non sia generata inizialmente,
in tutto o in parte, dagli organi di senso. Il resto si sviluppa a partire da questa
origine.

Conoscere la Causa naturale della sensazione non € strettamente necessario
per gli scopi di questo lavoro e ho trattato ampiamente l'argomento altrove.
Tuttavia, per toccare tutte le parti del mio metodo attuale, lo esporro qui in
breve.

La causa della sensazione e il corpo esterno, o l'oggetto, che agisce
sull'organo proprio a ciascun senso, 0 immediatamente, come nel caso del gusto
e del tatto, o mediatamente, come nella vista, nell'udito e nell'odorato; questa
azione, attraverso la mediazione dei nervi e delle altre fibre e membrane del
corpo, viene trasmessa internamente al cervello e al cuore, e causa una
resistenza, o reazione o sforzo del cuore per liberarsene; tale sforzo, poiché si
dirige verso l'esterno, sembra essere qualcosa di esteriore. E questa sembianza o
immagine (1) e cio che gli uomini chiamano sensazione(2) e consiste rispetto
all'occhio in una luce o in un colore che hanno una determinata forma, rispetto
all'orecchio in un suono, rispetto alle narici in un odore, rispetto alla lingua e al
palato in un sapore e, quanto al resto del corpo, in calore, freddo, durezza,
mollezza e in altre qualita analoghe che distinguiamo attraverso il sentire. Tutte
queste qualita, chiamate sensibili, non sono nell'oggetto che le causa se non
altrettanti movimenti diversi della materia, coi quali essa agisce variamente sui
nostri organi. E in noi che subiamo questa azione, non sono altro che movimenti
diversi; il movimento, infatti, produce soltanto movimento. Essi pero si



manifestano a noi come immagini sia nello stato di veglia che nei sogni. Come
premendo, stropicciando o schiacciando 1'occhio, si produce in noi un'immagine
luminosa, e premendo l'orecchio si produce in noi un rumore, cosi i corpi che
vediamo o ascoltiamo producono lo stesso effetto con la forza della loro azione,
anche se questa passa inosservata. Infatti, se quei colori e quei suoni fossero nei
corpi o negli oggetti che ne sono la causa, non potrebbero essere separati da essi,
come vediamo che accade negli specchi e negli echi prodotti dalla riflessione; in
questi casi sappiamo che la cosa che vediamo e in un luogo e la sua
manifestazione (3) in un altro. E anche se ad una certa distanza I'oggetto vero e
reale sembra assumere la forma dell'immagine che suscita in noi, tuttavia
I'oggetto € una cosa e il fantasma o l'immagine un'altra. Di conseguenza, la
sensazione in ogni caso non e niente altro che un'immagine originaria causata,
come ho detto, dall'azione, cioe dal movimento di cose esterne sugli occhi, sugli
orecchi e sugli altri organi destinati a questo scopo.

La filosofia scolastica, pero, fondandosi su certi testi di Aristotele, insegna
una dottrina diversa in tutte le Universita cristiane e indica come causa della
visione il fatto che la cosa vista emette in tutte le direzioni una specie visibile
(4), ossia una manifestazione, un'apparizione o un aspetto visibili, o una capacita
di essere vista (5), la cui ricezione attraverso 'occhio costituisce 1'atto di vedere.
Quanto alla causa dell'udire, la filosofia scolastica afferma che la cosa udita
emana una specie udibile, cioe un aspetto udibile o una capacita di essere colta
(6) come udibile che entrando nell'orecchio costituisce l'atto di udire. Inoltre,
anche per indicare la causa della conoscenza, affermano che la cosa conosciuta
emana una specie intelligibile, cioe una capacita di essere colta come intelligibile
che arrivando all'intelletto fa si che noi conosciamo. Non dico questo per
disapprovare l'uso delle Universita, ma perché, dovendo parlare piu avanti del
ruolo che rivestono in uno Stato, devo mostrarvi, ogni volta che se ne presenta
I'occasione, quali cose sarebbe necessario correggere in esse; e una di queste e
'uso frequente di un linguaggio privo di significato.



Capitolo secondo.

L'TMMAGINAZIONE

Una verita di cui nessuno dubita e che, quando una cosa e immobile, lo
restera per sempre, a meno che non la muova qualcosa d'altro. Non e pero
altrettanto facilmente ammesso che, quando una cosa € in movimento, lo sara in
eterno, a meno che qualcosa d'altro non la fermi, anche se la ragione e la stessa
(cioe che niente puo modificarsi da sé). Gli uomini, infatti, misurano su se stessi
non soltanto gli altri uomini, ma tutte le altre cose; e poiché dopo il moto
avvertono dolore e stanchezza, pensano che ogni altra cosa si affatichi per il
moto e cerchi naturalmente la quiete, senza considerare se quel desiderio di
quiete che trovano in se stessi non consista in qualche altro moto. Da qui deriva
il detto scolastico che i corpi pesanti cadono in basso perché appetiscono la
quiete e la conservazione della loro natura nel luogo che e loro piu adatto con
l'attribuzione assurda a cose inanimate dell'appetito e della conoscenza di cio che
serve alla loro conservazione in misura maggiore di quanto non competa
all'uomo.

Una volta che un corpo e in movimento, esso si muove in eterno, a meno che
qualche altra cosa non glielo impedisca e, qualunque sia I'ostacolo, esso non puo
fermarlo istantaneamente del tutto ma in un certo tempo e gradualmente. E come
vediamo che nell'acqua, anche se il vento cessa, le onde continuano ad
accavallarsi ancora per molto tempo, cosi accade anche in quel movimento che
si compie nelle parti interne di un uomo quando vede, sogna, eccetera. Infatti,
dopo che l'oggetto e stato rimosso, o che l'occhio si e chiuso, noi tratteniamo
ancora un'immagine della cosa vista, anche se piu oscura del momento in cui la
vediamo. Questo e cio che i Latini chiamano immaginazione, dall'immagine
prodotta nella visione ed applicano lo stesso termine, sebbene impropriamente, a
tutte le altre sensazioni. I Greci pero lo chiamano fantasia, che significa
apparenza, e si adatta a tutte le sensazioni. L'TMMAGINAZIONE, percio, non e
altro che una "sensazione che si indebolisce" ed esiste negli uomini e in molte
altre creature viventi tanto durante il sonno quanto nello stato di veglia.

L'indebolimento della sensazione negli uomini in stato di veglia non
corrisponde all'indebolirsi del movimento che si verifica nella sensazione; ma e



come se si oscurasse allo stesso modo in cui la luce del sole oscura la luce delle
stelle le quali, durante il giorno, non hanno una potenza minore di quella che le
rende visibili di notte. Poiché pero, fra i molti stimoli che i nostri occhi, i nostri
orecchi e gli altri organi ricevono dai corpi esterni, risulta avvertibile dai sensi
solo quello predominante, noi non siamo sensibili all'azione delle stelle, dato che
la luce del sole e predominante. E quando un oggetto viene allontanato dai nostri
occhi, anche se perdura l'impressione che ha fatto su di noi, tuttavia, poiché
subentra l'azione di altri oggetti piu presenti l'immaginazione del passato si
oscura e si indebolisce come la voce di un uomo nel rumore del giorno. Da cio
segue che l'immaginazione e tanto piu debole quanto piu e lungo il tempo
trascorso dopo la visione o la sensazione di un oggetto. Il continuo mutamento
del corpo umano distrugge infatti progressivamente le parti che erano state
mosse nel corso della sensazione, in modo che la distanza nel tempo e nello
spazio ha su di noi un solo e identico effetto. Come cio che guardiamo da
lontano ci appare incerto e indistinto nelle parti piu piccole e come le voci
diventano flebili e inarticolate, allo stesso modo si indebolisce la nostra
immaginazione del passato a grande distanza di tempo e, per esempio,
dimentichiamo molte singole strade di citta che abbiamo visitato e molte
circostanze particolari delle azioni. Come ho detto prima, chiamiamo
immaginazione questa "sensazione che si indebolisce” quando vogliamo
esprimere la cosa stessa, cioe la fantasia stessa, ma quando vogliamo esprimere
lI'indebolirsi e intendere che la sensazione si sta attenuando, € vecchia e passata,
la chiamiamo memoria. Percio l'immaginazione e la memoria sono una cosa sola
che assume nomi diversi se la si considera in modi differenti.

Molti ricordi, o la memoria di molte cose, viene chiamata "esperienza".
Inoltre, poiché si ha immaginazione soltanto di quelle cose che sono state
originariamente percepite attraverso la sensazione, o tutte insieme, o
parzialmente in momenti diversi, la prima, che consiste nell'immaginare
I'oggetto intero, come si era presentato alla sensazione, e I"'immaginazione
semplice"; e cosi che si immagina un uomo o un cavallo visto in precedenza.
L'altra e "composta", come quando concepiamo nella nostra mente un centauro a
partire dalla vista di un uomo in un certo momento e di un cavallo in un altro.
Cosl, quando un uomo compone l'immagine della sua persona con l'immagine
delle azioni di un altro uomo, come quando qualcuno immagina di essere un
Ercole o un Alessandro (cosa che accade spesso a coloro che si dedicano molto
alla lettura dei romanzi), si tratta di un'immaginazione composta e precisamente
di una semplice finzione della mente. Negli uomini (anche se svegli) nascono
anche altri tipi di immaginazioni derivate dalla forte impressione prodotta nella
sensazione. Se si fissa il sole, I'impressione ce ne lascia un'immagine duratura



davanti agli occhi e se ci si concentra a lungo e con attenzione sulle figure
geometriche, si avranno nell'oscurita (anche da svegli) le immagini di linee ed
angoli di fronte agli occhi. Questo genere di fantasia non ha un nome particolare
poiché e un argomento che non viene comunemente trattato nei discorsi degli
uomini.

Le immaginazioni di coloro che dormono sono quelle che chiamiamo
"sogni". E anche queste (come ogni altra immaginazione) sono state prima,
totalmente o parzialmente, nella sensazione. E poiché nella sensazione il cervello
e i nervi, che ne sono gli organi necessari, sono cosi intorpiditi durante il sonno
che non sono facilmente sollecitati dall'azione degli oggetti esterni, nel sonno
non puo prodursi nessuna immaginazione, e, di conseguenza, nessun sogno, se
non cio che deriva dall'agitazione delle parti interne del corpo umano. Queste
parti interne, per il modo in cui sono connesse al cervello e agli altri organi, li
mantengono in movimento quando sono squilibrati ed e per questa ragione che le
immagini formatevisi in precedenza si presentano come se si fosse svegli, con la
differenza che, poiché gli organi di senso in quel momento sono intorpiditi al
punto che nessun nuovo oggetto puo dominarli o oscurarli con un'impressione
piu forte, un sogno deve risultare necessariamente piu chiaro in questo silenzio
della sensazione di quanto non lo siano i nostri pensieri nello stato di veglia. Ne
segue che e difficile, e a giudizio di molti impossibile, distinguere con precisione
la sensazione dal sogno. Per parte mia, se considero che nei sogni io non penso
con la stessa frequenza e con la stessa continuita alle medesime persone, ai
medesimi luoghi, oggetti e alle medesime azioni a cui penso da sveglio e che,
sognando, non ricordo una cosi lunga serie di pensieri coerenti come in altri
momenti, e poiché durante la veglia noto frequentemente l'assurdita dei sogni,
mentre non sogno mai l'assurdita dei miei pensieri in stato di veglia, sono ben
persuaso che so di non sognare quando sono sveglio, anche se credo di essere
desto quando sogno.

Se si osserva che i sogni sono causati dallo squilibrio di alcune parti interne
del corpo, squilibri diversi devono necessariamente produrre sogni differenti. Ne
segue che dormire al freddo provoca sogni di paura e fa sorgere il pensiero e
I'immagine di qualche oggetto temibile (é infatti reciproco il movimento che va
dal cervello alle parti interne e dalle parti interne al cervello) e che, come l'ira
durante la veglia produce calore in alcune parti del corpo, cosi durante il sonno
I'eccessivo calore delle stesse parti produce l'ira e fa nascere nel cervello
I'immagine di un nemico. Allo stesso modo, come 1'amabilita naturale e causa di
desiderio e il desiderio produce calore in certe altre parti del corpo nello stato di
veglia, cosi, durante il sonno, un eccesso di calore in quelle stesse parti suscita
nel cervello un'immagine di qualche manifestazione amorosa. In conclusione, i



nostri sogni sono l'inverso delle immagini che abbiamo durante la veglia.
Quando siamo svegli il movimento comincia da un'estremita; quando sogniamo
parte da un'altra.

Il caso in cui risulta piu difficile distinguere un sogno dai pensieri della
veglia € quando per qualche ragione non ci accorgiamo di aver dormito. Questo
accade facilmente a chi e assalito da pensieri che incutono timore ed ha la
coscienza molto turbata e dorme senza andare a letto o senza spogliarsi, come €
il caso di chi sonnecchia su una sedia. Infatti, colui che ha cura di sdraiarsi
apposta per dormire, se si trova ad avere una fantasia strana e iperbolica, non
puo prenderla che per un sogno. Di Marco Bruto (che ebbe salva la vita grazie a
Giulio Cesare, fu anche il suo preferito e, malgrado questo, lo assassino)
leggiamo che a Filippi, la notte precedente la battaglia con Cesare Augusto, ebbe
un'apparizione spaventosa, comunemente riportata dagli storici come una
visione. Se pero consideriamo le circostanze, possiamo facilmente affermare che
si sia trattato soltanto di un breve sogno. Infatti, mentre stava seduto nella sua
tenda, preoccupato e turbato dall'orrore del suo gesto sconsiderato, non era
improbabile che, appisolandosi al freddo, sognasse cio che piu lo atterriva; e
come questo timore arrivo gradualmente a risvegliarlo, cosi dovette anche, di
necessita, far svanire gradualmente 'apparizione. Poiché Bruto non era affatto
sicuro di aver dormito, non aveva ragione di credere che si trattasse di un sogno
o di qualcosa di diverso da una visione. Non e un caso molto raro, perché anche
coloro che sono perfettamente svegli, se sono timorosi e superstiziosi, e
subiscono l'influsso di racconti spaventosi, trovandosi soli al buio, sono soggetti
a fantasie di questo tipo e credono di vedere spiriti e spettri di persone morte che
si aggirano per i cimiteri, mentre si tratta unicamente della loro fantasia o della
bricconeria di persone che giocano su questa paura superstiziosa per passare
travestiti durante la notte attraverso luoghi che non vorrebbero far sapere di
frequentare.

Da questa incapacita a distinguere i sogni e altre fantasie vivaci dalla visione
e dalla sensazione ¢ sorta in passato la maggior parte della religione dei Gentili,
che adoravano satiri, fauni, ninfe e simili, e ai nostri giorni l'opinione che le
persone incolte hanno delle fate, degli spettri, degli gnomi e del potere delle
streghe. Infatti, per quanto riguarda le streghe, io non credo che la stregoneria sia
un potere reale, ma penso che sia giusto punirle per la loro falsa persuasione di
poter compiere tanti misfatti, unita all'intenzione di produrli se ne sono capaci. Il
loro mestiere si avvicina piu ad una nuova religione che ad una tecnica o a una
scienza. A proposito delle fate e degli spettri vaganti, ritengo che questa
credenza sia stata volutamente insegnata, o non confutata, per mantenere credito
all'uso dell'esorcismo, dei segni di croce, dell'acqua benedetta e di altre simili



invenzioni di persone fantomatiche. Tuttavia non c'e dubbio che Dio possa
produrre delle apparizioni soprannaturali, ma non € un articolo della fede
cristiana che egli lo faccia con tanta frequenza da rendere necessario per gli
uomini temere eventi di questo tipo piu di quanto non temano l'arresto o il
mutamento del corso della natura che Dio puo anche arrestare e mutare. |
malvagi, pero, col pretesto che Dio puo tutto, hanno l'ardire di affermare
qualunque cosa serva ai loro scopi, anche se non la credono vera. L'uomo saggio
non deve prestar loro fede piu di quanto la retta ragione faccia apparire credibili
le loro affermazioni. Se questo timore superstizioso degli spiriti venisse
eliminato, e con esso i pronostici tratti dai sogni, le false profezie e molte altre
cose che ne conseguono, per mezzo delle quali persone ambiziose e accorte
abusano degli ingenui, gli uomini sarebbero molto piu disposti di quanto non lo
siano all'obbedienza civile.

Questo dovrebbe essere il compito delle Scuole, che invece tendono piuttosto
a favorire tale dottrina. Infatti, ignorando cosa siano l'immaginazione o le
sensazioni, insegnano cio che ricevono. Alcuni affermano che le immaginazioni
nascono spontaneamente e non hanno alcuna causa. Altri che nascono piu
generalmente dalla volonta e che i buoni pensieri sono insufflati (ispirati)
nell'vomo da Dio e i cattivi dal diavolo, oppure che i buoni pensieri sono versati
(infusi) nell'nvomo da Dio e i cattivi dal diavolo. Alcuni affermano che i sensi
ricevono le specie delle cose e le trasmettono al senso comune, che a sua volta le
trasmette alla fantasia e la fantasia alla memoria e la memoria al giudizio, come
se fossero cose che passano di mano in mano, il tutto con un'abbondanza di
parole che non fa capire nulla.

L'immaginazione che si produce nell'uomo (o in qualunque altra creatura
dotata della facolta di immaginare) per mezzo delle parole o di altri segni
volontari, € cio che chiamiamo generalmente "intelletto" ed € comune agli
uomini e alle bestie. Infatti un cane intendera per abitudine il richiamo o il
rimprovero del suo padrone e cosi faranno molte altre bestie. L'intelletto
peculiare all'uomo non consiste soltanto nella comprensione della sua volonta
ma anche dei suoi concetti e dei suoi pensieri per mezzo della successione e del
collegamento dei nomi delle cose in affermazioni, negazioni e altre forme di
discorso. Di questo tipo di intelligenza parlero piu oltre.



Capitolo terzo.

LA SUCCESSIONE O LA «SERIE» DELLE IMMAGINAZIONI.

Per "successione"” o SERIE di pensieri intendo quella successione di un
pensiero ad un altro che viene chiamata (per distinguerla dal discorso verbale)
"discorso mentale".

Quando una persona pensa ad una cosa qualsiasi, il suo pensiero
immediatamente successivo non e affatto casuale come sembra. Non ogni
pensiero segue indifferentemente ad ogni altro. Invece, come non abbiamo
immaginazione di cio di cui non abbiamo prima avuto una sensazione, totale o
parziale, cosl non abbiamo transizione da un'immaginazione ad un'altra di cui
non abbiamo mai avuto prima il corrispondente nelle nostre sensazioni. La
ragione e la seguente: tutte le fantasie sono nostri movimenti interni, tracce di
quelli che si sono compiuti nella sensazione e i movimenti che si sono succeduti
uno dopo l'altro nella sensazione, rimangono collegati anche dopo la sensazione
in modo che, se il primo si produce di nuovo ed e predominante, il secondo lo
segue per la coesione della materia mossa, come € il caso dell'acqua posta su una
tavola piana che viene attirata nella direzione in cui il dito ha diretto qualche sua
parte. Poiché, pero, nella sensazione ad una medesima cosa percepita ne segue
ora una, ora un'altra, accade che col passare del tempo, quando immaginiamo
qualcosa, non ci sia certezza di cio che immagineremo successivamente. E' certo
soltanto che si trattera di qualcosa che ha gia seguito in precedenza la stessa cosa
in un momento o in un altro.

Questa serie di pensieri, o discorso mentale, & di due tipi. Il primo € "non
guidato, senza disegno" e incostante; in esso non Vi € nessun pensiero
appassionato in grado di governare e dirigere verso se stesso quelli che seguono
come fine e scopo di un desiderio o di un'altra passione. In questo caso si dice
che i pensieri vagano e sembrano incongruenti I'uno rispetto all'altro come in un
sogno. Sono in genere di questo tipo i pensieri di coloro che non mancano
soltanto di compagnia ma anche di qualsiasi preoccupazione; tuttavia, anche in
questa situazione i loro pensieri sono attivi come in altri momenti, ma privi di
armonia, come il suono che un liuto stonato produrrebbe nelle mani di chiunque
o che un liuto intonato produrrebbe in mano a chi non sapesse suonarlo. Eppure



in questo percorso disordinato della mente e frequentemente possibile coglierne
il modo di procedere e la dipendenza di un pensiero dall'altro. Cosi, in una
conversazione sulla nostra attuale guerra civile cosa potrebbe sembrare piu
incongruente che domandare (come e stato domandato) quale fosse il valore di
un denaro romano? Tuttavia a me e risultata abbastanza chiara la coerenza della
domanda. Infatti, il pensiero della guerra suscitava il pensiero della consegna del
sovrano ai nemici; quest'ultimo induceva a pensare alla consegna di Cristo e
infine ai trenta denari che furono il prezzo di quel tradimento. Di qui alla
domanda maliziosa il passo era breve; e tutto questo in un attimo perché il
pensiero é rapido.

Il secondo tipo di discorso mentale e piu costante perché e "regolato" da
qualche desiderio e da qualche disegno. In effetti I'impressione prodotta da cose
che si desiderano o si temono e forte e permanente o, se cessa per un momento,
riappare rapidamente. A volte € cosi forte da ostacolare e interrompere il sonno.
Dal desiderio nasce il pensiero di un mezzo che abbiamo visto produrre un
risultato simile a quello cui aspiriamo e da questo il pensiero dei mezzi per
ottenere quel mezzo, e cosl via finché arriviamo ad un inizio che e in nostro
potere. Poiché per la forza dell'impressione lo scopo ci ritorna spesso in mente, i
nostri pensieri vengono prontamente rimessi in ordine nel caso in cui comincino
a disperdersi. Questa osservazione indusse uno dei sette saggi a dare agli uomini
questo precetto, oggi trito e ritrito: "respice finem"; cioe, tieni spesso presente in
tutte le tue azioni cio che vuoi ottenere in quanto e cio che dirige tutti i tuoi
pensieri sulla strada per ottenerlo.

La serie di pensieri regolati € poi di due specie. L'una si ha quando
cerchiamo le cause o i mezzi che producono un effetto immaginato e questa
specie € comune agli uomini e alle bestie. L'altra si ha quando, immaginando una
cosa qualunque, ne ricerchiamo tutti i possibili effetti che e in grado di produrre.
Immaginiamo cioé quel che potremmo fare con essa se la possedessimo. Di
questa seconda specie non ho mai visto alcun segno se non negli uomini, perché
questa curiosita difficilmente e riscontrabile in esseri viventi che siano dotati
soltanto di passioni sensuali, come la fame, la sete, la concupiscenza e l'ira. In
conclusione, il discorso della mente, quando e governato da un disegno, non e
altro che la "ricerca", o la facolta di invenzione che i Latini chiamano "sagacitas"
e "solertia": una caccia alle cause di un effetto presente o passato, oppure una
caccia agli effetti di una causa presente o passata. A volte si cerca cio che si e
perduto e, a partire dal luogo e dal momento in cui lo si e perduto, la mente
risale di luogo in luogo e di momento in momento per trovare dove e quando
possedeva quell'oggetto, per trovare, cioe, un momento e un luogo determinati
dai quali iniziare una ricerca metodica. Inoltre, a partire da questo punto i



pensieri ripercorrono gli stessi luoghi e gli stessi momenti per trovare quale
azione o quale altra occasione ha potuto provocare la perdita dell'oggetto in
questione. Noi chiamiamo questo processo "rimembranza" o richiamo alla
mente; i Latini lo chiamano "reminiscentia”, come se fosse una "ri-cognizione"
delle nostre azioni precedenti.

Talvolta si conosce un luogo determinato all'interno del quale deve essere
condotta la ricerca. Allora i pensieri ne ripercorrono tutte le parti, come fa chi
spazza una stanza per trovare un gioiello, o come fa un cane spaniel che batte il
terreno finché non trova una pista, o come chi percorra l'alfabeto per estrarne una
rima.

In qualche caso si desidera conoscere il risultato di un'azione e si pensa
allora a qualche azione simile compiuta in passato e alla successione dei suoi
risultati, nell'ipotesi che ad azioni simili seguiranno risultati simili. Cosi chi
prevede cosa accadra ad un criminale ri-percorre cio che ha visto seguire in
precedenza ad un reato analogo secondo questo ordine di pensieri: il reato,
I'agente di polizia, la prigione, il giudice e il patibolo. Questa specie di pensieri
viene chiamata "previsione", e "prudenza"” o "previdenza", e a volte "saggezza",
sebbene una congettura di questo tipo sia molto esposta all'errore per la difficolta
di osservare tutte le circostanze. Una cosa pero € certa: chi ha maggiore
esperienza di un altro nelle cose passate, sara anche piu prudente e s'ingannera
piu raramente nelle sue aspettative. In natura esiste solo il presente; le cose
passate esistono soltanto nella memoria, ma le cose a venire non esistono affatto,
poiché il futuro e una pura finzione della mente che attribuisce alle azioni
presenti la successione delle azioni passate. Colui che possiede maggiore
esperienza, compie quest'attribuzione con maggiore sicurezza ma sempre con
una certezza insufficiente. Anche se le si da il nome di prudenza quando il
risultato corrisponde alla nostra aspettativa, di per sé e soltanto una presunzione.
La previsione delle cose a venire, che e la previdenza, appartiene infatti soltanto
a colui dalla cui volonta esse devono procedere. La profezia procede da lui
soltanto e per la via soprannaturale. Sul piano naturale il miglior profeta e colui
che avanza le previsioni migliori e avanza le previsioni migliori chi e piu versato
e dotto nelle materie da cui trae le previsioni perché ha un maggior numero di
segni da interpretare.

Un "segno" e I'evento antecedente all'evento conseguente e, inversamente, il
conseguente dell'antecedente, se sono state osservate in precedenza delle
successioni analoghe. Il segno e tanto meno incerto quanto piu frequente e stata
I'osservazione di tali successioni. Percio chi ha maggiore esperienza in ogni
genere di questioni ha la maggior quantita di segni da cui ricavare previsioni per
il futuro e, di conseguenza, e il piu prudente; ed e tanto piu prudente rispetto a



chi non e esperto di quel genere di questioni che nessuna superiorita d'ingegno
naturale ed estemporaneo potra uguagliarlo, anche se forse molti giovani
credono il contrario.

Non é tuttavia la prudenza a distinguere 1'vomo dalla bestia. Ci sono bestie
che all'eta di un anno osservano meglio e perseguono cio che e bene per loro piu
di quanto sia in grado di fare un ragazzo di dieci anni.

Come la prudenza e una presunzione del futuro tratta dall'esperienza del
tempo passato, cosi esiste una presunzione delle cose passate ricavata da altre
cose, non future, ma anch'esse passate. Chi, per esempio, ha visto attraverso
quali eventi e quali tappe uno Stato fiorente sia arrivato prima alla guerra civile e
poi alla rovina, osservando le rovine di un altro Stato, supporra che vi siano stati
una guerra analoga ed eventi simili. Questa congettura, pero, € quasi altrettanto
incerta che la congettura sul futuro, poiché entrambe sono fondate unicamente
sull'esperienza.

A mia memoria, non esiste nessun'altra attivita mentale dell'uvomo, che gli sia
per natura tanto inerente da non richiedere niente altro per esercitarla, se non
I'essere nato uomo e vivere con l'uso dei cinque sensi. Le altre facolta, di cui
parlero fra breve, e che sembrano esclusivamente proprie dell'uomo, sono
acquisite e potenziate dallo studio e dall'industria e la maggior parte degli uomini
le apprende attraverso l'educazione e la disciplina. Procedono tutte
dall'invenzione delle parole e del discorso. Infatti, oltre alla sensazione, ai
pensieri e alla serie dei pensieri, la mente umana non ha altri movimenti, anche
se, con l'aiuto del discorso e del metodo, queste stesse facolta possono essere
migliorate al punto da distinguere gli uomini da tutte le altre creature viventi.

Qualunque cosa noi immaginiamo e "finita". Percio non esiste alcuna idea o
concezione di cio che chiamiamo "infinito". Nessuno puo avere nella mente
un'immagine di una grandezza infinita, né puo concepire una velocita infinita, un
tempo infinito, o una forza infinita o un potere infinito. Quando diciamo che
qualcosa e infinito, intendiamo dire soltanto che non siamo in grado di concepire
i termini e i limiti della cosa che abbiamo nominato, perché non abbiamo
nessuna concezione della cosa ma solo della nostra incapacita. Percio il nome di
"Dio" non viene usato per farcelo concepire (egli e infatti "incomprensibile" e la
sua grandezza e la sua potenza sono inconcepibili), ma perché possiamo
onorarlo. Inoltre, poiché (come ho detto piu sopra) qualunque cosa concepiamo e
stata prima percepita attraverso la sensazione, totalmente o parzialmente, non é
possibile avere alcun pensiero che rappresenti qualcosa che non sia soggetto alla
sensazione. Non si puo dunque concepire qualcosa senza concepirlo
necessariamente in qualche luogo, rivestito di una determinata grandezza e
divisibile in parti; e nessuno puo concepire che una cosa sia tutta intera in un



luogo e tutta intera in un altro nello stesso tempo né che due o piu cose siano ad
un tempo in un solo e medesimo luogo, perché nessuna di queste cose ha mai
avuto, o puo avere, incidenza sulla sensazione. Sono soltanto discorsi assurdi,
accettati sulla fiducia (senza alcun significato) da filosofi che si sono ingannati o
da scolastici che si sono ingannati o ingannano.



Capitolo quarto.

IL «DISCORSO» (1).

L'invenzione della stampa, benché ingegnosa, non vale molto se la si
confronta con l'invenzione delle lettere. E' pero ignoto chi scopri per primo 1'uso
delle lettere. Si dice che Cadmo, figlio di Agenore, re di Fenicia, sia stato il
primo ad introdurle in Grecia. Fu un'invenzione utile a perpetuare la memoria
del passato e ad avvicinare gli uomini, dispersi in regioni della terra tanto
numerose e lontane. Fu anche un'invenzione difficile in quanto deriva da
un'attenta osservazione dei diversi movimenti della lingua, del palato, delle
labbra e degli altri organi del linguaggio, che ha consentito di istituire altrettante
differenze di caratteri per ricordarli. Tuttavia l'invenzione piu nobile e proficua
di ogni altra fu quella del "discorso" che consiste di "nomi" o "appellativi" e
della loro connessione. Grazie a questa invenzione gli uomini registrano i loro
pensieri, li richiamano quando sono passati e li dichiarano anche gli uni agli altri
per reciproca utilita e per comunicare. Senza di essa non ci sarebbero stati fra gli
uomini né Stato, né societa, né contratto, né pace piu di quanto non vi sia fra
leoni, orsi e lupi. Il primo autore del discorso fu Dio stesso che insegno ad
Adamo come imporre nomi alle creature che presentava alla sua vista. La
Scrittura non si spinge oltre su questo punto, ma cio fu sufficiente per condurlo
ad aggiungere altri nomi ogni volta che l'esperienza e la consuetudine con le
creature gliene offrissero l'occasione e ad entrare gradualmente in contatto con
loro in modo da farsi intendere e, col passare del tempo, poté cosi impadronirsi
del linguaggio che aveva trovato modo di usare, benché non fosse un linguaggio
ricco come quello necessario ad un oratore o a un filosofo. Infatti non trovo nulla
nella Scrittura da cui si possa concludere, direttamente o per conseguenza, che
ad Adamo siano stati insegnati i nomi di tutte le figure, dei numeri, delle misure,
dei colori, dei suoni, delle fantasie; tanto meno i nomi di parole e di
proposizioni, come "generale, speciale, affermativo, negativo, interrogativo,
ottativo, infinitivo", che sono tutti utili; e meno ancora i nomi di "entita,
intenzionalita, quiddita" e altre parole prive di significato della Scuola.

Tutto il linguaggio acquisito e accresciuto da Adamo e dalla sua posterita
venne pero di nuovo perduto nella Torre di Babele, quando ogni uomo fu colpito



dalla mano di Dio per la sua ribellione con I'oblio del linguaggio primitivo.
Poiché furono percio costretti a disperdersi in varie parti del mondo, dovette
accadere necessariamente che l'attuale diversita delle lingue derivasse a poco a
poco da questi stessi uomini nel modo che insegno loro il bisogno, padre di ogni
invenzione; e col passare del tempo divennero ovunque piu ricche.

L'uso generale del discorso consiste nel trasferire un nostro discorso mentale
in un discorso verbale, ovvero la serie dei nostri pensieri in una serie di parole,
in vista di due vantaggi. Il primo e la registrazione delle conseguenze dei nostri
pensieri, che tendono a sfuggire alla memoria e a imporci una nuova fatica, ma
possono essere richiamati attraverso le parole con le quali sono stati connotati. Il
primo uso dei nomi sta dunque nel servire come "contrassegni" o "note" della
reminiscenza. L'altro uso consiste, se molte persone adoperano le stesse parole,
nel trasmettersi reciprocamente, attraverso la connessione e 1'ordine delle parole,
cio che esse concepiscono o pensano di ogni questione e anche cio che
desiderano, temono o per cui nutrono qualche altra passione. In questo uso le
parole si chiamano "segni". Usi particolari del discorso sono i seguenti: primo,
registrare cio che per mezzo del pensiero conosciamo come causa di qualche
cosa presente 0 passata e cio che troviamo che le cose presenti o passate possono
produrre o rendere effettivo. Si tratta, in conclusione, dell'acquisizione delle arti.
Il secondo uso particolare del discorso consiste nel comunicare ad altri la
conoscenza che abbiamo raggiunto, cioe consigliarsi e istruirsi reciprocamente.
Il terzo uso sta nel render noti ad altri le nostre volizioni e i nostri propositi in
modo da prestarci aiuto reciproco. In quarto luogo, il discorso puo offrire piacere
e diletto a noi e agli altri attraverso il gioco innocente delle parole fatto per
piacere o per ornamento.

A questi usi corrispondono anche quattro abusi. Il primo verifica quando gli
uomini registrano i loro pensieri in modo discorso errato per l'incostanza del
significato attribuito alle loro parole con la conseguenza di registrare come loro
concezioni cose che non hanno mai concepito e dunque di ingannarsi. Un
secondo abuso consiste nell'uso metaforico delle parole, ossia in un senso
diverso da quello a cui sono destinate, col risultato di ingannare gli altri. Il terzo
abuso consiste nel dichiarare con le parole una volizione che non si ha. Il quarto
sta nell'usare le parole per danneggiarsi reciprocamente. Se infatti osserviamo
che la natura ha armato le creature viventi, alcune di denti, altre di corna e altre
di mani per attaccare un nemico, € soltanto un abuso del discorso aggredire il
nemico con la lingua, a meno che non si tratti di qualcuno che siamo obbligati a
governare; allora non gli si fa danno, ma lo si corregge e lo si emenda.

Il modo in cui il discorso serve a ricordare la consequenzialita delle cause e
degli effetti consiste nell'imporre "nomi" e nel "connetterli" fra loro.



Fra i nomi alcuni sono "propri" e singolari con riferimento ad una sola cosa,
come: "Pietro, Giovanni, quest'uomo, quest'albero"; altri sono "comuni" a molte
cose, come: "uomo, cavallo, albero", ognuno dei quali, anche se € un solo nome,
e tuttavia nome di diverse cose particolari e rispetto alla loro totalita viene detto
un "universale", poiché nel mondo non esiste nulla di universale ad eccezione
dei nomi. Le cose nominate, infatti, sono tutte individuali e singolari.

Un solo nome universale viene imposto a molte cose per la loro somiglianza
in qualche qualita o accidente. E, mentre un nome proprio richiama alla mente
una sola cosa, gli universali ne richiamano una qualsiasi fra la moltitudine di
quelle cose.

Fra i nomi universali alcuni hanno un'estensione maggiore, altri minore. I piu
estesi comprendono i meno estesi e inoltre quelli di pari estensione si
comprendono reciprocamente. Il nome "corpo", per esempio, ha un significato
piu ampio del termine "uomo" e lo comprende. I nomi "uomo" e "razionale"
sono di pari estensione e si comprendono reciprocamente. Bisogna pero
osservare a questo punto che per nome non si intende sempre, come nella
grammatica, una sola parola, ma a volte una circonlocuzione che comprende
molte parole. Infatti, tutte queste parole, "colui che osserva le leggi del suo Paese
nelle sue azioni", formano un solo nome equivalente a questa sola parola, giusto.

Attraverso l'imposizione dei nomi, alcuni di significato piu ampio, altri di
significato piu ristretto, noi traduciamo il calcolo sulla concatenazione delle cose
immaginate nella mente in un calcolo sulla concatenazione delle denominazioni.
Per esempio, se una persona che non possieda affatto 1'uso del linguaggio (come
e il caso di chi nasce e resta completamente sordo e muto) si pone davanti agli
occhi un triangolo e accanto ad esso due angoli retti (come sono gli angoli di una
figura quadrata), puo confrontarli con la riflessione e trovare che i tre angoli di
quel triangolo sono uguali ai due angoli retti che gli stanno accanto. Se pero gli
si mostra un altro triangolo di forma diversa rispetto al primo, costui non € in
grado di sapere senza una nuova riflessione se i tre angoli di quello sono
anch'essi uguali ai due angoli retti. Invece, colui che possiede I'uso delle parole,
osservando che tale uguaglianza non conseguiva dalla lunghezza dei lati né da
qualche altra particolarita del suo triangolo, ma solo dal fatto che i lati erano
retti, e gli angoli tre, e che soltanto per questo lo aveva chiamato triangolo,
concludera con sicurezza e in forma universale che tale uguaglianza degli angoli
si trova in qualsiasi triangolo e registrera la sua scoperta nei termini generali
seguenti: Ogni triangolo ha i suoi tre angoli uguali a due retti. In questo modo la
concatenazione osservata in un caso particolare viene ad essere registrata e
ricordata come una regola universale, dispensando il nostro calcolo mentale
dalla considerazione del tempo e del luogo, liberandoci da ogni sforzo mentale,



ad eccezione del primo, e facendo si che quel che e stato trovato vero qui ed ora,
sia vero in tutti i tempi e in tutti i luoghi.

Tuttavia, 1'uso delle parole nella registrazione dei nostri pensieri in nulla e
tanto evidente come nella numerazione. Uno stolto dalla nascita che non ha mai
saputo imparare a memoria l'ordine dei termini numerali, come uno, due e tre,
puo notare ogni rintocco dell'orologio e seguirli con un cenno del capo, oppure
dire: «Uno, uno, uno», ma non puo mai sapere quale ora 1'orologio batte. Sembra
che ci sia stata un'epoca in cui i nomi di numeri non erano in uso e in cui gli
uomini erano costretti ad applicare le dita di una o di entrambe le mani alle cose
di cui volevano tener conto. Da cio e derivato il fatto che attualmente i nostri
termini numerali sono soltanto dieci in quasi tutte le nazioni (2), e in alcune
soltanto cinque, e che poi si ripetono. Se chi sa contare fino a dieci, recita i
numeri in disordine, si confondera e non sapra quando ha finito. E sara ancor
meno capace di addizionare, di sottrarre e di eseguire tutte le altre operazioni
aritmetiche. Percio senza le parole non c'e possibilita di fare calcoli sui numeri e
meno ancora sulle grandezze, sulla velocita, sulla forza e sulle altre cose il cui
calcolo e necessario all'esistenza o al benessere dell'umanita.

Quando due nomi sono uniti insieme in una concatenazione o affermazione,
come "Un uomo € una creatura vivente", oppure, "Se € un uomo, € una creatura
vivente", se il secondo nome, "creatura vivente", significa tutto cio che il primo
nome, "uomo", significa, allora I'affermazione o concatenazione e vera;
altrimenti e falsa. Vero e falso sono infatti attributi del discorso e non delle cose.
E dove non esiste discorso, non esistono né verita né falsita. Puo esserci errore
quando ci si aspetta qualcosa che non accadra o quando si sospetta qualcosa che
non e accaduto, ma in nessuno dei due casi una persona puo venire accusata di
essere falsa.

Poiché la verita consiste nell'ordinare correttamente i nomi nelle nostre
affermazioni, chi cerca l'esattezza della verita, deve necessariamente ricordare a
cosa si riferisce ogni nome di cui si serve collocandolo coerentemente. In caso
contrario si trovera impigliato nelle parole come un uccello nelle panie, che piu
si dibatte, piu resta invischiato. Percio nella geometria (la sola scienza che fino a
questo momento Dio si sia compiaciuto di concedere agli uomini) si comincia
con lo stabilire i significati delle parole, chiamando quest'operazione
"definizioni" e ponendole all'inizio del calcolo.

Da cio appare come sia necessario per chiunque aspiri alla conoscenza vera,
esaminare le definizioni degli autori precedenti e correggerle quando siano state
stabilite con negligenza oppure formularle da sé. Gli errori nelle definizioni,
infatti, si moltiplicano progressivamente col procedere del calcolo e conducono
gli uomini ad assurdita di cui alla fine si accorgono, ma che non possono evitare



senza riprendere il calcolo dall'inizio in cui si trova il fondamento dei loro errori.
Ne segue che coloro che prestano fiducia ai libri si comportano come quelli che
addizionano tante piccole somme in una maggiore senza controllare se quelle
piccole somme siano state calcolate esattamente o no e da ultimo, quando
trovano l'errore visibile e non mettono in dubbio i loro punti di partenza, non
sanno come uscirne, ma perdono tempo a svolazzare sui libri come uccelli che,
entrati dal camino, si trovano chiusi in una stanza e svolazzano verso la luce
ingannevole dei vetri di una finestra perché mancano del buon senso necessario a
considerare da dove sono entrati. Il primo uso del discorso sta dunque nella
corretta definizione dei nomi, che e l'acquisizione della scienza, mentre il primo
abuso risiede nelle definizioni scorrette o nell'assenza di definizioni da cui
procedono tutte le dottrine false e assurde. Tale abuso riduce gli uomini che
ricevono la loro istruzione dall'autorita dei libri e non dalla loro riflessione
personale, ad un livello tanto inferiore alla condizione dell'ignorante, quanto
quelli provvisti di vera scienza ne sono al di sopra. L'ignoranza sta infatti al
centro fra la vera scienza e le false dottrine. La sensazione e l'immaginazione
naturali non sono suscettibili di assurdita. La natura in se stessa non puo errare,
ma nella misura in cui aumenta la ricchezza del linguaggio, gli uomini diventano
piu saggi o piu folli di quanto non lo si sia comunemente. Senza le lettere non e
possibile diventare eminentemente saggi o (a meno che non si abbia la memoria
alterata da una malattia o da un'anormale costituzione degli organi)
eminentemente stolti. Le parole, infatti, sono le unita di calcolo dei saggi, che se
ne servono unicamente per calcolare, ma diventano la moneta degli stolti che le
valutano in base all'autorita di un Aristotele, di un Cicerone o di un Tommaso o
di un qualsiasi altro Dottore che, in fondo, e soltanto un uomo.

"Soggetto dei nomi" e tutto cio che puo entrare o esser preso in
considerazione in un calcolo, sia per esser aggiunto ad altro per ottenere una
somma, sia per essere sottratto da altro lasciando un resto. I Latini chiamavano
"rationes" i conti monetari e "ratiocinatio" il far di conto. Quelle che noi
chiamiamo "voci" nelle fatture o nei libri contabili, le chiamavano "nomina",
cioé "nomi". Pare seguirne che abbiano esteso il termine ratio alla facolta di
calcolare in tutti gli altri campi. I Greci hanno un solo termine, "logos", per
indicare sia il "discorso" che la "ragione", non perché ritenessero che non
esistesse discorso senza ragione, ma perché pensavano che non si desse
ragionamento senza discorso. Chiamavano l'atto del ragionare "sillogismo", che
significa sommare le conseguenze di una cosa detta ad un'altra. E poiché le
stesse cose possono entrare in un calcolo per diversi accidenti, i loro nomi, per
mostrarne la diversita, sono variamente formulati e diversificati. La differenza
dei nomi puo ridursi a quattro categorie generali.



In primo luogo, una cosa puo entrare in un calcolo come materia o corpo,
come vivente, sensibile, razionale, calda, fredda, mossa, in quiete, tutti nomi ai
quali si connette il termine materia o corpo, dato che sono tutti nomi della
materia.

In secondo luogo, una cosa puo entrare o essere presa in considerazione in un
calcolo per un accidente o una qualita che riteniamo le appartenga, come 1'essere
mossa, l'essere lunga tanto, 1'essere calda, eccetera. In questo caso noi facciamo
del nome della cosa stessa, con una piccola modificazione o forzatura, un nome
per l'accidente che consideriamo. Al posto di "vivente", inseriamo nel calcolo
"vita", in luogo di "mosso", "movimento"”, di "caldo", "calore", di "lungo",
"lunghezza", e cosi via. Tutti questi nomi sono i nomi degli accidenti e delle
proprieta per le quali una materia o un corpo (3) si distinguono da un altro e sono
chiamati "nomi astratti" perché sono separati (non dalla materia, ma) dal calcolo
sulla materia.

In terzo luogo, inseriamo nel calcolo le proprieta dei nostri corpi grazie alle
quali facciamo questa distinzione, come, quando una cosa e vista da noi, non
calcoliamo la cosa stessa ma la visione, il colore, 1'idea di essa nella fantasia e,
quando una cosa e udita, noi calcoliamo soltanto l'udire, o il suono che e il
nostro fantasma o concetto della cosa attraverso l'orecchio; e questi sono nomi di
fantasmi.

In quarto luogo, inseriamo nel conto, consideriamo e imponiamo nomi ai
nomi stessi e ai discorsi. Infatti, "generale, universale, speciale, equivoco" sono
nomi di nomi. "Affermazione, interrogazione, comando, narrazione, sillogismo,
sermone, orazione", e molti altri di questo tipo sono nomi di discorsi. Questa e
l'intera varieta dei nomi positivi che vengono imposti per designare qualcosa che
esiste in natura o puo essere immaginato dalla mente dell'uvomo, come i corpi che
esistono o di cui si puo concepire 1'esistenza o le proprieta dei corpi che esistono
0 possono essere immaginate esistenti, oppure i termini e il discorso.

Ci sono anche altri nomi, chiamati "negativi", che sono note per significare
che un termine non ¢ il nome della cosa in questione, come i termini seguenti:
"niente, nessuno, infinito, non insegnabile, tre meno quattro” e simili, che
tuttavia si usano nel calcolo o nella correzione del calcolo e richiamano alla
mente le nostre riflessioni passate, pur non essendo nomi di qualcosa, perché ci
inducono a rifiutare 1'uso scorretto dei nomi.

Tutti gli altri nomi sono soltanto suoni privi di significato e sono di due tipi.
Il primo tipo comprende i termini nuovi il cui significato non e ancora stato
spiegato da una definizione. Gli Scolastici e i filosofi con le idee confuse ne
hanno coniati in abbondanza.

L'altro tipo comprende termini in cui un nome si compone di due nomi i cui



significati sono contraddittori e incompatibili, come, per esempio, un "corpo
incorporeo” o, che e lo stesso, una "sostanza incorporea” e molti altri. Infatti,
tutte le volte che un'affermazione e falsa, i due nomi di cui e composta, riuniti
insieme a formarne uno solo, non significano assolutamente nulla. Per esempio,
se dire che "un quadrilatero e rotondo" e un'affermazione falsa, il termine
"quadrilatero rotondo" non significa nulla, ma € un puro suono. Allo stesso
modo, se e falso affermare che la virtu puo essere infusa o ispirata qua e la, le
parole "virtu infusa, virtu ispirata” sono assurde e prive di significato come un
"quadrilatero rotondo". Percio difficilmente si incontrera un termine privo di
senso e di significato che non sia formato da qualche nome latino o greco.
Raramente un francese sente chiamare il nostro Salvatore con il nome di
"Parole", ma spesso col nome di "Verbo".

Eppure "Verbo" e "Parole" differiscono solo per il fatto che uno e latino e
l'altro francese.

Quando una persona, ascoltando un discorso, pensa cio che le parole del
discorso e la loro connessione sono ordinate e istituite a significare, si dice allora
che lo intende. L™intelligenza", infatti, non e altro che la concezione causata
dalla parola. E dunque, se il discorso e peculiare all'uomo (come lo e, per quanto
ne so), allora lo e anche l'intelligenza. Per questo non puo esserci intelligenza di
affermazioni assurde e false nel caso in cui siano universali, anche se molti
credono di intenderle quando non fanno altro che ripetere le parole sottovoce o
impararle a memoria.

Dei tipi di discorso che esprimono gli appetiti, le avversioni e le passioni
della mente umana e del loro uso ed abuso, parlero dopo aver discorso delle
passioni.

I nomi delle cose che provocano delle affezioni, che cioe piacciono o
dispiacciono, sono di significato "incostante" nelle conversazioni comuni degli
uomini, perché non tutti provano la stessa affezione nei confronti della
medesima cosa e nemmeno la stessa persona la prova ogni volta. Poiché tutti i
nomi vengono imposti per significare i nostri concetti e tutte le nostre affezioni
non sono altro che concetti, quando concepiamo le stesse cose in modo diverso,
e difficilmente evitabile di dar loro nomi differenti. Infatti, anche se la natura di
cio che concepiamo e la stessa, tuttavia la differenza della nostra ricezione in
rapporto alla diversa costituzione del corpo e ai pregiudizi dell'opinione,
imprime a tutto una coloritura delle nostre differenti passioni. Percio nel corso
del ragionamento occorre fare attenzione alle parole che, oltre al significato di
quanto immaginiamo sulla loro natura, ne possiedono anche un altro che dipende
dalla natura, dalla disposizione e dall'interesse di chi parla. E' il caso dei nomi di
virtu e vizi. Qualcuno infatti chiama "saggezza" cio che un altro chiama "paura”,



o "crudelta" cio che un altro chiama "giustizia", o "prodigalita" cio che un altro
chiama magnanimita”, o "solennita" ci0 che un altro chiama "stupidita,
eccetera". Di conseguenza, nomi di questo tipo non possono mai costituire i veri
fondamenti di nessun ragionamento, non piu di quanto possano esserlo le
metafore e i tropi del discorso. Questi ultimi, pero, sono meno pericolosi perché
dichiarano la loro incostanza, cosa che gli altri non fanno.



Capitolo quinto.

LA RAGIONE E LA SCIENZA.

Quando una persona ragiona, non fa altro che concepire una somma totale
risultante dall'addizione di parti o un resto derivante dalla sottrazione di una
somma da un'altra. Fare la stessa cosa con le parole significa concepire in
successione conseguente i nomi di tutte le parti fino al nome dell'intero oppure il
nome dell'intero e di una parte fino al nome dell'altra parte. Anche se,
relativamente a certi oggetti (come i numeri), oltre all'addizione e alla
sottrazione, si parla di altre operazioni, quali il moltiplicare e il dividere, queste
sono la stessa cosa, perché la moltiplicazione non e altro che addizionare
insieme cose uguali e la divisione non e altro che sottrarre una cosa tante volte
quante e possibile. Queste operazioni non riguardano soltanto i numeri ma ogni
specie di oggetti che possano essere addizionati e sottratti gli uni dagli altri.
Come gli aritmetici insegnano I'addizione e la sottrazione con riferimento ai
numeri, cosi i geometri insegnano la stessa cosa in ordine alle linee, alle figure
(solide e piane), agli angoli, alle proporzioni, ai tempi, ai gradi di velocita, di
forza, di potenza, e cosl via; lo stesso insegnano i logici a proposito della
successione dei termini, addizionando due nomi per ottenere un'affermazione,
due affermazioni per ottenere un sillogismo e piu sillogismi per formare una
dimostrazione; dalla somma o dalla conclusione di un sillogismo sottraggono
una proposizione per trovare l'altra. Gli scrittori politici addizionano i patti per
trovare i doveri degli uomini e i giuristi sommano le leggi e i fatti per trovare
cosa sia giusto e ingiusto nelle azioni dei singoli. In conclusione, in qualunque
campo in cui c'e spazio per l'addizione e per la sottrazione, c'é spazio anche per
la ragione e dove non c'e posto per le prime, la ragione non ha nulla da fare.

A partire da tutto questo e possibile definire, ossia determinare che cosa
intendiamo significare col termine ragione se la consideriamo una facolta della
mente. In questo senso, infatti, la RAGIONE non e altro che il calcolo (cioe
I'addizionare e il sottrarre) delle conseguenze dei nomi generali che sono stati
stabiliti di comune accordo per notare e significare i nostri pensieri. Uso il
termine "notare" quando compiamo il calcolo per noi stessi, e il termine
"significare" quando dimostriamo o sottoponiamo all'approvazione degli altri i



nostri calcoli.

Come e inevitabile nel campo dell'aritmetica che chi ha con essa scarsa
familiarita commetta errori e faccia calcoli sbagliati, cosa che puo spesso
accadere anche ai professori, cosl anche in ogni altro ambito di ragionamento
possono ingannarsi e inferire conclusioni false perfino i piu abili, i piu attenti e i
piu pratici. Non che la ragione in se stessa non sia sempre retta ragione e che,
allo stesso modo, l'aritmetica non sia un'arte certa ed infallibile. Il fatto e che la
ragione di uno o di un qualsivoglia numero di uomini non fornisce la certezza
piu di quanto non debba ritenersi correttamente calcolato un conto perché un
gran numero di persone lo ha approvato all'unanimita. E percio, come quando c'e
una controversia a proposito di un conto, le parti devono stabilire di comune
accordo come retta ragione la ragione di un arbitro o di un giudice alla cui
sentenza si atterranno entrambe, se non vogliono correre il rischio che la
controversia passi a vie di fatto o rimanga indecisa in mancanza di una retta
ragione costituita dalla natura, cosi e anche nelle discussioni di ogni altro genere.
Quando coloro che si ritengono piu saggi di tutti gli altri reclamano e invocano
come giudice la retta ragione, cercando unicamente di decidere le questioni con
la loro sola ragione ad esclusione di quella degli altri, producono un fatto
altrettanto intollerabile nella societa umana quanto lo e nel gioco, dopo
'estrazione della briscola, usare come briscola ogni momento il colore di cui si
ha il maggior numero di carte in mano. Costoro, infatti, vogliono soltanto che
nelle loro controversie sia accolta come retta ragione qualsiasi passione da cui
sono dominati, rivelando cosi la loro mancanza di retta ragione proprio perché la
pretendono.

L'uso e il fine della ragione non consistono nel trovare la somma e la verita
di una o piu conseguenze lontane dalle prime definizioni e dai significati stabiliti
per i nomi, ma consistono piuttosto nel cominciare da questi, procedendo poi da
una conseguenza all'altra. Infatti, non puo darsi certezza dell'ultima conclusione
senza la certezza di tutte le affermazioni e le negazioni sulle quali essa € stata
fondata e inferita. E' un caso simile a quello di un capofamiglia che, ricevendo
un rendiconto, riunisca le somme di tutte le note di spesa in una sola somma
senza controllare come e stata ottenuta la somma di ogni nota da coloro che le
hanno messe in conto e senza sapere per cosa paga. Non ne riceve un vantaggio
maggiore che se accettasse il conto nel suo complesso, fidando nella capacita e
nell'onesta di tutti quelli che gli presentano conti. Cosi anche nel ragionamento
su tutti gli altri oggetti, chi accoglie delle conclusioni per la fiducia che ha
nell'autore senza farle discendere dalle prime voci di ogni calcolo (che sono i
significati dei nomi stabiliti dalle definizioni), perde il suo tempo e non conosce
nulla, ma si limita a credere.



Si chiama ERRORE, e ad esso sono soggette anche le persone piu sagge, il
caso in cui si fa un calcolo senza servirsi dei termini, cosa possibile per oggetti
particolari (come quando, alla vista di qualcosa, si ipotizza cio che I'ha
probabilmente preceduto o probabilmente lo seguira), se non segue quel che si
era creduto probabile che seguisse oppure se non c'e stato in precedenza quel che
si era creduto probabile che precedesse l'oggetto in questione. Quando pero
ragioniamo con termini di significato generale e arriviamo ad un'inferenza
generale falsa, benché questo procedimento venga comunemente chiamato
errore, si tratta piuttosto di un"ASSURDITA' o di un discorso privo di senso.
Errare infatti significa soltanto ingannarsi nel presumere che qualcosa sia
accaduto in passato o debba avvenire, qualcosa di cui non era tuttavia possibile
scoprire I'impossibilita, anche se non e accaduto in passato e non si verifichera in
futuro. Quando invece pronunciamo un'asserzione generale, non possiamo
concepirla come possibile, a meno che essa sia vera. Ecco perché qualifichiamo
come "assurdi, insignificanti, privi di senso" i termini di cui non concepiamo
altro che il suono. Di conseguenza, se qualcuno mi parlasse di un "quadrilatero
rotondo", o di "accidenti del pane nel formaggio", o di "sostanze immateriali", o
di un "suddito libero", di una "volonta libera", o di qualunque altra cosa "libera",
se non nel senso di essere libero dall'ostacolo di un'opposizione, non direi che
costui fosse in errore, ma che le sue parole sono prive di significato, cioe
assurde.

Ho affermato piu sopra (nel Cap. 2) che 1'uomo e superiore a tutti gli altri
animali per la facolta che possiede, quando ha concepito una cosa qualunque,
d'essere in grado di indagarne le conseguenze e gli effetti che potrebbe ricavarne.
Aggiungo ora quest'altro grado della stessa superiorita, consistente nel fatto che
per mezzo delle parole I'vomo e capace di ridurre le conseguenze che trova a
regole generali, chiamate "teoremi" o "aforismi", che e dunque capace di
ragionare o di calcolare non solo sui numeri ma in tutti gli altri generi di cose
che siano suscettibili di essere addizionate o sottratte I'una dall'altra.

Questo privilegio e tuttavia bilanciato da un altro: quello dell'assurdita a cui
non e soggetta alcuna creatura vivente ad eccezione dell'vomo. E fra gli uomini
vi sono esposti piu di chiunque altro coloro che professano la filosofia. E' infatti
verissimo quello che Cicerone dice di loro in qualche luogo, che non ci puo
essere niente di tanto assurdo da non essere rintracciabile nei libri dei filosofi. E
la ragione e evidente: nessuno di loro comincia il ragionamento partendo dalle
definizioni o dalle spiegazioni dei nomi che e in procinto di usare. Tale metodo e
stato usato soltanto nella geometria le cui conclusioni sono percio diventate
indiscutibili.

1. Attribuisco la prima causa delle conclusioni assurde alla mancanza di



metodo, cioe al fatto che non si comincia il ragionamento a partire dalle
definizioni, ossia dai significati stabiliti, come se si potesse far di conto senza
conoscere il valore dei termini numerali "uno", "due" e "tre".

E poiché tutti i corpi entrano nel calcolo per considerazioni diverse (che ho
menzionato nel capitolo precedente) alle quali vengono assegnati nomi
differenti, diverse assurdita procedono dalla confusione e dalla scorretta
connessione dei loro nomi nelle asserzioni. Di conseguenza,

2. attribuisco la seconda causa delle asserzioni assurde all'imposizione di
nomi di corpi agli accidenti, o di accidenti ai corpi, come fanno coloro che
affermano: "la fede e infusa" o "ispirata", quando nulla puo essere versato o
spirato in qualcosa, se non e corporeo, e che affermano: 1'estensione e un corpo; i
fantasmi sono spiriti, eccetera;

3. imputo la terza causa all'attribuzione dei nomi degli accidenti di corpi
esterni al nostro agli accidenti dei nostri stessi corpi, come fanno coloro che
affermano: il colore e nel corpo; il suono e nell'orecchio, eccetera;

4. attribuisco la quarta causa al dare nomi di corpi a nomi o a discorsi, come
fa chi afferma che "esistono cose universali", che "una creatura vivente e un
genere 0 una cosa generale", eccetera;

5. imputo la quinta all'attribuzione dei nomi di accidenti a nomi e discorsi,
come fa chi asserisce: "la natura di una cosa e la sua definizione; 1'ordine
impartito da una persona e la sua volonta", e cosi via;

6. ascrivo la sesta causa all'uso di metafore, tropi e altre figure retoriche in
luogo di termini propri. Infatti, benché sia legittimo dire, per esempio, nel
discorso comune: "la strada va o conduce qua o la; il proverbio dice questo o
quello” (mentre le strade non possono andare, né i proverbi parlare), tuttavia nel
calcolo e nella ricerca della verita un linguaggio di questo tipo non deve essere
ammesso;

7. attribuisco la settima causa ai nomi che non significano nulla, ma vengono
ricevuti e imparati a memoria dalle Scuole, come "ipostatico, transustanziato,
consustanziato, eterno presente", e I'analogo gergo degli Scolastici.

Chi e capace di evitare queste cose, non cadra facilmente in qualche
assurdita, a meno che cio avvenga per la lunghezza di un calcolo in cui puo forse
dimenticare cio che e venuto prima, perché tutti gli uomini ragionano per natura
allo stesso modo e bene, se hanno dei buoni principi. Chi infatti e cosi stupido da
commettere un errore in geometria e da persistervi, se un altro glielo fa notare?

Da cio appare che la ragione non € nata con noi come la sensazione e la
memoria e non si acquisisce soltanto per esperienza come la prudenza, ma la si
consegue con l'industria, cominciando con la corretta attribuzione dei nomi e
impadronendosi successivamente di un metodo buono e ordinato nel procedere



dagli elementi, che sono i nomi, alle asserzioni che risultano dalla loro
connessione, e ai sillogismi, che sono connessioni di asserzioni, fino a
raggiungere la conoscenza di tutte le conseguenze dei nomi che appartengono
all'argomento in questione; e questo e cio che gli uomini chiamano SCIENZA.
Mentre la sensazione e la memoria sono soltanto conoscenza del fatto, che e cosa
passata e irrevocabile, la scienza € la conoscenza delle conseguenze, della
dipendenza di un fatto da un altro. Per suo mezzo, muovendo da quanto
possiamo fare al presente, sappiamo come fare qualcosa d'altro quando lo
vorremo, 0 qualcosa di simile in un altro momento. Infatti, vedendo come una
cosa si produce, per quali cause e in quale modo, impariamo (1) come produrre
effetti simili quando vengano in nostro potere cause simili.

Di conseguenza, i bambini non sono in alcun modo dotati di ragione fino a
che non hanno acquisito 1'uso del linguaggio, ma sono detti creature ragionevoli
per la visibile possibilita di avere l'uso della ragione in un tempo futuro. La
maggior parte delle persone poi, pur possedendo in una certa misura l'uso della
ragione, come nel saper usare i numeri fino a un certo livello, ne fa tuttavia
scarso uso nella vita corrente, in cui alcuni si governano meglio, altri peggio,
secondo le loro diverse esperienze, la loro prontezza di memoria e le loro
inclinazioni a fini differenti, ma soprattutto secondo la buona o cattiva fortuna e
in dipendenza dai loro reciproci errori. Infatti, sono tanto lontani dalla scienza e
(2) dall'avere regole certe per le loro azioni, che non sanno di cosa si tratti.
Hanno creduto che la geometria fosse un'arte magica (3) e, quanto alle altre
scienze, coloro che non ne hanno appreso le origini e almeno qualche tappa
successiva in modo da comprendere come sono state acquisite e generate, Sono
in questo simili ai bambini che non hanno nessuna idea della generazione e ai
quali le donne fanno credere che i loro fratelli e le loro sorelle non siano nati, ma
siano stati trovati in giardino.

Coloro che non possiedono la scienza sono tuttavia in una posizione migliore
e piu dignitosa, con la loro prudenza naturale, rispetto a chi, ragionando male e
prestando fede a chi ragiona in modo errato, formula regole generali false o
assurde. L'ignoranza delle cause e delle regole non fa allontanare gli uomini
dalla retta via quanto l'affidarsi a regole false e il considerare cause delle proprie
aspirazioni quelle che non lo sono e producono piuttosto il contrario.

Per concludere, la luce delle menti umane sono i termini chiari, selezionati
preliminarmente attraverso definizioni esatte e purgati dall'ambiguita. La
"ragione" e il "cammino", la crescita della "scienza" e la "strada" e il vantaggio
dell'umanita e il "fine". Al contrario, le metafore e le parole ambigue e senza
senso sono come "ignes fatui"; ragionare su queste equivale a perdersi fra
innumerevoli assurdita e il loro risultato sono la contesa, la sedizione o il



disprezzo.

Come la prudenza e costituita da molta esperienza, cosi dal possesso di molta
scienza deriva la sapienza. Generalmente noi le indichiamo entrambe col solo
nome di saggezza, ma i Latini distinguevano sempre fra "prudentia" e
"sapientia", attribuendo la prima all'esperienza e la seconda alla scienza. Per
rendere piu chiara questa differenza, supponiamo che esista un uomo dotato di
uno straordinario talento naturale e di destrezza nel maneggiare le armi e che ve
ne sia un altro il quale, oltre alla destrezza, abbia acquisito scienza dei punti in
cui puo colpire o essere colpito dal suo avversario in ogni posizione di guardia
possibile. L'abilita del primo starebbe all'abilita del secondo come la prudenza
alla sapienza. Entrambe sono utili, ma la seconda e infallibile. Coloro che,
invece, confidando unicamente nell'autorita dei libri, seguono ciecamente i
ciechi, sono simili a colui che, fidandosi delle false regole del maestro di
scherma, si getta con presunzione contro un avversario che lo uccidera o lo
sconfiggera.

Alcuni segni della scienza sono certi ed infallibili, altri incerti. Sono certi
quando chi pretende di avere scienza di qualcosa, € in grado di insegnarla, cioe
di dimostrarne con chiarezza la verita ad un'altra persona. Sono incerti quando
solo qualche evento particolare risponde alla sua pretesa e in piu occasioni si
confermano quali dovrebbero essere a suo giudizio. I segni della prudenza sono
tutti incerti perché e impossibile osservare attraverso l'esperienza e ricordare
tutte le circostanze che possono modificare il risultato. E' pero un segno di
stoltezza, generalmente bollato col nome di pedanteria, rinunciare alla propria
capacita naturale di giudizio per lasciarsi guidare da affermazioni generali lette
negli autori, ed esposte a molte eccezioni, in ogni questione in cui non sia
possibile procedere secondo una scienza infallibile. E anche fra quegli stessi
uomini che nei consigli di Stato amano far mostra delle loro letture di politica e
di storia, ben pochi fanno altrettanto nei loro affari domestici dove € in gioco il
loro interesse personale. Possiedono infatti una sufficiente dose di prudenza per i
loro affari privati, ma in pubblico si preoccupano piu della reputazione della loro
perspicacia che della buona riuscita degli affari altrui.



Capitolo sesto.

LE ORIGINI INTERNE DEI MOVIMENTI VOLONTARI, COMUNEMENTE
CHIAMATI PASSIONI, E LE FORME DI DISCORSO IN CUI SI
ESPRIMONO.

Negli animali esistono due tipi di movimenti che sono loro peculiari: quello
chiamato vitale comincia nella generazione e continua ininterrottamente per tutta
la loro vita, come il corso del sangue, le pulsazioni, la respirazione, la digestione,
la nutrizione, l'escrezione, eccetera; questi movimenti non hanno bisogno
dell'aiuto dell'immaginazione. L'altro e il movimento animale, altrimenti detto
movimento volontario, come camminare, parlare, muovere le membra nel modo
immaginato (1) preliminarmente nelle nostre menti. Si e gia detto nei Capp. 1 e 2
che la sensazione € un movimento che avviene negli organi e nelle parti interne
del corpo umano, causato dall'azione delle cose che vediamo, udiamo, eccetera,
e che la fantasia non contiene altro che i residui dello stesso movimento che
permangono dopo la sensazione. Poiché il camminare, il parlare e altri simili
movimenti volontari dipendono sempre dall'aver prima pensato a dove, per quale
via e che cosa, € evidente che I'immaginazione € la prima origine interna di ogni
movimento volontario. Anche se le persone incolte non concepiscono alcun
movimento dove la cosa mossa € invisibile, o lo spazio in cui si muove e, per la
sua limitatezza, insensibile, cio non impedisce tuttavia che tali movimenti
esistano. Infatti non si da mai uno spazio tanto piccolo che cio che si muove su
uno spazio maggiore, di cui il piccolo spazio € una parte, non debba prima
muoversi su di esso. Questi piccoli inizi di movimento all'interno del corpo
umano, prima che si manifestino nel camminare, nel parlare, nel percuotere e in
altre azioni visibili, sono comunemente detti CONATO.

Questo conato, quando si rivolge a qualcosa che ne e la causa, viene
chiamato APPETITO o DESIDERIO, dove il secondo e il nome generale e I'altro
e spesso ridotto a significare il desiderio del cibo, cioé la fame e la sete. Quando
il conato tende ad evitare qualcosa, viene generalmente chiamato
AVVERSIONE. I termini "appetito" e "avversione" derivano dai Latini e
significano entrambi dei movimenti: uno di avvicinamento, l'altro di
allontanamento. Altrettanto accade con i termini greci che hanno lo stesso



significato e sono: "orme" e "aphorme". La natura stessa, infatti, spinge a volte
gli uomini verso quelle verita nelle quali inciampano quando cercano qualcosa
oltre la natura. Le Scuole non trovano alcun movimento reale nel puro appetito
di camminare o di muoversi, ma poiché devono pur riconoscervi un qualche
movimento, lo chiamano movimento metaforico, che e soltanto un'espressione
assurda. Metaforici possono esser detti i termini, ma non i corpi e i movimenti.

Si dice anche che gli uomini AMANO cio che desiderano e ODIANO le cose
per le quali provano avversione. Cosicché desiderio e amore sono la stessa cosa,
ad eccezione del fatto che con desiderio ci si riferisce sempre all'assenza
dell'oggetto, mentre con amore si indica per lo piu la presenza di questo. Allo
stesso modo ci si riferisce all'assenza dell'oggetto con avversione e alla sua
presenza con odio.

Alcuni fra gli appetiti e le avversioni nascono con gli uomini, come l'appetito
del cibo, dell'escrezione e dello scarico (che possono anche, e piu propriamente,
esser detti avversioni rispetto a qualcosa di cui si avverte la presenza nel proprio
corpo) e pochi altri appetiti. Gli altri, che sono appetiti di oggetti particolari,
procedono dall'esperienza e dall'averne sperimentati gli effetti su se stessi o sugli
altri. Infatti, nei confronti delle cose che non conosciamo affatto o che crediamo
non esistano, non possiamo desiderare altro che assaggiarle e provarle. Nutriamo
invece avversione non soltanto per le cose di cui sappiamo che ci hanno
danneggiato, ma anche per quelle rispetto alle quali ignoriamo se «ci
danneggeranno o no.

Si dice che "disprezziamo" gli oggetti per i quali non proviamo né desiderio,
né odio, perché il DISPREZZO non e altro che un'immobilita o una resistenza
del cuore nel respingere 1'azione di certi oggetti e deriva dal fatto che il cuore e
gia altrimenti mosso da altri oggetti piu potenti o dal fatto che non se ne ha
esperienza.

Poiché la costituzione del corpo umano e in continuo mutamento, non e
possibile che le stesse cose causino sempre in esso gli stessi appetiti e le stesse
avversioni ed e ancor meno possibile che tutti gli uomini consentano nel
desiderio di un solo e medesimo oggetto.

Qualunque sia 'oggetto dell'appetito o del desiderio di una persona, per sua
parte lo chiama "buono" e chiama "cattivo" l'oggetto del suo odio e della sua
avversione, e "vile" e "insignificante" l'oggetto del suo disprezzo. Infatti i
termini buono, cattivo e disprezzabile vengono sempre usati con riferimento alla
persona che se ne serve, dato che non esiste nulla di simile in senso singolare ed
assoluto, e nessuna regola generale rispetto a cio che e buono e cattivo che sia
ricavata dalla natura degli oggetti; stessi. Una tale regola deriva piuttosto dalla
persona singola (dove non c'e Stato) o (all'interno di uno Stato) dalla persona che



lo rappresenta, oppure da un arbitro o da un giudice che gli individui fra loro
dissenzienti istituiranno di comune accordo, assegnando valore di regola al suo
giudizio.

La lingua latina possiede due termini, i cui significati si avvicinano a quelli
di buono e cattivo, senza essere esattamente identici: "pulchrum" e "turpe". Il
primo significa cio che, per alcuni segni apparenti, promette del bene, il secondo
cio che promette del male. La nostra lingua non ha pero termini cosi generali per
esprimere questi concetti. In luogo di "pulchrum", diciamo, in alcuni casi,
"onesto", in altri, "bello", o "attraente", o "galante" o "onorevole", o "piacevole",
o "amabile"; in luogo di "turpe", "ripugnante, deforme, brutto, spregevole,
nauseante" e simili, secondo cio che I'oggetto richiedera. Tutti questi termini,
usati in modo appropriato, non significano altro che un aspetto o un'impressione
forieri di bene e di male. Il bene e poi di tre specie: cio che e buono a livello di
aspettativa, cioe il "pulchrum"; cio che e buono effettivamente, in quanto fine
desiderato, che viene chiamato "jucundum", gradevole; e cio e buono come
mezzo che viene detto utile, vantaggioso.

Altrettante sono le specie di male: si chiama "turpe" cio che & male in termini
di aspettativa; cio che e effettivamente cattivo e "molestum", spiacevole,
fastidioso; e cio che e cattivo come mezzo, € inutile, svantaggioso, dannoso.

Ho detto sopra che cio che si trova realmente dentro di noi nella sensazione e
soltanto movimento causato dall'azione degli oggetti esterni, ma in apparenza
per la vista e luce e colore, per 'orecchio suono, per le narici odore, eccetera.
Allo stesso modo, quando l'azione dello stesso oggetto, a partire dagli occhi,
dagli orecchi e dagli altri organi, prosegue fino al cuore, non vi e altro effetto
reale che movimento o sforzo, consistente in appetito o avversione rispetto
all'oggetto che provoca il movimento. L'apparire o la sensazione di quel
movimento e pero cio che noi chiamiamo DILETTO o DISTURBO DELLA
MENTE.

Questo movimento, che si chiama appetito e, al suo manifestarsi, diletto e
piacere, sembra corroborare e favorire il movimento vitale; ecco perché le cose
che erano causa di diletto furono dette, non a torto, "jucunda" ("a juvando") per
il fatto che aiutano a fortificare, e le cose contrarie molesta, offensive perché
impediscono e disturbano il movimento vitale.

Il piacere, o diletto, € dunque la manifestazione o la sensazione di cio che e
buono; e la molestia, o dispiacere, e la manifestazione o la sensazione di cio che
e cattivo. Di conseguenza, ogni appetito, desiderio e amore € accompagnato da
un maggiore o minor diletto e ogni odio e avversione da un grado maggiore o
minore di dispiacere e di offesa.

Fra i piaceri, o diletti, alcuni sorgono dalla sensazione di un oggetto presente



e possono essere chiamati "piaceri sensibili", non essendo il caso di usare il
termine "sensuale", in quanto adoperato soltanto da coloro che li condannano,
prima che esistano leggi. Sono di questo genere le funzioni di carico e scarico
del corpo come anche tutto cio che risulta piacevole alla vista, all'udito,
all'odorato, al gusto o al tatto. Altri nascono dall'aspettativa indotta dalla
prefigurazione del fine o della conseguenza delle cose, sia che esse risultino
piacevoli o spiacevoli alla sensazione. Questi sono i "piaceri mentali" propri di
chi trae tali conseguenze e vengono generalmente chiamati GIOIA.
Analogamente, fra i dispiaceri, alcuni si trovano nella sensazione e vengono
chiamati PENA, altri nell'aspettativa delle conseguenze e si chiamano
SCORAMENTO.

Queste passioni semplici, dette "appetito, desiderio, amore, avversione, odio,
gioia" e "scoramento", devono la diversificazione dei loro nomi a diverse
considerazioni. In primo luogo, quando sono l'una successiva all'altra, ricevono
nomi diversi in relazione al giudizio che gli uvomini danno sulla probabilita di
ottenere cio che desiderano. In secondo luogo, in relazione all'oggetto amato o
odiato. In terzo luogo, dalla considerazione congiunta di piu passioni di questo
tipo. In quarto luogo, in relazione alla loro alterazione o successione.

L'appetito, infatti, unito alla convinzione del conseguimento dell'oggetto,
viene chiamato SPERANZA.

La stessa passione senza tale convinzione si chiama DISPERAZIONE.

L'avversione, unita alla convinzione di un danno arrecato dall'oggetto, viene
detta TIMORE (2).

La stessa passione, unita alla speranza di evitare quel danno resistendo, si
chiama CORAGGIO.

Il coraggio repentino, IRA.

La speranza costante, FIDUCIA in noi stessi.

La disperazione costante, SFIDUCIA in noi stessi.

L'ira per un grave danno provocato ad un'altra persona, quando riteniamo che
sia stato fatto ingiustamente, viene chiamata INDIGNAZIONE.

Il desiderio di cio che e bene per un altro, BENEVOLENZA, BUONA
VOLONTA', CARITA'. Se riguarda I'uvomo in generale, NATURA BUONA.

Il desiderio di ricchezze viene chiamato CUPIDIGIA, che e un nome usato
sempre con significato di biasimo, poiché, dato che gli uomini lottano per esse, a
ciascuno dispiace se altri le conseguono, sebbene il desiderio in se stesso debba
essere biasimato o accettato in relazione ai mezzi coi quali vengono ricercate
quelle ricchezze.

Il desiderio di incarichi o di preminenza si chiama AMBIZIONE, che e un
nome anch'esso usato nel senso peggiore per la ragione sopra menzionata.



Il desiderio di cose che conducono solo in misura parziale ai nostri fini e il
timore di quelle che costituiscono soltanto un piccolo ostacolo sono chiamati
PUSILLANIMITA'".

Il disprezzo dei piccoli aiuti e dei piccoli impedimenti si chiama
MAGNANIMITA'".

La magnanimita in una situazione di pericolo di morte o di ferite & detta
VALORE, FORTEZZA.

La MAGNANIMITA' nell'uso delle ricchezze si chiama LIBERALITA'.

La pusillanimita negli stessi casi e detta MESCHINITA', MISERIA o
PARSIMONIA, secondo che la si approvi o meno.

L'amore per le persone a fini di amicizia si chiama AFFABILITA'.

L'amore per le persone in vista del puro piacere sensuale viene chiamato
CONCUPISCENZA NATURALE.

L'amore per le persone derivato dal rimeditare, cioé dall'immaginazione del
piacere passato, viene chiamato LUSSURIA.

L'amore per una singola persona, unito al desiderio di essere la sola persona
riamata, e la PASSIONE D'AMORE. La stessa passione, unita al timore che
I'amore non sia ricambiato, e la GELOSIA.

Il desiderio di costringere una persona a condannare una sua azione,
procurandole danno, si chiama SPIRITO DI VENDETTA.

Il desiderio di conoscere il perché e il come e detto CURIOSITA' e non si
trova in nessun'altra creatura vivente, se non nell'uvomo. L'uvomo non e percio
contraddistinto soltanto dalla ragione, ma anche da questa particolare passione,
rispetto agli altri animali, in cui il predominio dell'appetito per il cibo e degli
altri piaceri del senso toglie la cura di conoscere le cause. Questa passione e una
forma di concupiscenza mentale, che, per il persistere del piacere nella continua
e infaticabile generazione della conoscenza, supera la breve intensita di qualsiasi
piacere carnale.

Il timore di una potenza invisibile, frutto di una finzione della mente o
immaginata sulla base di dicerie ammesse ufficialmente, si chiama
RELIGIONE; se manca l'ammissione ufficiale, e detto SUPERSTIZIONE e, se
la potenza immaginata e veramente come la si immagina, VERA RELIGIONE.

Il timore di cui non si conosce la ragione o l'oggetto, e chiamato TIMOR
PANICO e questo nome deriva dalle favole che lo fanno risalire a Pan, mentre,
in verita, colui che prova per primo questa specie di timore ne percepisce sempre
in qualche modo la causa, anche se gli altri fuggono seguendo il suo esempio,
credendo ciascuno che il vicino sappia perché fugge. Percio questa passione non
coglie nessuno che non si trovi in mezzo a una folla o a un assembramento.

La gioia che deriva dall'apprendimento di una novita e detta MERAVIGLIA



ed e propria dell'uvomo perché eccita I'appetito di conoscere la causa.

La gioia che deriva dall'immaginare il proprio potere e la propria abilita si
chiama GLORIFICAZIONE. Se si fonda sull'esperienza delle proprie azioni
passate equivale alla fiducia in se stessi, ma se si fonda sull'adulazione altrui o se
la si suppone soltanto per il piacere delle sue conseguenze, e chiamata
VANAGLORIA. Si tratta di un nome assegnato correttamente, perché una
fiducia ben fondata produce un tentativo, cosa che non fa la supposizione del
potere che e dunque giustamente chiamata vana.

Lo scoramento che nasce dalla convinzione del difetto di potere, viene
chiamato DEPRESSIONE mentale.

La vanagloria, consistente nel fingere e nel supporre in noi stessi delle abilita
che sappiamo di non possedere, e piu frequente nei giovani ed e alimentata dalle
storie o dai racconti cavallereschi, e spesso si corregge con l'eta e con il lavoro.

La gloria improvvisa e la passione che produce le smorfie chiamate RISO e
nasce sia quando si compie all'improvviso qual che azione che ci fa piacere, sia
dal venire a conoscenza di qualche deformita in un'altra persona al cui confronto
ci rallegriamo improvvisamente di noi stessi. E' una passione frequente
soprattutto nelle persone consapevoli di possedere pochissime abilita che, per
conservare la stima di se stesse, sono costrette ad osservare le imperfezioni degli
altri. Di conseguenza, il ridere molto dei difetti altrui € un segno di pusillanimita.
Infatti, e proprio di chi ha un animo grande aiutare e liberare gli altri dallo
scherno e confrontarsi solo coi piu abili.

Al contrario la depressione improvvisa e la passione che causa il PIANTO ed
e provocata da accidenti come la caduta improvvisa di qualche grande speranza
o di qualche sostegno del proprio potere. I piu soggetti a questa passione sono
coloro che si appoggiano principalmente ad aiuti esterni, come le donne e i
bambini. Ecco perché alcuni piangono per la perdita degli amici, altri per la loro
scortesia, altri ancora per una riconciliazione che blocca improvvisamente i loro
propositi di vendetta. In ogni caso, comunque, il pianto e il riso sono movimenti
subitanei che l'abitudine sopprime. Infatti nessuno ride di vecchi scherzi, né
piange per una calamita trascorsa.

Lo scoramento per la scoperta di una mancanza di abilita € la VERGOGNA,
ossia la passione che si manifesta con I'ARROSSIRE e consiste nello scoprire
qualcosa di disonorevole. Nei giovani e segno di amore per una buona
reputazione ed e lodevole. Nei vecchi e segno della stessa cosa, ma, poiché si
presenta troppo tardi, non e lodevole.

Il disprezzo per la buona reputazione viene chiamato IMPUDENZA.

Lo scoramento per la disgrazia di un'altra persona e la PIETA' e nasce
dall'immaginare che una disgrazia analoga possa accadere a se stessi. Percio e



chiamata anche COMPASSIONE e, con espressione attuale, SIMPATIA. Di
conseguenza, i migliori provano il minimo della pieta per una disgrazia che
deriva da una grande malvagita e per quella stessa disgrazia provano minor pieta
coloro che pensano di esservi meno esposti.

Il disprezzo o la scarsa sensibilita alle disgrazie altrui e cio che si chiama
CRUDELTA e che procede dalla sicurezza della propria sorte. Non ritengo infatti
possibile che qualcuno provi piacere di fronte ai grandi mali altrui senza altro
fine personale.

Lo scoramento per il successo di un concorrente nel campo della ricchezza,
dell'onore o di qualche altro bene, se si unisce aduno sforzo per accrescere le
nostre abilita in vista di uguagliarlo o di superarlo, e detto EMULAZIONE. Se,
invece, si congiunge ad uno sforzo per soppiantare o per ostacolare un
concorrente, € chiamato INVIDIA.

Quando nella mente umana si produce un'alternanza di appetiti e di
avversioni, di speranze e di timori che hanno ad oggetto una stessa cosa e si
presentano in successione nei nostri pensieri conseguenze diverse, buone e
cattive, derivanti dal compiere o dall'omettere 1'azione proposta, in modo che a
volte proviamo appetito e altre volte avversione nei suoi confronti, a volte
speriamo di essere in grado di compierla, altre volte disperiamo o abbiamo
timore di intraprenderla, l'intera somma dei desideri, delle avversioni, delle
speranze e dei timori, protratti fino al momento in cui I'azione venga compiuta, o
ritenuta impossibile, € cio che chiamiamo DELIBERAZIONE.

Di conseguenza, non si da deliberazione intorno alle cose passate, in quanto
e manifestamente impossibile modificarle, né intorno alle cose conosciute come
impossibili, o ritenute tali, perché si sa o si reputa vana una tale deliberazione.
Possiamo invece deliberare intorno a cose impossibili, che consideriamo
possibili, senza sapere che si tratta di una deliberazione vana.

Questo atto si chiama deliberazione perché consiste nel mettere fine alla
liberta che avevamo di fare o di non fare, secondo il nostro appetito o la nostra
avversione.

Questa successione alterna di appetiti, di avversioni, di speranze e di timori e
presente nelle altre creature viventi non meno che nell'uvomo; e percio anche le
bestie deliberano.

Si dice che una deliberazione finisce tutte le volte che cio intorno a cui si
delibera viene compiuto o ritenuto impossibile, perché fino a quel momento
manteniamo la liberta di fare o di non fare, secondo il nostro appetito o la nostra
avversione.

Nella deliberazione, 1'ultimo appetito o l'ultima avversione che precede
immediatamente 1'azione o 1'omissione di essa, e cio che chiamiamo



VOLONTA!, l'atto (non la facolta) di volere. Le bestie, che possiedono la
deliberazione, devono necessariamente possedere anche la volonta. La
definizione della volonta come "appetito razionale", comunemente data dalle
Scuole, non e buona, perché, se lo fosse, non potrebbe darsi alcun atto volontario
contro la ragione. Infatti, un atto volontario e quello che procede dalla volonta e
niente altro. Se invece di definirla come appetito razionale, diremo che e un
appetito risultante da una deliberazione precedente, la definizione e allora uguale
a quella che ho dato qui. La volonta e dunque "l'ultimo appetito nei deliberare".

Anche se nel discorso comune diciamo che una persona ha avuto la volonta
di fare una cosa che si e pero astenuta dal fare, tuttavia quella e, in senso proprio,
soltanto un'inclinazione che non rende volontaria nessuna azione, perché 1'azione
non dipende da essa ma dall'ultima inclinazione o appetito. Se, infatti, I'insorgere
degli appetiti rendesse volontaria qualunque azione, per la stessa ragione il
prodursi di avversioni renderebbe la stessa azione involontaria. E cosi una sola e
medesima azione sarebbe al tempo stesso volontaria e involontaria.

Da cio risulta manifesto che sono "azioni volontarie" non soltanto quelle che
hanno origine dalla cupidigia, dall'ambizione, dalla concupiscenza o da altri
appetiti, ma anche quelle che iniziano dall'avversione o dal timore delle
conseguenze che seguono all'omissione.

Le forme di linguaggio che esprimono le passioni sono in parte le stesse e in
parte differenti da quelle con cui esprimiamo i nostri pensieri. In primo luogo
tutte le passioni si possono generalmente esprimere "in forma indicativa", come
"amo, temo, mi rallegro, delibero, voglio, comando". Alcune di esse, pero, hanno
espressioni particolari, a loro proprie, che tuttavia non sono affermazioni, se non
quando servono a produrre altre inferenze, oltre a quella della passione da cui
procedono. La deliberazione e espressa "in forma congiuntiva", che ¢ un modo
verbale idoneo a significare delle supposizioni con le loro conseguenze, come,
"Se si fa questo, allora seguira quest'altro”. E non differisce dal linguaggio del
ragionamento, se non per il fatto che il ragionamento si esprime in termini
generali, mentre la deliberazione riguarda per lo piu dei particolari. Il linguaggio
del desiderio e dell'avversione é "imperativo", come "fa questo, astieniti da
quello”. Quando la persona a cui ci si rivolge e obbligata a agire o ad astenersi, si
tratta di un comando, altrimenti € una preghiera o anche un consiglio. Il
linguaggio della vanagloria, dell'indignazione, della pieta e dello spirito di
vendetta € ottativo, ma per il desiderio di conoscere esiste un'espressione
peculiare, detta interrogativa, come, "Che cos'e?, Quando sara? Come e fatto?,
Perché e cosi?". Non conosco nessun altro linguaggio delle passioni. Infatti
maledizioni, insulti, imprecazioni e simili non hanno significato in quanto
discorsi ma in quanto azioni di una lingua abituata ad essi.



Affermo che queste forme di linguaggio sono espressioni o significazioni
volontarie delle nostre passioni, ma che non ne sono segni certi, perché possono
essere usate arbitrariamente, a prescindere dal fatto che chi se ne serve abbia o
meno tali passioni. I segni migliori della presenza delle passioni stanno
nell'espressione del volto, nei movimenti del corpo, nelle azioni, nei fini o negli
scopi che veniamo a conoscere per via diversa come presenti negli individui in
questione.

Poiché nella deliberazione gli appetiti e le avversioni sono suscitati dalla
previsione delle conseguenze e dei risultati buoni o cattivi dell'azione sulla quale
deliberiamo, il suo effetto buono o cattivo dipende dalla previsione di una lunga
catena di conseguenze di cui molto raramente qualcuno e in grado di vedere la
fine. Tuttavia se, nella misura in cui si riesce a vedere lontano, il bene si presenta
maggiore del male in quelle conseguenze, l'intera catena e cio che gli autori
chiamano "bene apparente" o "verosimile". E, per contro, se il male supera il
bene, l'intera catena risulta un male apparente o verosimile. Di conseguenza,
colui che, grazie all'esperienza o alla ragione, ha la piu ampia e sicura
prospettiva delle conseguenze, delibera nel modo migliore per se stesso ed € in
grado, se lo vuole, di dare agli altri i migliori consigli.

Il continuo successo nell'ottenere quelle cose che di volta in volta si
desiderano, cioe la continua riuscita, e cio che si chiama FELICITA'. Mi riferisco
alla felicita di questa vita, perché finché viviamo quaggiu non esiste nulla di
simile ad una perpetua tranquillita di spirito. La vita stessa, infatti, non € altro
che movimento e non puo mai essere senza desiderio o senza timore, non piu di
quanto possa essere senza sensazione. Non e dato conoscere prima di goderne
quale genere di felicita Dio abbia predisposto per coloro che lo onorano con
devozione. Si tratta di gioie che ora sono incomprensibili quanto € inintelligibile
'espressione scolastica "visione beatifica".

La forma di linguaggio con cui viene significata la convinzione della bonta
di qualcosa e la LODE. Quella con cui si significa la potenza e la grandezza di
qualcosa € la MAGNIFICAZIONE. Quella con cui si significa I'opinione che si
ha della felicita umana e detta dai Greci "makarismos", per cui non disponiamo
di nessun nome nella nostra lingua. Quanto si e detto sulle passioni e sufficiente
per il presente scopo.



Capitolo settimo.

LE « CONCLUSIONI» O «RISOLUZIONI» DEL «DISCORSO».

Per ogni "discorso", guidato dal desiderio di conoscere, esiste da ultimo una
"conclusione", sia che lo scopo venga raggiunto o che lo si abbandoni.
Qualunque sia il punto in cui lo si interrompe, nella catena del discorso esiste
una conclusione per quel momento.

Se il discorso e puramente mentale, consiste nel pensare alternativamente
che qualcosa sara e non sara oppure che e stato e non e stato, in modo tale che, in
qualunque punto si interrompa la catena del discorso di una persona, la si lascia
nella presunzione che sara o non sara oppure che e stato o non e stato. Tutto
questo e "opinione". L'alternanza degli appetiti nella deliberazione relativa al
buono e al cattivo equivale all'alternanza delle opinioni nella ricerca della verita
sul passato e sul futuro. E come l'ultimo appetito nella deliberazione viene
chiamato volonta, cosi 1'ultima opinione nella ricerca della verita sul passato e
sul futuro e detta GIUDIZIO, o proposizione risolutiva e finale di colui che
discorre. E come l'intera catena degli alterni appetiti rispetto a cio che e buono o
a cio che e cattivo, viene chiamata deliberazione, cosi la catena completa delle
alterne opinioni relative al vero o al falso, € chiamata DUBBIO.

Nessun discorso, di qualunque genere sia, puo concludere ad una conoscenza
assoluta di un fatto, passato o futuro, perché la conoscenza di un fatto e
originariamente sensazione e da quel momento in poi memoria. Percio la
conoscenza delle conseguenze che, come ho detto piu sopra, si chiama scienza,
non e assoluta ma condizionale. Nessuno puo conoscere per mezzo del discorso
che questa o quella cosa e, e stata 0 sara - questo equivale alla conoscenza
assoluta - ma soltanto che se c'e questo, c'e quello, se c'e stato questo, c'e stato
quello, se ci sara questo, ci sara quello, il che equivale a conoscere in forma
condizionale, e a conoscere non la conseguenza di una cosa ad un'altra, ma la
conseguenza di un nome di una cosa ad un altro nome della stessa cosa.

Percio quando al discorso viene data forma verbale e comincia con le
definizioni delle parole, procede attraverso la connessione di queste in
affermazioni generali e ancora attraverso la connessione di queste ultime in
sillogismi, il termine finale o ultima somma viene chiamata "conclusione" e il



pensiero della mente espresso da quest'ultima e quella conoscenza condizionale,
o conoscenza delle conseguenze delle parole, che e comunemente detta
SCIENZA. Se tuttavia il primo fondamento di questo discorso non sono le
definizioni o se le definizioni non vengono connesse correttamente in sillogismi,
allora il termine finale o conclusione e di nuovo un'OPINIONE e precisamente
un'opinione sulla verita di qualcosa che e stato affermato, anche se a volte con
parole assurde e prive di senso al di la di ogni possibilita di comprensione.
Quando due o piu persone conoscono uno stesso fatto, si dice che ne sono
vicendevolmente COSCIENTI, che equivale ad averne una conoscenza comune.
E poiché costoro sono i testimoni piu attendibili dei fatti che li riguardano o che
COncernono una terza persona, € stata e sara sempre considerata una pessima
azione per chiunque parlare contro la propria "coscienza" oppure corrompere o
forzare un'altra persona a farlo, a tal punto che la dichiarazione di coscienza e
sempre stata ascoltata con molta attenzione in ogni tempo. In seguito, gli uomini
si sono serviti della stessa parola in senso metaforico per indicare la conoscenza
delle loro azioni e dei loro pensieri segreti e si dice percio retoricamente che la
coscienza vale mille testimoni. Infine, persone che amavano con forza le loro
nuove opinioni, per quanto assurde fossero, ed erano ostinatamente decise a
conservarle, hanno assegnato a quelle loro opinioni anche quel venerato nome di
coscienza, quasi volessero far sembrare illegittimo modificarle o argomentare
contro di esse. Pretendono cosi di sapere che sono vere, mentre tutt'al piu sanno
soltanto che pensano questo.

Quando il discorso di una persona non comincia con le definizioni, inizia o
con qualche altra considerazione personale, e allora e chiamato ancora opinione,
oppure comincia con qualche affermazione di un'altra persona di cui non si
dubita che sia capace di conoscere la verita e che sia sufficientemente onesta per
non ingannare; il discorso allora non concerne tanto la cosa quanto la persona, e
la risoluzione viene detta CREDENZA e FEDE. Si ha fede nella persona e si
crede sia alla persona, sia alla verita di cio che dice. Nella credenza ci sono
percio due opinioni: una relativa a cio che la persona ha affermato, I'altra relativa
alla virtu di quella persona. Aver fede in una persona, fidarsi di lei, o crederle
significano la stessa cosa, cioe un'opinione sulla veracita della persona. Tuttavia,
credere cio che viene detto significa soltanto un'opinione sulla verita
dell'affermazione. Dobbiamo pero osservare che l'espressione "credo in", come
anche il latino "credo in" e il greco "pisteyo eis", non € mai usata se non negli
scritti dei teologi. Negli altri testi al posto di questa espressione si trova: "gli
credo, mi fido di lui, ho fede in lui, faccio assegnamento su di lui", e in latino:
"credo illi", e in greco: "pisteyo ayto". Questa singolarita nell'uso ecclesiastico
del termine ha dato origine a numerose dispute intorno al vero oggetto della fede



cristiana.

Con l'espressione "credere in", come é il caso del Credo, non si intende pero
la fiducia nella persona, ma la confessione e il riconoscimento della dottrina.
Infatti, non soltanto i cristiani ma tutti gli uomini credono in Dio accettando
come verita tutto cio che sentono dire da lui, sia che lo capiscano o che non lo
capiscano; e questa e tutta la fede e la fiducia che e possibile avere in una
persona qualsiasi. Non tutti pero credono nella dottrina del Credo.

Da questo possiamo inferire che quando crediamo vera una qualunque
affermazione sulla base di argomenti che non derivano dall'oggetto in se stesso o
dai principi della ragione naturale, ma dall'autorita e dalla buona opinione che
abbiamo di chi I'ha pronunciata, allora I'oggetto della nostra fede e colui che
parla, o la persona in cui crediamo o della quale ci fidiamo e di cui accogliamo
la parola; ed e soltanto a questa persona che viene tributato 1'onore di crederle.
Di conseguenza, quando crediamo che le Scritture siano la parola di Dio, poiché
non abbiamo una rivelazione immediata da Dio stesso, la nostra credenza, la
nostra fede e la nostra fiducia e riposta nella Chiesa di cui accogliamo la parola
accordandole il nostro consenso. E coloro che credono cio che un profeta
trasmette loro nel nome di Dio, accolgono la parola del profeta, gli rendono
onore, hanno fiducia in lui e credono la verita di cio che egli trasmette, sia che si
tratti di un vero o di un falso profeta. Cosi e anche per ogni altro genere di storia.
Infatti, se io non credessi tutto quello che gli storici hanno scritto sulle azioni
gloriose di Alessandro o di Cesare, non credo che gli spiriti di Alessandro o di
Cesare, 0 nessun altro, avrebbero nessuna buona ragione per offendersi ad
eccezione dello storico. Se Livio afferma che gli deéi fecero una volta parlare una
vacca, e noi non lo crediamo, non diffidiamo di Dio ma di Livio. Risulta percio
evidente che qualunque cosa noi crediamo senza nessun'altra ragione che quella
tratta dalla sola autorita degli uomini e dei loro scritti ' abbiamo fede soltanto
negli uomini, siano essi 0 meno inviati da Dio.



Capitolo ottavo.

LE VIRTU' COMUNEMENTE DETTE «INTELLETTUALI» E I
CORRISPONDENTTI «DIFETTI» OPPOSTI.

In tutti i campi la virtu e generalmente qualcosa che si apprezza per la sua
eccellenza e consiste nella comparazione. Infatti, se tutte le cose fossero
ugualmente presenti in tutti gli uomini, non si apprezzerebbe niente. Con
I'espressione virtt INTELLETTUALI si intendono sempre quelle capacita
mentali che le persone stimano, apprezzano e desidererebbero possedere. Esse
vanno comunemente sotto il nome di buon ingegno, sebbene lo stesso termine
ingegno sia anche usato per distinguere una certa capacita dalle altre.

Queste virtu sono di due tipi: "naturali" e "acquisite". Per ingegno naturale
non intendo quello che un uomo possiede dalla nascita, poiché questo non e altro
che la sensibilita, in cui gli uomini differiscono cosi poco gli uni dagli altri e
dagli animali bruti, che non e da considerarsi fra le virtu. Mi riferisco invece a
quel tipo di ingegno che si ottiene soltanto attraverso l'uso e l'esperienza, senza
metodo, né cultura, né istruzione. Questo INGEGNO NATURALE ha le due
seguenti caratteristiche principali: la "rapidita di immaginazione", cioé il pronto
succedersi di un pensiero ad un altro, e il "dirigersi fermamente" verso un fine
prescelto. Un'immaginazione lenta, al contrario, costituisce quel difetto o
quell'insufficienza della mente che viene comunemente chiamata OTTUSITA',
stupidita e che riceve a volte altri nomi che significano lentezza di movimento o
difficolta a muoversi.

La causa di questa differenza di rapidita sono le passioni degli uomini che
amano o avversano, chi una cosa, chi un'altra e percio i pensieri di alcuni
seguono una strada e quelli di altri ne seguono una diversa; considerano poi e
osservano in modo diverso cio che passa attraverso la loro immaginazione.
Poiché in questa successione dei pensieri umani non vi e nulla da osservare nelle
cose che si pensano se non in cosa si assomigliano o in cosa differiscono, oppure
a che cosa servono o come servono ad un certo scopo, si dice che hanno un buon
ingegno coloro che osservano le loro somiglianze, nel caso in cui siano tali da
essere raramente osservate da altri, e con cio si vuole qui intendere che hanno
una buona immaginazione. Di coloro invece che osservano le differenze e le



dissomiglianze fra le cose pensate, operazione chiamata "distinguere,
discernere", e "giudicare" una cosa rispetto ad un'altra, nel caso in cui queste
distinzioni non risultino facili, si dice che hanno una "buona capacita di
giudizio". Questa virtu viene chiamata DISCREZIONE nel caso particolare di
colloqui e del disbrigo di affari in cui occorre distinguere momenti, luoghi e
persone. La fantasia senza l'aiuto del giudizio non e apprezzata come virty,
mentre il giudizio e la discrezione sono apprezzati per se stessi, senza il soccorso
dell'immaginazione. Oltre alla capacita di discernere momenti, luoghi e persone,
che e necessaria ad una buona immaginazione, e anche richiesta una frequente
applicazione dei pensieri al loro fine, cioé ad un uso che se ne deve fare. Inoltre,
colui che possiede questa virtu si servira con facilita di similitudini che
piaceranno non soltanto perché illustreranno il suo discorso e lo abbelliranno con
metafore nuove e appropriate, ma anche per la rarita della loro invenzione.
Tuttavia, senza un fermo orientamento verso un fine, un'immaginazione ricca e
una specie di follia come quella manifestata da coloro che, quando cominciano a
parlare, sono distratti dal loro scopo da qualunque cosa venga loro in mente e
cadono in tante e cosi lunghe digressioni e parentesi da perdersi completamente.
Non conosco un nome specifico per questo genere di follia; la sua causa e pero
talvolta la mancanza di esperienza per cui a qualcuno sembra nuovo e raro cio
che non lo e per altri, talvolta la pusillanimita, per cui gli sembra grande cio che
altri considerano una sciocchezza; e tutto cio che e nuovo o grande, e percio
ritenuto degno di esser detto, allontana gradualmente una persona dalla strada
che intendeva seguire col suo discorso.

In una buona poesia, sia essa epica o drammatica, come anche nei sonetti,
negli epigrammi e in altre composizioni, sono necessari sia la capacita di
giudizio che l'immaginazione. L'immaginazione deve pero prevalere perché
queste composizioni piacciono per la loro eccentricita, ma non devono
dispiacere per la mancanza di discrezione.

In una buona storia deve essere preminente la capacita di giudizio, perché il
suo valore sta nel metodo, nella verita e nella scelta delle azioni che e piu utile
conoscere. L'immaginazione non ha altro ruolo se non quello di abbellire lo stile.

Nei panegirici e nelle invettive 1'immaginazione € predominante perché non
si mira alla verita ma all'onore o al disonore che si ottiene attraverso
comparazioni nobili o volgari. Il giudizio deve soltanto prospettare quali
circostanze rendano un'azione lodevole o riprovevole.

Nelle esortazioni e nelle difese, secondo che serva meglio allo scopo prefisso
la verita o la dissimulazione, sara principalmente necessaria la capacita di
giudizio o l'immaginazione.

Nella dimostrazione, nel consiglio e in ogni ricerca rigorosa della verita la



capacita di giudizio e tutto, ad eccezione di qualche caso in cui la comprensione
ha bisogno di essere avviata con qualche similitudine, appropriata; allora si
ricorre anche all'immaginazione. Quanto alle metafore, pero, in questo caso sono
completamente escluse, poiché, dato che professano apertamente l'inganno,
sarebbe chiaramente follia ammetterle all'interno di un consiglio o di un
ragionamento.

In un qualsiasi discorso, se risulta evidente la mancanza di discrezione, per
quanto eccentrica possa essere l'immaginazione, l'intero discorso sara
considerato indice di un difetto di ingegno, ma questo non accadra mai quando
sia manifesta la discrezione, per quanto banale possa essere 1'immaginazione.

I pensieri segreti di una persona si applicano ad ogni cosa, sacra, profana,
pura, oscena, importante e leggera, senza vergogna o biasimo. Il discorso verbale
non puo far questo oltre i limiti in cui la capacita di giudizio approvera il
momento, il luogo e le persone. Un anatomista o un medico possono dire o
scrivere il loro giudizio su cose sconvenienti perché lo fanno per giovare e non
per piacere, ma per un'altra persona lo scrivere le proprie fantasie stravaganti e
divertenti sullo stesso soggetto equivarrebbe al comportamento di qualcuno che,
dopo essere ruzzolato nella sporcizia, andasse a presentarsi di fronte ad una
buona compagnia. E' la mancanza di discrezione che costituisce la differenza.
Inoltre, in momenti di dichiarata distensione mentale e in una compagnia
familiare, una persona puo giocare coi suoni e coi significati equivoci delle
parole, accompagnandoli spesso ad una straordinaria immaginazione, ma nel
corso di un sermone, oppure in pubblico, o di fronte a persone sconosciute, o alle
quali si deve rispetto, non c'e gioco di parole che non venga ritenuto stramberia.
E la differenza sta soltanto nella mancanza di discrezione. Cosi, dove manca
l'ingegno non fa difetto 1'immaginazione ma la discrezione. E' percio ingegno il
giudizio senza immaginazione, ma non lo e I'immaginazione senza giudizio.

Nel caso in cui i pensieri di qualcuno che ha in mente uno scopo trascorrano
attraverso una grande quantita di oggetti e costui osservi come essi conducano a
quello scopo oppure a quale altro scopo possano servire, se le sue osservazioni
non sono semplici o banali, questo tipo di ingegno viene chiamato PRUDENZA
e dipende dalla ricchezza dell'esperienza e della memoria di cose analoghe e
delle loro conseguenze fino a quel momento. In cio non si da una grande
differenza fra gli uomini, come invece esiste fra le loro immaginazioni e i loro
giudizi, perché l'esperienza di persone che hanno la stessa eta non e molto
diversa in ordine alla quantita, ma si esercita in occasioni differenti, dato che
ciascuno ha i suoi scopi particolari. Il buon governo di una famiglia e di un
regno non costituiscono gradi diversi di prudenza, ma diversi generi di attivita
non piu di quanto costituisca gradi diversi di arte il dipingere un quadro in



formato piu ridotto, uguale o maggiore rispetto al modello naturale. Un semplice
colono usa maggiore prudenza negli affari della sua casa di quanta non ne usi un
consigliere privato nelle questioni di un'altra persona.

Se alla prudenza si aggiunge 1'uso di mezzi ingiusti o disonesti come quelli
che vengono solitamente suggeriti dalla paura o dal bisogno, si ha quel sapere
tortuoso che si chiama ASTUZIA e che e un segno di pusillanimita. La
magnanimita consiste infatti nel disprezzo di aiuti ingiusti o disonesti. E' cio che
i Latini chiamano "versutia" (tradotto in inglese "shifting" [espediente]) e
consiste nel differire un pericolo o una difficolta presente impegnandosi in una
difficolta maggiore, come nel caso in cui si deruba una persona per pagarne
un'altra, non e altro che un'astuzia meno lungimirante, chiamata "versutia" da
"versura", che significa prendere denaro a usura per il pagamento di interessi
immediati.

L'ingegno acquisito poi (intendo acquisito con il metodo e l'istruzione) non e
altro che la ragione, fondata sul retto uso del linguaggio e produttrice delle
scienze. Della ragione e della scienza, pero, ho gia parlato nei Capp. 5 e 6.

Le cause di questa differenza di ingegni risiedono nelle passioni e la
differenza delle passioni procede in parte dalla diversa costituzione del corpo e
in parte dalla diversita dell'educazione. Infatti, se la differenza derivasse dalla
struttura del cervello e degli organi di senso esterni o interni, nella vista,
nell'udito o negli altri sensi degli uomini non vi sarebbe differenza minore che
nelle loro immaginazioni e nelle loro discrezioni. Essa procede percio dalle
passioni che sono diverse non solo in relazione alle diverse complessioni degli
uomini ma anche in rapporto alla differenza di abitudini e di educazione.

Le passioni che prime fra tutte sono causa delle differenze di ingegno sono
principalmente il maggiore o minor desiderio di potere, di ricchezza, di
conoscenza e di onore. E tutte possono ridursi alla prima, cioé al desiderio di
potere, poiché ricchezza, conoscenza e onore sono soltanto specie diverse di
potere.

E percio una persona che non prova grande passione per niente di tutto cio,
ma e, come si suol dire, indifferente, quand'anche sia buona fino al punto da non
recare offesa, non puo avere tuttavia né una grande immaginazione né molta
capacita di giudizio. I pensieri, infatti, sono, rispetto ai desideri, come esploratori
e spie che perlustrano ogni luogo per trovare la strada verso le cose desiderate,
dato che ogni fermezza e ogni rapidita del movimento mentale deriva da qui.
Infatti, cosi come il non avere desideri equivale ad esser morti, 'avere passioni
deboli coincide con I'ottusita, l'appassionarsi indifferentemente a qualunque cosa
significa VOLUBILITA' e dispersione, e il provare per qualcosa passioni piu
forti e veementi di quelle che si osservano normalmente negli altri e cio che si



definisce FOLLIA.

Di quest'ultima esistono quasi altrettante specie quante sono quelle delle
stesse passioni. A volte una passione eccezionale e stravagante procede dalla
cattiva costituzione degli organi del corpo o dal fatto che siano stati lesi. Altre
volte la lesione e il cattivo stato degli organi sono causati dalla veemenza o dal
lungo persistere della passione. In entrambi i casi, pero, la follia e di una sola e
medesima natura.

La passione che, per la sua violenza o per il suo persistere, produce la follia,
e o un grado elevato di vanagloria, comunemente detta orgoglio e presunzione, o
una grave depressione.

L'orgoglio rende schiavi della collera che, portata all'eccesso, diventa la
follia chiamata RABBIA e FURORE. Cosi accade che un eccessivo desiderio di
vendetta, divenuto abituale, lede gli organi e si trasforma in rabbia, che un
eccesso di amore, unito alla gelosia, si trasforma anch'esso in rabbia, che
'opinione sproporzionata che una persona ha di sé quanto all'ispirazione divina,
alla saggezza, al sapere, alla bellezza e via dicendo, si trasforma in dispersione e
in volubilita, mentre, se si unisce all'invidia, diventa rabbia, che la convinzione
ardente della verita di qualcosa, contraddetta da altri, diventa rabbia.

La depressione rende schiavi di timori infondati; € una forma di follia
comunemente detta MALINCONIA che si manifesta anch'essa in modi diversi,
come nella frequentazione di luoghi isolati e di sepolcri, nei comportamenti
superstiziosi e nel temere chi una, chi un'altra cosa particolare. In conclusione,
tutte le passioni che provocano un comportamento strano e insolito vengono
chiamate col nome generale di follia, ma, chi si desse la pena di farlo, potrebbe
registrare una legione delle differenti specie di follia. E se gli eccessi sono follia,
non c'e dubbio che le stesse passioni, quando tendono al male, siano gradi di
quest'ultima.

Per esempio, sebbene 1'effetto della follia, in coloro che sono posseduti dalla
convinzione di essere ispirati, non sia sempre visibile in una singola persona
attraverso qualche azione particolarmente stravagante che proceda da questa
passione, tuttavia, quando molte di queste persone cospirano insieme, la rabbia
dell'intera moltitudine e sufficientemente visibile. Quale maggior segno di follia
puo esserci, infatti, che inveire, menar colpi e lanciare pietre contro i nostri
migliori amici? Eppure tutto questo € meno di quanto fara una simile folla.
Costoro, infatti, ingiurieranno, combatteranno e annienteranno coloro dai quali
sono stati protetti e garantiti dai torti per tutta la loro vita fino a quel momento.
Se questa e la follia della moltitudine, lo e anche di ogni singolo uomo. In effetti,
come quando ci si trova in mezzo al mare, anche se non si percepisce il suono
della parte di acqua piu vicina a noi, si e tuttavia ben certi che quella parte



contribuisce quanto ogni altra della stessa grandezza al rumoreggiare del mare,
allo stesso modo, anche se non si riscontra una grande turbolenza in una o due
persone, si puo essere tuttavia ben certi che le loro singole passioni sono parti
del rumoreggiare sedizioso di una nazione agitata. E se non ci fosse nient'altro
che rivelasse la loro follia, il solo fatto di attribuirsi un'ispirazione di quella fatta,
sarebbe una ragione sufficiente. Se una persona ricoverata a Bedlam (1) vi
intrattenesse con una conversazione assennata e se voi, nel prendere commiato,
manifestaste il desiderio di sapere chi sia per potergli restituire la cortesia in
un'altra occasione, e costui vi dicesse di essere Dio Padre, credo che non vi
sarebbe necessario aspettare alcuna azione stravagante come segno della sua
follia.

Questa convinzione di essere ispirati, comunemente detta spirito personale
(2), si forma molto frequentemente a partire dalla fortunata scoperta di un errore
generalmente accettato dagli altri. Coloro che sono arrivati ad una verita tanto
importante (cosi essi credono, anche se spesso cio che hanno trovato e una non
verita), non sapendo, o non ricordando, attraverso quale percorso della ragione vi
sono pervenuti, ben presto ammirano se stessi come se fossero nella grazia
speciale di Dio Onnipotente che ha rivelato loro quella verita per via
soprannaturale, attraverso il suo Spirito.

Inoltre, anche dagli effetti del vino, che sono uguali a quelli della cattiva
disposizione degli organi, e possibile desumere che la follia non e altro che una
passione con manifestazioni eccessive. Infatti, la varieta di comportamenti degli
uomini che hanno bevuto troppo e uguale a quella dei folli: alcuni si arrabbiano,
altri si innamorano, altri ridono, tutti in modo stravagante, ma coerentemente con
le loro diverse passioni dominanti, poiché l'effetto del vino sta soltanto nel
rimuovere la dissimulazione e nell'impedire di vedere la bruttezza delle loro
passioni. Credo infatti che gli uomini piu sobri, quando passeggiano da soli,
senza preoccupazioni e senza impegnare la mente, non vorrebbero che la
leggerezza e la stravaganza dei loro pensieri in quel momento fosse
pubblicamente osservata; il che equivale a confessare che le passioni sbrigliate
sono per la maggior parte pura follia.

Sia nell'antichita come in epoche piu recenti, le opinioni dell'umanita sulla
causa della follia sono state due. Alcuni la fanno procedere dalle passioni, altri
dai demoni, o spiriti, sia buoni che cattivi, dei quali si pensava che potessero
entrare in una persona, impossessarsene e muovere i suoi organi nel modo strano
e inconsueto che e comune ai folli. Ecco perché i primi chiamarono questi
uomini folli, mentre i secondi li chiamarono a volte "indemoniati" (cioe,
posseduti dagli spiriti), altre volte "energumeni" (cioe, agitati o mossi dagli
spiriti) e attualmente in Italia li chiamano non soltanto "pazzi", uomini folli, ma



anche "spiritati", uomini posseduti.

Una volta vi fu un grande afflusso di persone nella citta greca di Abdera per
la rappresentazione della tragedia Andromeda in una giornata estremamente
calda per cui un gran numero di spettatori cadde in preda alla febbre e, per
I'effetto congiunto del caldo e della tragedia, accadde che essi non facevano altro
che declamare giambi con i nomi di Perseo e di Andromeda. Il sintomo fu
guarito insieme alla febbre dall'arrivo dell'inverno e si penso che questa follia
procedesse dalla passione suscitata dalla tragedia. Una crisi di follia analoga si
impadroni di un'altra citta greca colpendo soltanto le giovani donne e facendo si
che molte di esse si impiccassero. I piu ritennero l'accaduto un'azione del
diavolo. Qualcuno, pero, sospettando che il disprezzo per la vita procedesse in
loro da qualche passione mentale e supponendo che non disprezzassero
altrettanto il loro onore, consiglio ai magistrati di spogliarle non appena si
impiccavano e di lasciarle penzolare nude. La storia afferma che questo guari
quella follia. D'altra parte, pero, gli stessi Greci attribuivano spesso la follia
all'opera delle Eumenidi, o Furie, e talvolta di Cerere, di Febo e di altri dei. Ai
fantasmi veniva attribuita tanta realta da considerarli dei corpi aerei viventi e da
chiamarli comunemente spiriti. I Romani avevano su questo argomento le stesse
convinzioni dei Greci, cosi come gli Ebrei. Essi, infatti, chiamavano folli i
profeti, o (secondo che ritenessero gli spiriti buoni o cattivi) indemoniati. Alcuni
di loro chiamavano folli sia i profeti che gli indemoniati e altri chiamavano lo
stesso uomo sia folle che indemoniato. Per i Gentili non c'e¢ motivo di
meravigliarsi, perché presso di loro le malattie e la salute, i vizi e le virtu e molti
accidenti naturali venivano chiamati e venerati come demoni, cosi che per
demone si doveva intendere tanto (a volte) una febbre malarica quanto un
diavolo. E' invece piuttosto strano che gli Ebrei nutrissero questa convinzione.
Né Mose, infatti, né Abramo sostennero che la profezia dipendesse dalla
possessione di uno spirito, ma piuttosto dalla voce di Dio, o da una visione, o da
un sogno. E nella legge mosaica (3), morale o rituale, non vi e nulla che insegni
l'esistenza di un entusiasmo o di una possessione di quella natura. Quando si dice
(Numeri 11°, 25) che Dio prese dello spirito che era in Mose e lo diede ai
settanta anziani, lo spirito di Dio (inteso come la sostanza di Dio) non e diviso.
Le Scritture intendono per spirito di Dio in un uomo uno spirito umano incline
alla pieta religiosa. E dove si dice (Esodo 28°, 3) «coloro che ho riempito dello
spirito di sapienza perché facessero paramenti ad Aronne», non si intende uno
spirito posto in loro che sia in grado di fare dei paramenti, ma la sapienza dei
loro spiriti in quel genere di lavoro. In un senso analogo, lo spirito dell'vomo,
quando produce azioni impure, viene ordinariamente detto uno spirito impuro; e
cosi e per gli altri spiriti, anche se non sempre, ma ogni volta che la virtu o il



vizio cosi contrassegnati sono straordinari ed eminenti. Neppure gli altri profeti
dell'Antico Testamento invocarono l'entusiasmo o pretesero che Dio parlasse in
loro, ma piuttosto a loro attraverso la voce, la visione o il sogno, e il "fardello del
Signore" non era possessione ma comando. Come poterono allora gli Ebrei
accogliere 1'opinione della possessione? Non so immaginare altra ragione che
quella comune a tutti gli uomini, cioé la mancanza di curiosita per la ricerca
delle cause naturali e il fatto che facessero consistere la felicita nell'acquisizione
dei grossolani piaceri dei sensi e delle cose che vi conducono piu direttamente.
Infatti coloro che osservano nella mente di un uomo una capacita o una
deficienza strana e insolita, a meno che non osservino anche da quale causa puo
verosimilmente derivare, difficilmente sono in grado di considerarla naturale; e,
se non € naturale, devono necessariamente pensare che sia soprannaturale.
Cos'altro puo essere allora se non la presenza di Dio o del diavolo in
quell'uomo? Percio avvenne che, quando il nostro Salvatore (Marco 3°, 21) fu
circondato dalla folla, coloro che si trovavano nella casa temettero che fosse
impazzito, mentre gli Scribi affermarono che possedeva Belzebu e che per
questo egli cacciava i diavoli, come se il pazzo in piu alto grado avesse
intimorito i pazzi in minor grado. E accadde anche che alcuni dissero (Giovanni
10°, 20): «E' indemoniato ed é pazzo», mentre altri, ritenendolo un profeta,
affermarono: «Questi non sono discorsi da indemoniato». Cosi nell'Antico
Testamento colui che venne per ungere Jehu (2 Re 9°, 11) era un profeta; eppure
alcuni tra quelli che erano con Jehu gli chiesero: «Che cosa e venuto a fare quel
pazzo?».

In conclusione, risulta dunque chiaro che gli Ebrei consideravano chiunque
si comportasse in modo inconsueto, come posseduto da uno spirito, buono o
cattivo, con l'eccezione dei Sadducei, che si spingevano tanto avanti nell'errore
opposto, da non credere affatto all'esistenza degli spiriti (posizione che si
avvicina molto ad un dichiarato ateismo); e forse per questo gli altri erano tanto
piu incitati a chiamare indemoniate, anziché folli, le persone di questo genere.

Ma perché allora il nostro Salvatore li cura come se fossero posseduti e non
come se fossero folli? A questo non posso dare altra risposta che quella che si da
a quanti fanno valere la Scrittura in modo analogo contro l'opinione del
movimento della terra. La Scrittura fu scritta per mostrare agli uomini il regno di
Dio e per preparare le loro menti a diventare suoi sudditi obbedienti, lasciando il
mondo, e la filosofia che lo concerne, alla disputa degli uomini perché esercitino
la loro ragione naturale. Se l'alternarsi del giorno e della notte sia dovuto al
movimento della terra o a quello del sole, o se le azioni esorbitanti degli uomini
procedano dalla passione o dal diavolo, a condizione che non gli tributiamo
alcun culto, fa tutt'uno rispetto alla nostra obbedienza e alla nostra soggezione a



Dio onnipotente, che e la ragione per cui fu scritta la Scrittura. Quanto al fatto
che il nostro Salvatore parli alla malattia come a una persona, € lo stile abituale
di tutti coloro che curano soltanto con le parole come fece Cristo (e come
pretendono di fare gli incantatori, che si rivolgano o meno a un diavolo). Non e
infatti detto (Matteo 8°, 26) anche che Cristo rimprovero i venti? E non si dice
anche (Luca 4°, 39) che rimprovero una febbre? Da cio tuttavia non si inferisce
che una febbre sia un diavolo. E dove si afferma che molti di quei diavoli
confessarono Cristo, non € necessario interpretare quei luoghi se non nel senso
che quei folli lo confessarono. E nel luogo in cui il nostro Salvatore (Matteo 12°,
43) parla di uno spirito impuro che, essendo uscito da un uomo, erra per luoghi
aridi cercando quiete senza trovarla e ritorna poi nello stesso uomo con altri sette
spiriti peggiori di lui, si tratta manifestamente di una parabola che allude ad un
uomo, il quale, dopo qualche sforzo per rinunciare alle sue brame, si lascia
vincere dalla loro violenza e diventa sette volte peggiore di quanto era. Non vedo
dunque assolutamente nulla nella Scrittura che richieda di credere che i demoni
siano qualcosa di diverso dai folli.

C'e ancora un altro difetto nei discorsi di talune persone che puo anche essere
annoverato tra le specie di follia, cioe quell'abuso delle parole di cui ho parlato
piu sopra, nel Cap. 5, col nome di assurdita. E' il caso in cui si proferiscono
parole tali che, messe insieme, non hanno alcun significato. Alcuni incorrono in
questa circostanza fraintendendo le parole che hanno ascoltato e ripetendole a
memoria, altri vi incorrono con l'intenzione di ingannare per mezzo dell'oscurita.
Cio accade soltanto a coloro che trattano questioni relative ad argomenti
incomprensibili, come gli Scolastici, o questioni di filosofia astrusa. Le persone
comuni pronunciano raramente discorsi privi di significato e sono percio
considerate idiote da queste altre persone egregie. Tuttavia, per essere certi che
nella mente di simili persone non vi sia nulla di corrispondente alle loro parole,
ci sarebbe necessita di qualche esempio. Se qualcuno ne vuole, prenda in mano
uno Scolastico e veda se é in grado di tradurre un qualsiasi capitolo riguardante
un argomento difficile come la Trinita, la Divinita, la natura di Cristo, la
transustanziazione, il libero arbitrio, eccetera, o in una delle lingue moderne,
cosi da renderlo intelligibile, oppure in un latino accettabile, tale da riuscire
familiare a coloro che vivevano nell'epoca in cui la lingua volgare era il latino.
Qual e il significato di queste parole: «la causa prima non infonde
necessariamente qualcosa nella seconda, in virtu della subordinazione essenziale
delle cause seconde, per mezzo della quale puo aiutarla ad operare »? Sono la
traduzione del titolo del sesto capitolo del primo libro di Suarez, "Del concorso,
del movimento e dell'aiuto di Dio". Quando si scrivono interi volumi di questa
fatta, non si e forse folli o non si ha forse l'intenzione di fare impazzire gli altri?



In particolare, coloro che, nella questione della transustanziazione, asseriscono
che, dopo che sono state pronunciate certe parole, la bianch"ezza", la
rotondi"ta", la grand"ezza", la quali"ta", la corruttibili"ta", che sono tutte
incorporee, eccetera, escono dall'ostia per entrare nel corpo del nostro Salvatore
benedetto, non fanno si che quelle "ezze" e quelle "ta" siano altrettanti spiriti che
possiedono il suo corpo? Per spiriti, infatti, essi intendono sempre cose che, pur
essendo incorporee, sono tuttavia capaci di esser mosse da un luogo ad un altro,
con la conseguenza che si puo a buon diritto annoverare questo genere di
assurdita fra le molte specie di follia; e tutti i momenti in cui, guidati dai pensieri
chiari della loro brama mondana, si astengono dal discutere o dallo scrivere in
questo modo, sono soltanto dei lucidi intervalli. Tanto basti per le virtu e i difetti
intellettuali.



Capitolo nono.

I DIVERSI «OGGETTI» DI « CONOSCENZA».

Esistono due generi di CONOSCENZA, uno dei quali é la "conoscenza di
fatto", I'altro la "conoscenza della conseguenza che collega un'affermazione ad
un'altra”. La prima non e altro che sensazione e memoria ed € "conoscenza
assoluta", come quando vediamo accadere un fatto o ricordiamo che e accaduto.
E' questa la conoscenza richiesta in un testimone. La seconda viene detta
"scienza" ed e "condizionale", come quando sappiamo che, "se la figura data e
un cerchio, allora ogni linea retta che passi per il centro la dividera in due parti
uguali". Questa e la conoscenza richiesta in un filosofo; cioe in colui che
pretende di ragionare.

La registrazione della "conoscenza di fatto" & chiamata "storia" e ne esistono
due specie: una, detta "storia naturale", che e la storia di fatti o effetti della
natura, indipendenti dalla "volonta" dell'uvomo; appartengono a questa specie le
storie dei metalli, delle piante, degli animali, delle regioni, e simili; 1'altra e la
"storia civile", che e la storia delle azioni volontarie degli uomini negli Stati.

Le registrazioni della scienza sono "libri" che contengono le dimostrazioni
delle conseguenze che collegano un'affermazione ad un'altra e sono
comunemente chiamati "libri di filosofia". Di questi esistono molte specie in
relazione alla diversita dell'argomento e possono essere ripartiti nel modo in cui
li ho divisi nella tavola seguente.

[figura qui omessa]



Capitolo decimo.

IL POTERE, IL PREGIO, LA DIGNITA', L'ONORE E LA CAPACITA".

Il POTERE di un uomo (considerato in senso universale) consiste nei mezzi
di cui dispone al presente per ottenere un apparente bene futuro ed e "originario"
o "strumentale".

Il potere naturale consiste nell'eminenza delle facolta del corpo e della
mente, come la forza, la bellezza, la prudenza, le arti, I'eloquenza, la liberalita, la
nobilta, possedute in grado straordinario. Sono strumentali quei poteri che,
essendo stati acquisiti attraverso questi ultimi o grazie alla fortuna, diventano
mezzi e strumenti per acquisirne in misura maggiore, come le ricchezze, la
reputazione, gli amici e quel segreto agire divino che gli uomini chiamano buona
sorte. La natura del potere, infatti, e, sotto questo riguardo, simile alla fama, che
va aumentando di mano in mano che avanza, o e anche simile al moto dei corpi
pesanti che acquistano tanto maggiore velocita quanto piu lungo si muovono.

Il maggior potere umano e quello costituito dai poteri del maggior numero di
uomini, riuniti per loro consenso in una sola persona, naturale o civile, la quale
puo far uso di tutti i loro poteri secondo la sua volonta, e di questo genere e il
potere di uno Stato, oppure secondo le volonta di ogni singolo individuo, come e
il caso del potere di una fazione o di piu fazioni convergenti. Percio avere servi e
potere, avere amici e potere; si tratta infatti di una riunione di forze.

Anche la ricchezza, unita alla liberalita, e potere perché procura amici e
servi. Non cosi se manca la liberalita; in questo caso la ricchezza non e una
difesa, ma espone gli uomini all'invidia, come se fossero una preda.

La fama di avere potere e essa stessa potere perché porta con sé I'adesione di
coloro che hanno bisogno di protezione.

Per la stessa ragione e potere la fama di amare il proprio Paese (chiamata
popolarita).

E' anche potere qualsiasi qualita che faccia amare o temere un uomo da
molti, oppure la fama di possedere una tale qualita, perché e un mezzo per
procurarsi l'assistenza e il servizio di molte persone.

Il successo e potere perché genera fama di saggezza o di fortuna, procurando
il timore o la fiducia altrui.



L'affabilita delle persone che gia possiedono potere lo aumenta perché spinge
ad amarle.

La reputazione di prudenza nel governo della pace o della guerra e potere,
perché affidiamo il governo di noi stessi piu volentieri ad uomini prudenti che ad
altri.

La nobilta non e potere dovunque, ma soltanto in quegli Stati dove ha dei
privilegi. E' infatti in tali privilegi che consiste il suo potere.

L'eloquenza e potere perché fa sembrare prudenti.

La bellezza e potere perché, essendo una promessa di bene, raccomanda gli
uomini al favore delle donne e degli estranei.

Le scienze costituiscono una piccola forma di potere, perché non brillano e
percio non vengono riconosciute in qualsiasi persona, ma in pochi uomini ed
anche in questi con riguardo a pochi oggetti. La scienza, infatti, e di natura tale
che nessuno puo riconoscerla a meno che non la possieda in buona misura.

Le arti di uso pubblico, come la fortificazione, la produzione di macchine e
di altri strumenti per la guerra, sono potere perché contribuiscono alla difesa e
alla vittoria. E anche se la vera madre di queste e la scienza, vale a dire la
matematica, tuttavia, poiché vengono portate alla luce dalla mano dell'artefice,
sono ritenute opera sua, visto che presso il volgo la levatrice passa per la madre.

Il "valore", o PREGIO di una persona, coincide, come per tutte le altre cose,
col suo prezzo, cioé con quanto si sarebbe disposti a dare per 1'uso del suo
potere. Non e percio un valore assoluto, ma dipendente dal bisogno e dalla stima
di altri. Un abile condottiero ha un prezzo alto in tempo di guerra presente o
imminente, ma non lo ha in tempo di pace. Un giudice erudito e incorrotto ha un
alto pregio in tempo di pace, ma non ne ha altrettanto in tempo di guerra. E
anche per gli uomini, come per le altre cose, il prezzo non é determinato dal
venditore ma dal compratore. Quand'anche, infatti, una persona (come, del resto,
la maggior parte) stimi se stessa al piu alto valore possibile, tuttavia il suo vero
valore non superera quello stimato dagli altri.

La manifestazione del valore che ci attribuiamo reciprocamente e cio che
viene comunemente detto onorare e disonorare. Dare una valutazione alta di una
persona significa "onorarla" e darne una bassa equivale a "disonorarla". In
questo caso, pero, alto e basso devono intendersi con riferimento al prezzo che
ciascuno attribuisce a se stesso.

Il pregio pubblico di una persona, coincidente col valore attribuitole dallo
Stato, e quello che si chiama comunemente DIGNITA'. Il valore che lo Stato le
attribuisce e significato da cariche di comando, da incarichi giudiziari, da
pubblici impieghi, o dalle denominazioni e dai titoli introdotti per distinguere
questo valore.



Pregare un'altra persona in vista di un aiuto di qualsiasi genere significa
ONORARLA in quanto e segno dell'opinione che noi abbiamo del suo potere di
aiutarci, e quanto piu difficile e l'aiuto, tanto maggiore e I'onore.

Obbedire equivale ad onorare perché nessuno obbedisce a chi si pensa non
abbia potere per aiutare o per nuocere. Di conseguenza, disobbedire equivale a
"disonorare".

Fare grandi doni a qualcuno significa onorarlo perché equivale a comprarne
la protezione e a riconoscerne il potere. Fare piccoli doni significa disonorare
perché si tratta soltanto di elemosina ed e indice dell'opinione che si abbia
bisogno di piccoli aiuti.

Essere solleciti nel favorire il bene di un'altra persona, cosi come adulare,
significa onorare perché e segno del fatto che se ne cerca la protezione o l'aiuto.
Trascurare tutto questo equivale a disonorare.

Cedere il passo o il posto a qualcuno per un qualsiasi vantaggio e onorare
poiché equivale a riconoscere un potere maggiore. Essere arroganti significa
disonorare.

Mostrare un qualunque segno di amore o di timore per un'altra persona
equivale ad onorarla poiché tanto 1'amore quanto il timore sono una valutazione.
Disprezzare, oppure amare o temere meno di quanto l'altra persona si aspetti
equivale a disonorare perché si tratta di una svalutazione.

Lodare, esaltare o chiamare qualcuno beato e onorare poiché nulla e
apprezzato quanto la bonta, il potere e la felicita. Insultare, deridere o compatire
equivale a disonorare.

Rivolgersi a qualcuno con considerazione, apparire al suo cospetto con
decoro e umilta significa onorarlo poiché questi atteggiamenti sono segni del
timore di offenderlo. Parlare a qualcuno in modo avventato, fare in sua presenza
qualcosa di sconveniente, di trascurato, di impudente equivale a disonorarlo.

Credere in una persona, avere fiducia e far conto su di lei e onorarla poiché
questo e segno dell'opinione che si ha della sua virtu e del suo potere. Non avere
fiducia o non credere in qualcuno significa disonorarlo.

Ascoltare il consiglio di una persona o una sua affermazione di qualunque
genere e onorarla in quanto segno che noi la reputiamo saggia, o eloquente, o
intelligente. Sonnecchiare, andarsene o chiacchierare mentre costui parla,
equivale a disonorarlo.

Fare ad un altro cio che egli ritiene segno di onore, o che la legge o il
costume rende tale, significa onorarlo, perché approvando l'onore che gli viene
tributato dagli altri, costui riconosce il potere che gli altri gli riconoscono.
Rifiutarsi di fare questo equivale a disonorare.

Essere d'accordo con l'opinione di una persona € onorarla in quanto € segno



che si approvano il suo giudizio e la sua saggezza. Dissentire significa
disonorare ed equivale alla riprovazione di un errore e (se il dissenso investe
molti argomenti) di stupidita.

L'imitazione e una forma di onore perché deriva da una forte approvazione.
L'imitare il nemico di qualcuno equivale a disonorare.

Onorare coloro che un'altra persona onora, significa onorare quella stessa
persona come segno di approvazione del suo giudizio. Onorare i suoi nemici
equivale a disonorarla.

Servirsi di qualcuno per prendere decisioni, o per compiere azioni difficili,
significa onorarlo perché questo e segno dell'opinione che si ha della sua
saggezza o di qualche altro suo potere. Rifiutare di servirsi nelle stesse
circostanze di coloro che lo vorrebbero, equivale a disonorarli.

Tutte queste forme di onore sono naturali, tanto all'interno quanto al di fuori
degli Stati. Ma negli Stati, dove colui o coloro che hanno l'autorita suprema
possono stabilire come segni di onore qualunque cosa vogliano, esistono altre
forme di onore.

Un sovrano fa onore ad un suddito con un titolo, una carica, un impiego o
un'azione qualsiasi che egli stesso avra scelto come segno della sua volonta di
onorarlo.

Il re di Persia onoro Mardocheo quando stabili che fosse condotto per le
strade in vesti regali su uno dei cavalli del re, con una corona sul capo e un
principe che lo precedesse proclamando: «Cosi sara fatto a colui che il re
onorera». E tuttavia un altro re di Persia, o lo stesso in un'altra occasione, ad uno
che gli domandava di indossare una veste del re in cambio di un grande servizio,
glielo concesse, aggiungendo pero che l'avrebbe indossata in qualita di buffone
del re e divenne allora un disonore. La fonte dell'onore civile sta dunque nella
persona dello Stato e dipende dalla volonta del sovrano. Percio ha carattere
temporaneo e viene chiamato "onore civile". E' il caso delle magistrature, delle
cariche, dei titoli e, in certi luoghi, delle cotte d'armi e degli scudi dipinti. Si
rende onore a chi possiede questi riconoscimenti perché sono altrettanti segni di
favore da parte dello Stato e questo favore e potere.

"Onorevole" e qualsiasi possesso, azione o qualita che sia dimostrazione e
segno di potere.

E percio essere onorati, amati o temuti da molti e onorevole in quanto
dimostrazione di potere. Essere onorati da pochi o da nessuno e "disonorevole".

Il dominio e la vittoria sono onorevoli perché si ottengono per mezzo del
potere. La servitu per bisogno, o per timore, e disonorevole.

La buona fortuna, se e duratura, € onorevole come segno della benevolenza
divina. La cattiva fortuna e le sconfitte sono disonorevoli. Le ricchezze sono



onorevoli perché costituiscono potere. La poverta e disonorevole. La
magnanimita, la liberalita, la speranza, il coraggio, la sicurezza sono onorevoli
poiché procedono dalla consapevolezza del potere. La pusillanimita, la
parsimonia, il timore, la diffidenza sono disonorevoli.

Risolvere o determinare al momento opportuno cio che si deve fare e
onorevole perché significa sprezzo delle piccole difficolta e dei pericoli.
L'incertezza e invece disonorevole in quanto segno di una sopravvalutazione di
ostacoli e vantaggi di poco conto. Quando infatti si € esaminata la situazione per
quanto il tempo lo consente e non ci si decide, le differenze di valutazione sono
molto piccole e percio, se non si prende una decisione, si sopravvalutano delle
piccole cose, il che equivale a pusillanimita.

Tutte le azioni e i discorsi che procedono, o sembrano procedere, da una
grande ricchezza di esperienza, di scienza, di discernimento o di intelligenza
sono onorevoli perché tutte queste cose costituiscono dei poteri. Le azioni o le
parole che procedono dall'errore, dall'ignoranza o dalla follia sono disonorevoli.

La gravita, per quanto sembra procedere da una mente impegnata in qualche
altra cosa, e onorevole, perché l'essere impegnati ¢ un segno di potere. Se,
invece, sembra derivare da un'intenzione di apparire grave, e disonorevole. La
gravita del primo tipo, infatti, e simile alla stabilita di una nave dovuta ad un
carico di merci, mentre la gravita del secondo tipo e simile alla stabilita di una
nave zavorrata con sabbia e altro ciarpame.

Spiccare, cioe essere noti, per ricchezza, per cariche, per grandi azioni o per
qualsiasi bene posseduto in grado eminente, € onorevole perché e un segno del
potere grazie al quale una persona spicca. Al contrario, 1'oscurita e disonorevole.

Discendere da genitori illustri e onorevole, perché si ottengono piu
facilmente gli aiuti degli amici dei propri antenati. Al contrario, € disonorevole
avere origini oscure.

Le azioni che procedono dall'equita, anche se congiunte ad uno scacco, sono
onorevoli in quanto segni di magnanimita, che e a sua volta un segno di potere.
Al contrario, la furberia, il trasformismo, il disprezzo dell'equita sono
disonorevoli.

La bramosia di grandi ricchezze e 'ambizione di grandi onori sono onorevoli
come segni di potere per ottenerli. La bramosia e I'ambizione di piccoli guadagni
o di piccole promozioni e disonorevole.

Sotto il profilo dell'onore le cose non cambiano per il fatto che un'azione
(purché sia grande e impegnativa e percio segno di molto potere) sia giusta o
ingiusta. L'onore, infatti, sta soltanto nell'opinione del potere. Percio gli antichi
pagani non pensavano di disonorare, ma ritenevano anzi di onorare grandemente
gli dei, quando li presentavano nei loro poemi nell'atto di compiere ratti, furti ed



altre azioni grandi, ma ingiuste o immonde, a tal punto che niente e cosi
celebrato in Giove quanto i suoi adulteri, né in Mercurio quanto le sue frodi e i
suoi furti. La maggior lode che viene tributata a quest'ultimo in un inno di
Omero e che, essendo nato la mattina, aveva inventato la musica a mezzogiorno
e prima di notte aveva rubato il bestiame di Apollo ai suoi pastori (1).

Anche fra gli uomini, fino a quando non si furono costituiti i grandi Stati,
non era ritenuto un disonore essere un pirata o un predone, ma lo si riteneva
piuttosto una forma di commercio legittima, non solo fra i Greci, ma anche fra
tutte le altre nazioni, come risulta con chiarezza dalle storie dell'antichita. E
attualmente, in questa parte del mondo, i duelli privati sono e saranno sempre
onorevoli, anche se illegali, fino al momento in cui si decretera onore per chi
rifiuti la sfida e ignominia per chi la lanci. Anche i duelli sono infatti spesso
effetto del coraggio che trova sempre il suo fondamento nella forza o nell'abilita,
le quali costituiscono potere, anche se per la maggior parte sono effetti di
affermazioni avventate e di paura del disonore in uno o in entrambi i duellanti.
Coinvolti dalla loro avventatezza, vengono spinti nella lizza per evitare il
disonore.

Gli scudi e le cotte d'armi ereditarie, nel caso in cui comportino qualche
privilegio eminente, sono onorevoli; altrimenti non lo sono perché il loro potere
risiede o in questi privilegi, o nelle ricchezze, o in qualcosa che sia ugualmente
onorato negli altri uomini. Questo genere di onore, comunemente detto piccola
nobilta (2), e derivato dagli antichi Germani. In effetti non si ha notizia di nulla
di simile dove sono rimaste sconosciute le usanze germaniche e tutto questo non
e attualmente in uso dove i Germani non sono vissuti. Gli antichi capi militari
greci, quando andavano in guerra, facevano dipingere sui loro scudi gli emblemi
che preferivano, cosi che un piccolo scudo non dipinto era un segno di poverta,
indicava un semplice soldato. Essi pero non li trasmettevano in eredita. I Romani
trasmettevano gli emblemi delle loro famiglie, ma si trattava delle immagini e
non degli stemmi dei loro antenati. Fra i popoli dell'Asia, dell'Africa e
dell'America non esiste e non e mai esistito niente di simile. Soltanto i Germani
avevano quell'usanza che da loro e passata all'Inghilterra, alla Francia, alla
Spagna e all'ltalia quando in gran numero diedero aiuto ai Romani o fecero le
loro conquiste in queste parti occidentali del mondo.

Anticamente, infatti, la Germania, come tutti gli altri Paesi ai loro inizi, era
divisa fra un infinito numero di piccoli signori o capifamiglia che si facevano
continuamente guerra. Quei capi o signori, con lo scopo principale di poter
essere riconosciuti dai loro seguaci quando vestivano le armi, e in parte anche
per ornamento, dipingevano 1'armatura, o lo scudo, o la cotta con I'immagine di
una bestia o con qualche altra cosa e mettevano anche qualche contrassegno



prominente e visibile sul cimiero degli elmi. L'ornamento delle armi e del
cimiero passava in eredita ai loro figli, cosi com'era al primogenito e agli altri
con qualche nota di differenza secondo quanto riteneva opportuno il vecchio
capo, chiamato in tedesco "Here-alt". Quando pero molte di queste famiglie
riunite insieme fondarono una monarchia piu vasta, il compito dell'araldo di
distinguere gli scudi divento una carica privata e distinta. I discendenti di questi
signori costituiscono la grande ed antica nobilta, che porta prevalentemente
emblemi di animali noti per il loro coraggio e la loro rapacita, o di castelli,
merlature, corazze, armi, barre, palizzate e altri simboli di guerra, poiché allora
era tenuta in onore unicamente la virtu militare. Successivamente non soltanto i
re, ma anche gli Stati popolari, diedero diversi tipi di scudi a coloro che
partivano per la guerra, o ne ritornavano, per incoraggiare o ricompensare i loro
servizi. Un lettore attento puo trovare tutto cio in quelle antiche storie greche e
latine che menzionano la nazione germanica e i suoi costumi in quei tempi.

I titoli onorifici come duca, conte, marchese e barone sono onorevoli perché
significano il valore che ad essi viene attribuito dal potere sovrano dello Stato.
Questi titoli, derivati, alcuni dai Romani, altri dai Germani e dai Francesi, erano
anticamente titoli che designavano cariche e comandi. I duchi, in latino "duces",
erano i generali in guerra; i conti, "comites", accompagnavano il generale per
amicizia e venivano lasciati a governare e a difendere i luoghi conquistati e
pacificati; i marchesi, "marchiones", erano conti che governavano le marche o
confini dell'impero. I titoli di duca, conte e marchese si diffusero nell'impero,
pressappoco all'epoca di Costantino il Grande, dalle usanze della "milizia"
germanica. Sembra invece che barone sia stato un titolo dei Galli e che significhi
grand'uomo; erano tali gli uomini che i re e i principi impiegavano in guerra
come loro addetti personali e sembra che il titolo sia derivato da "vir",
diventando "ber" e "bar", che avevano lo stesso significato nella lingua dei Galli
di "vir" in latino; di qui "bero" e "baro", di modo che queste persone furono
chiamante "berones" e poi "barones", e (in spagnolo) "varones". Chi pero
volesse conoscere in modo piu preciso 1'origine dei titoli onorifici, puo trovarla,
come ho fatto io, nell'eccellente trattato che Selden (3) ha scritto sull'argomento.
Coll'andare del tempo queste cariche onorifiche, in occasione di disordini e per
consentire un buon governo in condizioni pacifiche, diventarono dei semplici
titoli che servivano principalmente a distinguere la precedenza, il posto e I'ordine
dei sudditi nello Stato e si divenne duchi, conti, marchesi e baroni di luoghi nei
quali non si aveva né proprieta né comando. Per lo stesso scopo furono ideati
anche altri titoli.

La CAPACITA' e qualcosa di diverso dal pregio o dal valore di una persona e
anche dal suo merito o dalla sua ricompensa, e consiste in una particolare forma



di potere o di abilita rispetto a cio di cui si dice che e capace. Questa particolare
forma di abilita viene generalmente chiamata IDONEITA' o "attitudine".

Il piu capace di essere un condottiero, un giudice, o di gestire una qualsiasi
altra carica, e infatti colui che risulta piu idoneo per il possesso delle qualita
richieste al buon espletamento di quelle funzioni. Il piu capace di possedere
ricchezze e colui che ha le qualita maggiormente richieste per farne buon uso. Se
manca qualcuna di queste qualita, si puo essere ugualmente una persona capace
e valida per qualche altra cosa. Inoltre, una persona puo essere capace di
possedere ricchezze, di svolgere cariche, di esercitare degli impieghi, senza pero
poter avanzare alcun diritto per avere tutto cio prima di un altro e dunque non e
possibile affermare che lo meriti o che le spetti. Il merito, infatti, presuppone un
diritto e che la cosa spettante sia dovuta a seguito di una promessa. Su questo
argomento diro di piu nelle pagine successive quando parlero dei contratti.



Capitolo undicesimo.

LA DIFFERENZA DEI «COSTUMI».

Per COSTUMI non intendo qui il comportamento educato come il modo in
cui si dovrebbe salutare un'altra persona o il modo in cui si dovrebbe lavarsi la
bocca o usare gli stuzzicadenti in compagnia e altre questioni di "buona
educazione" (1), ma piuttosto quelle qualita umane che interessano la loro vita
associata in pace e in unita. A tale scopo dobbiamo tenere presente che la felicita
di questa vita non consiste nel riposo di una mente soddisfatta. Non si da infatti
in questa vita né un "finis ultimus" (scopo ultimo) né il "summum bonum" (il
massimo bene) di cui si parla nei libri degli antichi filosofi morali. Un uomo, i
cui desideri abbiano raggiunto un termine, non puo vivere piu di un altro in cui si
siano fermate le sensazioni e l'immaginazione. La felicita € un continuo
progresso del desiderio da un oggetto ad un altro, dove il raggiungimento del
primo non é altro che la via per il conseguimento del secondo. La causa di
questo e che l'oggetto del desiderio umano non consiste nel goderne una sola
volta e per un singolo istante, ma nell'assicurarsi per sempre l'accesso al
desiderio futuro. Percio le azioni volontarie e le inclinazioni di tutti gli uomini
non tendono soltanto a procurarsi ma anche ad assicurarsi una vita ricca di
soddisfazioni e differiscono soltanto nella strada che viene scelta. Questa deriva
in parte dalla diversita delle passioni nei diversi uomini, e in parte dalla
differenza di conoscenza o di opinione posseduta da ciascuno intorno alle cause
che producono gli effetti desiderati.

Considero percio al primo posto, come un'inclinazione generale di tutta
I'umanita, un desiderio perpetuo e ininterrotto di acquistare un potere dopo l'altro
che cessa soltanto con la morte. La causa di questo non sta sempre nel fatto che
si speri in una soddisfazione piu intensa di quella che si e gia raggiunta, o che
non si riesca ad accontentarsi di un potere moderato, ma nel fatto che non e
possibile assicurarsi il potere e i mezzi per vivere bene che si hanno nel
momento presente, senza acquisirne di maggiori. Questa e la ragione per la quale
i re, che detengono il massimo potere, dirigono i loro sforzi ad assicurarselo per
mezzo delle leggi all'interno dello Stato o all'esterno con le guerre. Una volta
raggiunti questi fini, matura in loro un nuovo desiderio: in alcuni e un desiderio



di fama da soddisfare attraverso nuove conquiste, in altri di agi e di piaceri
sensuali, in altri ancora di essere ammirati o adulati per il fatto che eccellono in
qualche arte o in altra abilita mentale.

La competizione per acquisire ricchezze, onore, comando o altro potere,
inclina alla rivalita, all'inimicizia e alla guerra, perché la strada che segue chi si
trova in competizione per raggiungere il suo desiderio € quella di uccidere, di
assoggettare, di soppiantare o di respingere il rivale. In particolare, la
competizione per ottenere elogi inclina ad una reverenza per l'antichita, perché
gli uvomini entrano in rivalita coi vivi e non coi morti. A questi attribuiscono piu
di quanto sia loro dovuto per poter oscurare la gloria di quelli.

Il desiderio di agi e di piaceri sensuali dispone gli uomini all'obbedienza nei
confronti di un potere comune, perché a causa di questi desideri si rinuncia alla
protezione che si poteva sperare dalla propria attivita e dalla propria fatica. Il
timore della morte e delle ferite dispone allo stesso atteggiamento e per la stessa
ragione. Al contrario, uomini in condizioni di bisogno e arditi, insoddisfatti della
loro condizione presente, come anche tutti coloro che hanno ambizioni di
comando militare, sono inclini a mantenere vive le cause di guerra e a suscitare
disordini e sedizioni perché non si da onore militare se non attraverso la guerra e
non c'e maggior speranza di migliorare un cattivo gioco che provocando un
rimescolamento delle carte.

Il desiderio di conoscenza e delle arti pacifiche inclina gli uomini
all'obbedienza nei confronti di un potere comune. Questo desiderio implica
infatti un desiderio di ozio e, conseguentemente, di protezione da parte di un
potere diverso dal proprio.

Il desiderio di elogi dispone ad azioni lodevoli, tali da piacere a coloro di cui
si stima il giudizio, perché disprezziamo anche gli elogi delle persone che
disprezziamo. Il desiderio di una fama postuma ha gli stessi effetti. Anche se
dopo la morte non si sentono le lodi che ci vengono tributate sulla terra,
trattandosi di gioie che vengono inghiottite nelle indicibili gioie del cielo o
annullate negli estremi tormenti dell'inferno, tuttavia questa fama non e vana,
perché gli uomini ricavano una soddisfazione presente dalla previsione di questa
fama e del beneficio che puo ricadere sulla loro posterita. Tutto questo, anche se
non lo vedono, tuttavia lo immaginano e tutto cio che risulta piacevole nella
sensazione lo é anche nell'immaginazione.

L'aver ricevuto da una persona, che riteniamo pari a noi, dei benefici
maggiori di quelli che speriamo di ricambiare, dispone a fingere di amarla, ma,
in realta, ad odiarla segretamente e ci mette nelle condizioni di un debitore
insolvente che evita di incontrare il suo creditore, augurandosi tacitamente che
stia in un luogo dove possa non vederlo mai piu. Infatti, i benefici obbligano;



I'obbligazione e una forma di schiavitu e l'obbligazione di cui non si puo
sdebitarsi € una schiavitu perpetua ed e odioso trovarsi in un rapporto di
schiavitu con un nostro pari. Invece, I'aver ricevuto benefici da una persona che
riconosciamo superiore inclina ad amarla, perché 1'obbligazione non provoca
abbattimento. Accettare di buon grado il beneficio (cosa che viene chiamata
"gratitudine") costituisce un tributo di onore a chi obbliga e viene generalmente
inteso come una retribuzione. Anche ricevere benefici da un uguale o da un
inferiore dispone all'amore nella misura in cui c'e speranza di ricambiarli. In
questo caso, nell'intenzione di chi riceve il beneficio, 1'obbligazione e di aiuto e
servizio reciproci e questo genera un'emulazione rispetto a chi fara maggiori
benefici, la gara piu nobile e utile che si possa immaginare, in cui il vincitore si
compiace della sua vittoria e I'altro e ripagato dall'ammetterla.

L'aver procurato a qualcuno un danno piu grave di quel che si possa o si
voglia riparare, inclina chi I'ha commesso ad odiare chi lo ha patito. Costui deve
infatti aspettarsi la vendetta o il perdono, cose che sono entrambe odiose.

Il timore dell'oppressione dispone a prevenirla o a cercare aiuto attraverso
'associazione perché non c'e altra strada per garantirsi la vita e la liberta.

Chi non ha fiducia nella propria acutezza d'ingegno e meglio disposto alla
vittoria, durante i tumulti e le sedizioni, di chi si ritiene saggio o astuto. Le
persone del primo tipo, infatti, si consultano volentieri, quelle del secondo, per
timore di essere ingannate, preferiscono attaccare per prime. E durante una
sedizione, dove si e sempre sul piede di guerra, I'unione e 1'uso di tutti i vantaggi
derivanti dalla forza sono uno stratagemma migliore di qualsiasi altro che possa
discendere dall'acutezza dell'ingegno.

Le persone vanagloriose che, senza avere coscienza di possedere grandi
capacita, amano credersi dei valorosi, sono inclini soltanto all'ostentazione ma
non al rischio, perché, quando si presenta un pericolo o una difficolta, si
adoperano unicamente perché venga scoperta la loro incapacita.

I vanagloriosi che valutano la loro capacita sulla base dell'adulazione altrui o
del successo di un'azione precedente, senza fondare solidamente la loro speranza
su una vera conoscenza di se stessi, sono inclini ad impegnarsi avventatamente e
a ritirarsi, se possono, all'avvicinarsi del pericolo o della difficolta. Non vedendo
via di scampo, rischieranno l'onore, che puo essere salvato con una scusa,
piuttosto che la vita per la quale non c'e salvezza bastante.

Le persone che hanno un'alta opinione della loro saggezza in materia di
governo sono disposte all'ambizione. Infatti, 'onore dovuto alla loro saggezza va
perduto senza un impiego pubblico in un consiglio o in una magistratura. Percio
coloro che parlano con eloquenza sono inclini all'ambizione, dato che
I'eloquenza ha l'apparenza della saggezza, sia ai loro occhi che agli occhi degli



altri.

La pusillanimita dispone all'irresolutezza e, di conseguenza, a perdere le
occasioni e le migliori opportunita di azione. Infatti, se, dopo aver protratto la
deliberazione fino al momento dell'avvicinarsi dell'azione, non e ancora chiaro
che cosa sia meglio fare, cio significa che la differenza delle motivazioni, a
favore di una direzione o dell'altra, non e grande. Percio non risolversi in quel
momento equivale a perdere I'occasione dando rilievo a delle inezie. E questa e
pusillanimita.

La frugalita, anche se e una virtu nei poveri, rende inadatti a compiere quelle
azioni che richiedono la forza di molti uomini riuniti, perché indebolisce la
capacita d'azione (2) che deve essere nutrita e rinvigorita dalla ricompensa.

L'eloquenza unita all'adulazione dispone gli uomini ad avere fiducia in
coloro che la possiedono perché la prima e apparenza di saggezza e la seconda di
affabilita. Aggiungete a queste la rinomanza militare e vedrete gli uomini
disposti ad associarsi e ad assoggettarsi a coloro che le possiedono. Le prime due
hanno dato loro una garanzia contro il pericolo da parte di chi possiede queste
qualita e la seconda li garantisce contro il pericolo che puo venire dagli altri.

Il difetto di scienza, cioe l'ignoranza delle cause, dispone, o piuttosto
costringe, ad affidarsi al consiglio o all'autorita altrui. Infatti, tutti coloro che
sono interessati alla verita, se non si affidano a loro stessi, devono fidarsi
dell'opinione di qualcun altro che ritengono piu saggio di loro e non hanno
motivo di sospettare che li inganni.

L'ignoranza del significato delle parole, che e difetto di comprensione,
dispone ad accogliere con fiducia non soltanto la verita che non si conosce ma
anche gli errori e, quel che piu importa, le assurdita di coloro ai quali si presta
fiducia. Non e infatti possibile scoprire né l'errore né l'assurdita senza una
perfetta comprensione delle parole.

Dalla stessa ragione dipende il fatto che si diano nomi diversi ad una sola e
medesima cosa per la differenza delle passioni individuali, in quanto chi approva
un'opinione privata la chiama opinione, ma chi la disapprova, la chiama eresia.
Eppure eresia non significa altro che opinione privata, ma con una sfumatura
appena piu accentuata di indignazione.

Dalla stessa ragione dipende anche il fatto che non si riesca a distinguere,
senza applicazione e senza una grande capacita di comprensione, una singola
azione di molti uomini dalla pluralita di azioni di una moltitudine, come, per
esempio, la singola azione di tutti i senatori di Roma nell'uccisione di Catilina
dalla pluralita di azioni di un certo numero di senatori nell'uccisione di Cesare.
Le persone cosi inclinate sono percio disposte a scambiare per l'azione del
popolo quella che e una moltitudine di azioni compiuta da una moltitudine di



uomini, forse trascinati dalla persuasione di un singolo individuo.

L'ignoranza delle cause e della prima costituzione del diritto, dell'equita,
della legge e della giustizia dispone a fare della consuetudine e dell'esempio la
regola delle proprie azioni, in modo tale da ritenere ingiusto cio che viene punito
per consuetudine e giusto cio di cui si puo addurre un esempio di impunita e di
approvazione oppure (secondo l'espressione barbara dei legali che si servono
unicamente di questa falsa misura della giustizia) un precedente. E' un
atteggiamento simile a quello dei bambini che non hanno altra regola per le
buone e le cattive maniere se non la correzione che ricevono dai loro genitori e
dai loro maestri, con la differenza che i bambini sono costanti nell'osservanza
della regola, mentre gli uomini non lo sono. Infatti, una volta diventati forti e
ostinati, si appellano alla ragione partendo dalla consuetudine e alla
consuetudine partendo dalla ragione secondo quel che serve ai loro scopi di volta
in volta. Si allontanano dalla consuetudine quando il loro interesse lo richiede, e
si mettono contro la ragione tutte le volte che la ragione e contro di loro. Questa
e la causa del fatto che la dottrina del giusto e dell'ingiusto viene messa
continuamente in discussione, sia con la penna che con la spada, mentre questo
non accade per la dottrina delle linee e delle figure, perché agli uomini non
importa quale sia la verita in quell'argomento, dato che non contrasta con
I'ambizione, con il profitto o con la bramosia di nessuno. Non dubito infatti che,
se l'affermazione, "i tre angoli di un triangolo sono uguali a due angoli retti",
fosse stata contraria al diritto di dominio di qualcuno o all'interesse di persone
che detengono il dominio, quella dottrina sarebbe stata, se non messa in
discussione, addirittura eliminata col rogo di tutti i libri di geometria, per quanto
ne fosse stato capace colui al quale la cosa interessava.

L'ignoranza delle cause remote dispone gli uomini ad attribuire tutti gli
eventi a cause immediate e strumentali. Queste sono infatti le sole cause che
percepiscono. Per questo accade ovunque che le persone gravate dal pagamento
dei tributi alla cosa pubblica scarichino la loro collera sui pubblicani, cioé sugli
appaltatori, sugli esattori e su altri funzionari degli introiti pubblici, e seguano
coloro che accusano il governo della cosa pubblica. Di conseguenza, quando si
sono impegnati oltre ogni possibile giustificazione, se la prendono anche con
l'autorita suprema per timore di essere puniti o per la vergogna di ricevere il
perdono.

L'ignoranza delle cause naturali dispone alla credulita, tanto da far credere
molte volte a cose impossibili, perché non si conosce nulla di contrario al fatto
che possano essere vere e non si e in grado di scoprirne 1'impossibilita. E la
credulita, visto che gli uomini amano essere ascoltati in compagnia, li dispone a
mentire, cosicché la stessa ignoranza, anche senza malizia, e in grado di far si



che una persona creda a delle menzogne e ne dica, e talvolta anche ne inventi.

L'ansia per il futuro dispone a ricercare le cause delle cose, perché la loro
conoscenza rende meglio capaci di ordinare il presente in vista del massimo
vantaggio.

La curiosita o l'amore per la conoscenza delle cause conduce dalla
considerazione dell'effetto alla ricerca della causa, e poi della causa di quella
causa fino a quando si deve necessariamente arrivare da ultimo a pensare che
esista una causa per la quale non si da una causa che la preceda, ma che e eterna,
la causa che gli uomini chiamano Dio. Di conseguenza, € impossibile condurre
un'indagine approfondita sulle cause naturali senza essere per questo inclinati a
credere che esista un Dio eterno, anche se non si puo avere alcuna idea di lui
nella mente che corrisponda alla sua natura. Infatti, allo stesso modo che un
cieco nato, se ascolta delle persone che parlano di scaldarsi vicino al fuoco e
conducono anche lui a scaldarsi con lo stesso mezzo, puo facilmente concepire
ed assicurarsi che in quel luogo esiste qualcosa che si chiama fuoco e che € la
causa del calore che egli sente, ma non puo immaginare a che cosa assomigli, né
averne un'idea nella mente, alla maniera di coloro che lo vedono, cosi anche
muovendo dalle cose visibili di questo mondo e dal loro mirabile ordine, e
possibile concepire che ne esista una causa che gli uomini chiamano Dio, pur
senza averne un'idea o immagine nella mente.

Tuttavia, anche coloro che conducono poche o nessuna indagine sulle cause
naturali delle cose, per effetto del timore che deriva dalla stessa ignoranza di cio
che ha il potere di procurar loro molto bene o molto danno, sono inclini a
supporre e a fingere dentro di sé diversi tipi di poteri invisibili e ad aver timore
delle loro stesse immaginazioni e ad invocarle nei momenti di difficolta, come
anche a ringraziarle in occasione di un buon successo sperato, facendo i loro dei
delle creature della loro fantasia. E' accaduto cosi che, per la grandissima varieta
della fantasia, gli uomini hanno creato nel mondo innumerevoli specie di dei e
questo timore delle cose invisibili e il seme naturale di cio che ciascuno chiama
religione con riguardo a se stesso e superstizione in riferimento a coloro che
venerano o temono quel potere in forme diverse.

Poiché molti hanno osservato questo seme della religione, alcuni tra coloro
che I'hanno osservato sono stati inclini a nutrirlo, a coltivarlo, a formalizzarlo
nelle leggi e ad aggiungervi, di loro propria invenzione, qualche opinione sulle
cause degli eventi futuri con cui pensavano d'esser meglio capaci di governare
gli altri e di fare il maggior uso dei loro poteri a proprio vantaggio.



Capitolo dodicesimo.

LA RELIGIONE.

Dato che i segni e i frutti della "religione" non si trovano che nell'uomo, non
vi e ragione di dubitare che anche il germe della "religione" non si trovi che
nell'vomo e che consista in qualche qualita sua propria o che almeno si trovi in
lui a un grado rimarchevole, quale non si trova nelle altre creature viventi.

In primo luogo, e proprio della natura degli uomini indagare le cause degli
eventi cui assistono, chi piu chi meno, ma tutti quel tanto sufficiente per nutrire
curiosita nella ricerca delle cause della propria buona e cattiva fortuna;

in secondo luogo, alla vista di una cosa che ha un inizio, pensare anche che
ha avuto una causa che ne ha determinato l'inizio proprio in quel dato momento e
non prima o dopo;

in terzo luogo, mentre gli animali non conoscono altra felicita che non sia il
quotidiano godere del loro cibo, del loro benessere, della loro concupiscenza
(non avendo che una scarsa o nessuna previsione del tempo a venire, per
mancanza di osservazione e di memoria dell'ordine, della consequenzialita e
della dipendenza delle cose che vedono), I'vomo osserva come un evento sia
stato prodotto da un altro e ne ricorda l'antecedente e il conseguente; e quando
non puo accertarsi delle vere cause delle cose (infatti le cause della buona e della
cattiva fortuna sono per la maggior parte invisibili), le congettura: o quelle che
gli suggerisce la sua immaginazione (1), oppure si affida all'autorita di altri che
considera suoi amici e piu saggi di se stesso.

Le prime due [inclinazioni] creano ansieta. Infatti, essendo certo che tutte le
cose accadute fino ad ora o che accadranno in seguito hanno una causa, e
impossibile per un uomo, che si sforza continuamente di mettersi al riparo dal
male che teme e di procurarsi il bene che desidera, non essere in un'apprensione
perpetua riguardo al tempo a venire. Cosi tutti gli uomini, e specialmente coloro
che vedono troppo in la, si trovano in una condizione simile a quella di
Prometeo: infatti, come Prometeo (nome che tradotto significa "l'uomo
prudente™) era incatenato sul monte Caucaso, luogo da cui si gode un'ampia vista
e in cui un'aquila che si nutriva del suo fegato ne divorava di giorno quanto ne
ricresceva durante la notte, cosi quell'uomo che, preoccupato del futuro, guarda



troppo avanti a sé, ha il cuore tutto il giorno roso dalla paura della morte, della
poverta o di altre calamita e non trova quiete né tregua alla sua ansieta se non nel
sonno.

Questo perpetuo timore che accompagna incessantemente |'umanita
sprofondata nell'ignoranza delle cause, per cosi dire nelle tenebre, deve
necessariamente avere qualcosa per oggetto. Percio, quando non vi e nulla da
vedere, non vi e nulla cui imputare la propria buona o cattiva fortuna, se non un
qualche "potere" o agente "invisibile". E' forse in questo senso che alcuni antichi
poeti hanno detto che gli dei sono stati da principio creati dalla paura umana (2),
il che, detto degli dei (vale a dire dei molti dei pagani) e interamente vero. Ma il
fatto di riconoscere un unico Dio, eterno, infinito e onnipotente puo piu
facilmente essersi originato dal desiderio degli uomini di conoscere le cause dei
corpi naturali, le loro diverse virtu e azioni, piuttosto che dal timore di quello che
sarebbe accaduto loro in avvenire. Infatti, colui che da qualsiasi effetto che vede
prodursi, ne pervenisse con il ragionamento alla causa prossima e immediata, e
di li alla causa della causa, e si immergesse totalmente nella ricerca delle cause,
giungerebbe alla fine a questo: che ci deve essere un primo e unico motore
(come persino i filosofi pagani hanno ammesso), vale a dire una causa prima ed
eterna di tutte le cose, che e cio che gli uomini intendono con il nome di Dio; e
tutto cio senza preoccuparsi per la propria fortuna, I'ansia della quale induce alla
paura e impedisce la ricerca delle cause delle altre cose, dando quindi occasione
di inventare tanti dei quanti sono gli uomini che li inventano.

Quanto alla materia o sostanza degli agenti invisibili, cosi immaginati (3), gli
uomini, con la riflessione naturale, non potevano che imbattersi in questo
concetto: che la materia era la stessa di quella dell'anima umana; e che I'anima
umana era della stessa sostanza di cio che appare al dormiente in sogno o in uno
specchio a chi e sveglio, apparizioni che, non sapendo che non sono altro che
creazioni dell'immaginazione (4), gli uomini prendono per sostanze reali ed
esterne; percio le chiamano spettri, come i Latini le chiamavano "imagines" e
"umbrae" e le credevano spiriti, vale a dire sottili corpi eterei e credevano che
quegli agenti invisibili che temevano, fossero simili a loro, a parte il fatto che
appaiono e si dileguano a loro piacimento. Ma l'opinione che tali spiriti fossero
incorporei o immateriali non ha mai potuto entrare naturalmente nella mente di
alcuno, perché, pur potendo gli uomini assemblare termini di significato
contraddittorio, come spirito e "incorporeo"”, tuttavia non possono mai
immaginare qualcosa che vi corrisponda. Percio, gli uomini, che con la loro
propria meditazione arrivano a riconoscere un solo Dio, infinito, onnipotente ed
eterno, preferiscono ammettere che e incomprensibile e al di sopra della loro
capacita di comprensione piuttosto che definire la sua natura con spirito



"incorporeo” e confessare in seguito che la loro definizione e inintelligibile;
oppure, se gli conferiscono un tale titolo, non glielo danno "dogmaticamente",
con l'intenzione di rendere comprensibile la natura divina, ma "piamente", per
onorarlo con attributi il piu distante possibile, quanto al significato, dalla
grossolanita dei corpi visibili.

Inoltre, quanto al modo in cui pensano che questi agenti invisibili operino i
loro effetti, vale a dire quali cause immediate abbiano utilizzato perché le cose
accadessero, gli uomini che ignorano cosa sia cio che noi chiamiamo "causare"
(vale a dire quasi tutti gli uomini) non hanno altra regola di congettura se non
I'osservare e il ricordare quello che hanno visto precedere un effetto simile
qualche altra volta, o delle altre volte, in precedenza, senza affatto percepire tra
I'evento antecedente e quello successivo alcuna dipendenza o connessione.
Percio, sulla base di cose simili avvenute in passato si aspettano che cose simili
avvengano in futuro e si aspettano superstiziosamente la buona o cattiva sorte (5)
da cose che non hanno affatto parte alcuna nel causarla: cosi gli Ateniesi, per la
guerra di Lepanto, pretesero un altro Formione (6) e la fazione di Pompeo un
altro Scipione, per la guerra in Africa (7). E da allora, altri hanno fatto altrettanto
in svariate occasioni. Similmente, attribuiscono la propria sorte (8) a un astante o
a un luogo che porta fortuna o sfortuna, a parole pronunciate, specialmente se vi
si trova il nome di Dio, come gli incantesimi e gli scongiuri (la liturgia delle
streghe), perché credono che tali parole abbiano il potere di convertire una pietra
in pane, il pane in un uomo, o qualsiasi cosa in qualunque altra.

In terzo luogo, quanto al culto che gli uomini rendono naturalmente alle
potenze (9) invisibili, questo non puo consistere in altro che nelle stesse
espressioni di riverenza di cui farebbero uso nei confronti degli uomini: doni,
petizioni, ringraziamenti, atteggiamento sottomesso, maniera riguardosa di
rivolgersi loro, contegno serio, parole ben meditate, giuramenti (vale a dire
assicurazione reciproca delle promesse) prestati invocando il loro nome. Oltre a
cio, la ragione non suggerisce altro, ma lascia agli uomini la scelta di fermarsi i
o, per ulteriori cerimonie, di affidarsi a coloro che giudicano piu saggi di loro
stessi.

Infine, riguardo al modo in cui queste potenze invisibili rivelano agli uomini
le cose che accadranno in futuro, specialmente quelle relative alla loro buona o
cattiva fortuna in generale, o al loro successo o insuccesso in qualche impresa
particolare, gli uomini si trovano naturalmente a un punto morto; se non che,
essendo soliti congetturare il futuro in base al passato, sono molto portati, non
solo a considerare delle coincidenze casuali, dopo che si sono verificate una o
due volte, come pronosticanti da allora in poi un caso simile, ma anche a prestar
fede a simili pronostici fatti da altri uomini, verso i quali hanno nutrito almeno



una volta una buona opinione.

In queste quattro cose, il credere negli spiriti (10), l'ignoranza delle cause
seconde, la devozione nei confronti di cio che gli uomini temono, 1'attribuzione
del valore di pronostico alle coincidenze casuali, consiste il germe naturale della
"religione", il quale, a causa della differenza di immaginazione (11), di giudizi,
di passioni dei diversi uomini, ha dato origine, sviluppandosi, a cerimonie cosi
differenti che quelle praticate da un uomo appaiono per la maggior parte ridicole
a un altro.

Questi germi, infatti, sono stati coltivati da due categorie di uomini. Una e
composta da coloro che li hanno coltivati e disposti conformemente alla propria
inventiva, l'altra da quelli che I'hanno fatto per ordine di Dio e sotto la sua
direzione; ma entrambe 1'hanno fatto con lo scopo di rendere quegli uomini che
si fidavano di loro maggiormente disposti all'obbedienza, alle leggi, alla pace,
alla carita e alla societa civile. Cosicché, la religione dei primi e parte della
politica umana e insegna parte dei doveri che i re terreni impongono ai loro
sudditi. La religione dei secondi e politica divina e contiene i precetti per coloro
che si sono resi sudditi del regno di Dio. Alla prima categoria appartenevano
tutti i fondatori di Stati e i legislatori dei Gentili; alla seconda appartenevano
Abramo, Mose, e il nostro benedetto Salvatore, per il cui tramite le leggi di Dio
sono giunte sino a noi.

Quanto a quella parte della religione che consiste in opinioni relative alla
natura delle potenze invisibili, non vi € quasi nulla, tra le cose che hanno un
nome, che non sia stato considerato dai Gentili, in un luogo o nell'altro, un dio o
un diavolo, o, per invenzione dei loro poeti, animato, abitato o posseduto da
questo o quell'altro spirito.

L'informe materia del mondo era un dio, sotto il nome di "Chaos".

Il cielo, I'oceano, i pianeti, il fuoco, la terra, i venti erano altrettanti dei.

Furono deificati uomini, donne, un uccello, un coccodrillo, un vitello, un
cane, una serpe, una cipolla, un porro. Inoltre, riempirono di spiriti chiamati
"demoni" quasi tutti i luoghi: le pianure di "Pan" e "Panisci" o satiri; i boschi di
fauni e ninfe; il mare di tritoni e di altre ninfe; ogni fiume e fontana di uno
spettro dello stesso nome e di ninfe; ogni casa dei suoi "Lari" o anime degli
antenati; ogni uomo del proprio "genio"; l'inferno di spettri e di dignitari del
mondo degli spiriti (12), come Caronte, Cerbero, e le Furie; e durante la notte,
tutti i luoghi di Larve, Lemuri, spettri dei defunti, e un intero regno di fate e di
folletti. Hanno anche attribuito carattere divino ed eretto templi a meri accidenti
e qualita, come il Tempo, la Notte, il Giorno, la Pace, la Concordia, I'Amore, la
Rivalita, la Virtu, 1'Onore, la Salute, la Ruggine, la Febbre e simili, che
pregavano per ottenere o per evitare tali cose, come se ci fossero degli spettri



con quei nomi sospesi sulle loro teste, che potevano lasciare cadere o trattenere
quel bene o quel male che pregando chiedevano di ottenere o di evitare.
Invocavano anche il loro proprio ingegno (13) sotto il nome di "Muse"; la loro
propria ignoranza sotto il nome di "Fortuna"; la loro propria concupiscenza sotto
il nome di "Cupido"; il loro proprio furore sotto il nome di "Furie"; i loro organi
genitali sotto il nome di "Priapo"; e attribuivano le loro polluzioni a "Incubi" e
"Succubi”, al punto che non vi era niente che un poeta potesse introdurre come
persona nel suo poema, niente di cui essi non facessero un "dio" o un "diavolo".

Gli stessi autori della religione dei Gentili, individuando il secondo
fondamento della religione, che e l'ignoranza, da parte degli uomini, delle cause,
e quindi la loro propensione ad attribuire la propria fortuna a cause che non
hanno chiaramente alcuna relazione con essa, ne approfittarono per introdurre
nella loro ignoranza, in luogo delle cause seconde, un genere di dei secondi e
strumentali: attribuirono la causa della fecondita a Venere; la causa delle arti ad
Apollo; dell'acutezza e dell'astuzia a Mercurio; delle tempeste e degli uragani a
Eolo, e di altri effetti, ad altri dei, al punto che tra i pagani vi era una varieta di
dei grande quasi quanto quella delle occupazioni.

E agli atti di culto che gli uomini, in modo naturale, ritenevano appropriati ai
loro dei, vale a dire offerte, preghiere, ringraziamenti e quanto poc'anzi
menzionato, gli stessi legislatori dei Gentili hanno aggiunto le loro immagini, sia
dipinte sia scolpite, affinché gli uomini piu ignoranti (cioé la gran parte, la
generalita del popolo) pensando che gli dei, a rappresentazione dei quali esse
erano fatte, fossero realmente contenuti, per cosli dire alloggiati in esse, li
potessero tanto piu terre; e li dotarono di terre, case, funzionari e rendite, il tutto
sottratto ad ogni altro uso umano, vale a dire consacrato e reso sacro a quei loro
idoli, come grotte, boschetti, selve, montagne e intere isole. E attribuirono loro
non solo la forma, ad alcuni di uomini, ad altri di animali e ad altri ancora di
mostri, ma anche le facolta e le passioni degli uomini e degli animali, come la
sensazione, la parola, il sesso, la concupiscenza, la generazione (e cio non solo
per propagare, accoppiandoli tra di loro, la razza degli déi, ma anche per
generare, accoppiandoli con uomini e donne, degli dei ibridi, e unicamente ospiti
del cielo, come Bacco, Ercole e altri); e inoltre attribuirono loro la collera, la
vendetta e le altre passioni degli esseri viventi, con le azioni che ne conseguono,
come la frode, il furto, I'adulterio, la sodomia e qualsiasi vizio che possa essere
considerato un effetto di potere o una causa di piacere; e tutti quei vizi che tra gli
uomini sono considerati contrari alla legge piu che all'onore.

Infine, ai pronostici del tempo a venire che, nell'ordine naturale, non sono
altro che congetture fondate sull'esperienza del passato e, nell'ordine
soprannaturale, che una rivelazione divina, questi stessi autori della religione dei



Gentili hanno aggiunto, in parte sulla base di una pretesa esperienza, in parte
sulla base di una pretesa rivelazione, innumerevoli altre superstiziose pratiche
divinatorie; e fatto credere agli uomini che essi avrebbero trovato la propria
fortuna, talvolta nei responsi ambigui o privi di senso dei sacerdoti di Delfi,
Delo, Ammone e di altri celebri oracoli: responsi deliberatamente resi ambigui,
al fine di appropriarsi in ogni caso dell'avvenimento o assurdi, per effetto dei
vapori tossici del luogo, cosa molto frequente nelle grotte solforose; talvolta
nelle foglie delle Sibille, delle cui profezie (simili forse a quelle di
"Nostradamus", per il fatto che i frammenti ancora esistenti sembrano essere
un'invenzione di tempi piu recenti) v'erano alcuni libri, famosi al tempo della
Repubblica romana, talvolta nei discorsi privi di significato di folli, che si
supponeva fossero posseduti da uno spirito divino, possessione che chiamavano
entusiasmo (questi generi di predizione di eventi erano noti sotto il nome di
teomanzia o profezia); talvolta nell'aspetto (14) degli astri al momento della
nascita (cosa che era chiamata oroscopia e considerata parte dell'astrologia
giudiziaria); talvolta nelle loro proprie speranze e timori (cosa che era chiamata
thymomantica o presagio); talvolta nelle predizioni delle streghe, che
pretendevano di parlare con i morti (cosa che e chiamata necromanzia, scongiuro
e stregoneria, e che non e che impostura associata a furfanteria); talvolta nel volo
casuale o nel pasto degli uccelli (cosa che era chiamata augurio); talvolta nelle
interiora di un animale sacrificato (e questa era 1""aruspicina"); talvolta nei sogni;
talvolta nel gracchiare dei corvi o nel cinguettare degli uccelli; talvolta nei
lineamenti del volto (cosa che era chiamata metoposcopia), o, per mezzo della
chiromanzia, nelle linee della mano; in parole fortuite, chiamate "omina";
talvolta in mostri o in avvenimenti insoliti, come eclissi, comete, meteore di una
specie rara, terremoti, inondazioni, nascite strane e cose simili (che essi
chiamavano "portenta" e "ostenta", perché si pensava che presagissero (15) o
preannunziassero l'avvento di qualche grande calamita); talvolta semplicemente
nel tirare a sorte, come a testa o croce; nella conta dei fori di un setaccio; nei
versi di Omero e di Virgilio scorsi a caso e in innumerevoli altre invenzioni
ugualmente vane. Tale e infatti la facilita con cui gli uomini sono indotti a
credere a qualsiasi cosa provenga da quelli che hanno acquistato credito presso
di loro e che sanno, con gentilezza e con destrezza, sfruttare la loro paura e la
loro ignoranza.

Percio i primi fondatori e legislatori di Stati, tra i Gentili, le cui finalita erano
solo quelle di mantenere gli uomini nell'obbedienza e nella pace, hanno avuto
cura, in ogni luogo: primo, di imprimere nelle loro menti la credenza che i loro
precetti in materia di religione non potevano procedere dalla loro propria
invenzione, ma dai dettami di un qualche dio o di un qualche altro spirito;



oppure che essi stessi erano di una natura superiore a quella dei semplici mortali,
di modo che le loro leggi potessero essere tanto piu facilmente accettate. Cosl,
Numa Pompilio pretendeva di ricevere dalla ninfa Egeria le cerimonie che
istituiva tra i Romani; e il primo re e fondatore del regno del Peru pretendeva
che lui e sua moglie fossero i figli del sole; e Maometto, per istituire la sua
nuova religione, pretendeva di dialogare con lo Spirito Santo, presente sotto
forma di colomba. In secondo luogo, si sono preoccupati di far credere che
quelle stesse cose che erano vietate dalle leggi dispiacevano agli dei. In terzo
luogo, di prescrivere cerimonie, supplicazioni, sacrifici e feste capaci, si doveva
credere, di placare la collera degli dei; di far credere che le sconfitte di guerra, le
grandi epidemie, i terremoti e le sventure di ciascun uomo, provenivano dalla
collera degli dei, collera originatasi a sua volta dalla negligenza con cui gli
uomini avevano atteso al loro culto, o da una dimenticanza, o da un errore in
qualche punto delle cerimonie prescritte. E sebbene tra gli antichi Romani non
fosse proibito negare cio che nei poeti e scritto sulle pene e sui piaceri dopo
questa vita, cose che diversi uomini che in quella societa ebbero grande autorita
e peso hanno apertamente deriso nelle loro "arringhe", tuttavia quelle credenze
godettero sempre di maggior forza delle convinzioni contrarie.

E con queste ed altre simili istituzioni finalizzate al loro scopo (che era la
pace nello Stato), essi ottennero che il popolo, imputando la colpa delle proprie
sventure a negligenza o errori nelle cerimonie, o alla propria disobbedienza alle
leggi, fosse poco portato a ribellarsi ai suoi governanti; e che, essendo abbagliato
dai fasti e dai divertimenti delle feste e dei giochi pubblici, celebrati in onore
degli dei, non occorresse nient'altro che pane per tenerlo lontano dal malcontento
e dai mormorii contro lo Stato. E' per questo che i Romani, che avevano
conquistato la maggior parte del mondo allora conosciuto, non si fecero scrupolo
di tollerare qualsiasi religione nella stessa citta di Roma, a meno che non
contenesse qualcosa di incompatibile con il loro governo civile; e non si legge
che vi fosse vietata qualche religione, all'infuori di quella degli Ebrei, i quali
(costituendo il regno peculiare di Dio) consideravano illegittimo accettare di
sottomettersi a qualsivoglia re mortale o Stato terreno. Cosi si vede in che modo
la religione dei Gentili era una parte del loro ordinamento politico (16).

Ma laddove e Dio stesso che, per rivelazione soprannaturale, ha istituito la
religione, ivi ha anche costituito per sé un regno peculiare e ha dato leggi
riguardanti la condotta degli uomini non solo verso di lui ma anche degli uni
verso gli altri; e per questo che nel regno di Dio I'ordinamento politico (17) e le
leggi civili sono una parte della religione; e li non ha quindi luogo la distinzione
tra potere temporale e potere spirituale. E' vero che Dio e re di tutta la terra:
tuttavia, egli puo essere re di una nazione peculiare ed eletta. Non vi e infatti in



ci0 maggiore incongruenza di quanta ve ne sarebbe se colui che detiene il
comando generale dell'intero esercito avesse, in aggiunta, un reggimento
peculiare o una compagnia sua propria. Dio e re di tutta la terra in virtu della sua
potenza (18), ma e re per patto del suo popolo eletto. Ma ad un'esposizione piu
esaustiva del regno di Dio, sia per natura sia per patto, ho riservato un altro
luogo nel prosieguo del discorso.

Non e difficile, a partire dalla diffusione della religione, comprendere, nei
loro primi germi o principi, le cause che la originano. Essi si riducono alla
convinzione dell'esistenza di una divinita e di potenze invisibili e soprannaturali
e non possono mai essere aboliti nella natura umana fino al punto da impedire di
fare ancora sorgere nuove religioni, se ricevono le cure di uomini capaci di tale
compito.

Infatti, dato che tutte le religioni costituite si fondano da principio sulla fede
che una moltitudine di uomini ripone in un singolo uomo, che essi ritengono non
solo saggio e che lotta per la loro felicita, ma anche santo - cui Dio stesso si e
degnato di rivelare la propria volonta in modo soprannaturale - ne consegue
necessariamente, allorché coloro che detengono il governo della religione
arrivano a far si che si dubiti della saggezza di quegli uomini, della loro sincerita
o della loro benevolenza (19), o allorché questi non saranno in grado di mostrare
alcun segno attendibile di rivelazione divina, che similmente si dubiti della
religione che desiderano sostenere e che (non essendoci il timore della spada
civile) la si contesti e rifiuti.

Cio che toglie la reputazione di saggezza a colui che forma una religione, o
che vi aggiunge qualcosa quando e gia formata, € ingiungere di credere a
proposizioni contraddittorie: infatti, non e assolutamente possibile che entrambi i
termini di una contraddizione siano veri; percio, ingiungere di credervi e un
indice di ignoranza che ne smaschera I'autore e che lo discredita in tutte le altre
cose che propone come derivanti da rivelazione soprannaturale; rivelazione che
un uomo puo in realta ricevere in merito a molte cose che sono al di sopra della
ragione naturale ma non ad alcuna contraria ad essa.

Cio che toglie la reputazione di sincerita e fare o dire cose che mostrano che
non si crede a cio che si esige che altri credano; tutte queste azioni o parole
vengono percio definite scandalose perché sono intoppi che fanno cadere gli
uomini sulla via della religione, come l'ingiustizia, la crudelta, 1'empieta,
I'avarizia e la lussuria. Infatti, chi puo credere che colui che commette
abitualmente azioni che derivano da qualcuna di queste radici, creda all'esistenza
di qualche potenza invisibile, da temersi, simile a quella con cui spaventa gli
altri per colpe minori?

Cio che toglie la reputazione di benevolenza e lo smascheramento dei fini



personali: come quando la credenza che alcuni esigono da altri porta o sembra
portare ad una loro acquisizione di dominio, ricchezza e dignita o ad assicurare
piacere, ad essi solo o ad essi soprattutto. Infatti, cio che permette agli uomini di
ottenere un beneficio personale, si ritiene che questi lo facciano nel loro
interesse e non per amore degli altri.

Per ultimo, la testimonianza che gli uomini possono rendere della divina
chiamata non puo essere altro che l'operare miracoli; o fare vere profezie (che
pure sono un miracolo); o avere una straordinaria buona sorte (20). Percio,
quando a quegli articoli di religione dati da coloro che hanno operato questi
miracoli, ne vengono aggiunti altri da parte di persone che non confermano la
loro chiamata con dei miracoli, tali articoli non suscitano negli uomini maggior
credenza di quella operata in loro dalle consuetudini e dalle leggi dei luoghi in
cui sono stati educati. Infatti, cosi come nelle cose naturali gli uomini di buon
senso esigono segni e prove naturali, allo stesso modo nelle cose soprannaturali
essi esigono segni soprannaturali (cioe i miracoli) prima di credere intimamente
e dal profondo del cuore.

Tutte queste cause dell'indebolimento della fede negli uomini appaiono
chiaramente negli esempi seguenti. In primo luogo, abbiamo 1'esempio dei figli
di Israele i quali, quando Mose, che aveva provato loro la sua chiamata operando
miracoli e conducendoli felicemente fuori d'Egitto, si assento per soli quaranta
giorni, ripudiarono il culto del vero Dio che egli aveva raccomandato loro e,
elevando (Esodo 32.1, 2) un vitello d'oro come loro dio, ricaddero nell'idolatria
degli Egiziani dalla quale erano stati cosi recentemente liberati. E di nuovo, dopo
che furono morti Mose, Aronne, Giosue e quella generazione che aveva visto le
grandi opere compiute da Dio in Israele (Giudici 2.11), sorse un'altra
generazione che servi Baal. Cosi, venendo meno i miracoli, anche la fede venne
meno.

E ancora: quando i figli di Samuele (1 Samuele 8,3), da lui nominati giudici
a Beerseba, accettarono doni e giudicarono in modo ingiusto, il popolo di Israele
rifiuto che Dio fosse ancora suo re in modo diverso da come lo era degli altri
popoli; percio, domando a gran voce a Samuele di scegliergli un re alla maniera
delle nazioni. Cosl, venendo meno la giustizia, anche la fede venne meno, al
punto che destituirono il loro Dio del potere regale che esercitava su di loro (21).

E se, mentre si radicava la religione cristiana, gli oracoli cessarono in ogni
parte delllTmpero Romano e il numero dei cristiani si accresceva in modo
straordinario ogni giorno per effetto della predicazione degli Apostoli e degli
Evangelisti, gran parte di quel successo puo ragionevolmente essere attribuita al
disprezzo che gli stessi sacerdoti dei Gentili di quel tempo avevano suscitato con
le loro impurita e i loro intrighi tra i principi. Anche la religione della Chiesa di



Roma fu abolita in Inghilterra e in molte altre parti della Cristianita, in parte per
la medesima causa - tanto il venir meno della virtu nei pastori fa venir meno la
fede nel popolo - in parte perché gli scolastici introdussero nella religione la
filosofia e la dottrina di Aristotele, da cui sorsero cosl tante contraddizioni e
assurdita da far si che il clero fosse reputato ignorante e mosso da intenti
fraudolenti e da indurre il popolo a ribellarglisi, sia contro il volere dei suoi
principi, come in Francia e in Olanda, sia seguendone il volere, come in
Inghilterra.

Infine, tra i punti che la Chiesa di Roma ha dichiarato necessari alla salvezza,
ve ne sono tanti cosi manifestamente a vantaggio del papa e dei suoi sudditi
spirituali residenti nei territori di altri principi cristiani che, se non fosse per la
reciproca rivalita di quei principi, essi potrebbero, senza guerre e senza disordini,
eliminare ogni autorita straniera con la stessa facilita con cui questa era stata
eliminata in Inghilterra. Infatti, chi € che non vede chi trae vantaggio dal far
credere che un re non deriva la propria autorita da Cristo, a meno che non sia
incoronato da un vescovo? che un re, se e sacerdote, non puo sposarsi? che se un
principe € nato da un matrimonio legittimo o illegittimo deve essere giudicato
d'autorita da Roma? che i sudditi possono essere affrancati dall'obbligo di fedelta
(22) se il re e giudicato eretico dal tribunale di Roma? che un re puo essere
deposto senza motivo da un papa (come lo fu Chilperico (23) di Francia grazie a
papa Zaccaria) e il suo regno dato a uno dei suoi sudditi? che il clero secolare e
regolare, in qualunque paese, deve essere sottratto alla giurisdizione del proprio
re, nelle cause criminali? O chi non vede a profitto di chi tornano gli onorari
delle messe private e i proventi del purgatorio e altre attestazioni di interesse
privato, sufficienti a mortificare la fede piu viva se (come ho detto) il magistrato
civile e la consuetudine non la sostenessero piu di quanto faccia la convinzione
che la gente ha della santita, della saggezza, o della probita dei suoi dottori?
Posso dunque attribuire tutti i cambiamenti di religione di questo mondo ad una
sola e medesima causa, vale a dire al discredito in cui cadono i sacerdoti e cio
non solo tra i cattolici ma anche in quella Chiesa che piu di tutte ha la pretesa di
aver attuato una riforma.



Capitolo tredicesimo.

LA «CONDIZIONE NATURALE» DELL'UMANITA" RIGUARDO ALLA
SUA FELICITA' E ALLA SUA MISERIA.

La natura ha fatto gli uomini cosi uguali nelle facolta del corpo e della mente
che, benché talvolta si trovi un uomo palesemente piu forte, nel fisico, o di
mente piu pronta di un altro, tuttavia, tutto sommato, la differenza tra uomo e
uomo non e cosi considerevole al punto che un uomo possa da cio rivendicare
per sé un beneficio cui un altro non possa pretendere tanto quanto lui. Infatti,
quanto alla forza corporea, il piu debole ne ha a sufficienza per uccidere il piu
forte, sia ricorrendo a una macchinazione segreta, sia alleandosi con altri che
corrono il suo stesso pericolo.

Quanto alle facolta della mente (lasciando da parte le arti fondate sulle parole
e in particolar modo quell'abilita di procedere secondo regole generali e
infallibili, che si definisce scienza, e che pochissimi possiedono e solo rispetto a
poche cose, non essendo questa una facolta naturale e innata, né acquisita
occupandosi di qualcos'altro, come la prudenza), trovo che tra gli uomini vi sia
un'eguaglianza ancora piu grande di quella della forza fisica. Infatti, come la
prudenza non é che esperienza la quale, in tempi uguali, viene dispensata in
egual misura a tutti gli uomini per le cose cui si applicano in egual misura. Cio
che puo forse rendere non credibile una tale uguaglianza non é altro che la vana
concezione che si ha della propria saggezza, che quasi tutti ritengono di
possedere a un livello piu alto del volgo, vale a dire di tutti eccetto se stessi e
pochi altri che essi approvano, godendo questi di buona reputazione e
condividendo le loro stesse opinioni. Infatti, tale & la natura degli uomini che, per
quanto questi possano riconoscere in molti altri maggiore perspicacia (1),
eloquenza o erudizione, tuttavia difficilmente crederanno che vi siano molti
uomini saggi come loro: infatti, essi vedono la loro propria perspicacia da vicino,
quella degli altri da lontano. Ma cio prova l'uguaglianza degli uomini su questo
punto, piuttosto che la loro ineguaglianza. Infatti, di solito, non vi e prova
migliore di un'eguale distribuzione di una cosa, qualunque essa sia, del fatto che
ciascuno e appagato da quel che ha.

Da questa uguaglianza di capacita nasce un'uguaglianza nella speranza di



raggiungere i propri fini. Percio, se due uomini desiderano la medesima cosa, di
cui tuttavia non possono entrambi fruire, diventano nemici e, nel perseguire il
loro scopo (che e principalmente la propria conservazione e talvolta solo il
proprio piacere) cercano di distruggersi o di sottomettersi 1'un l'altro. Onde
accade che, laddove un aggressore non ha che da temere il potere individuale di
un altro uomo, se uno pianta, semina, edifica o possiede una posizione
vantaggiosa, Ci si puo verosimilmente aspettare che altri, armati di tutto punto e
dopo aver unito le loro forze, arrivino per deporlo e privarlo, non solo del frutto
del suo lavoro, ma anche della vita o della liberta. Ma il nuovo aggressore corre
a sua volta il rischio di un'altra aggressione.

A causa di questa diffidenza dell'uno verso 1'altro, non esiste per alcun uomo
mezzo di difesa cosi ragionevole quanto l'agire d'anticipo, vale a dire
I'assoggettare, con la violenza o con l'inganno, la persona di tutti gli uomini che
puo, fino a che non vede nessun altro potere abbastanza grande da metterlo in
pericolo; cio non e niente piu di quanto esiga la conservazione di se stesso, ed e
cosa in generale ammessa. E poiché esistono degli uomini che provano piacere
nel contemplare il loro proprio potere nelle azioni di conquista, che essi
praticano piu di quanto non richieda la loro sicurezza, se gli altri, che in altre
circostanze sarebbero lieti di vivere tranquilli entro modesti limiti, non
accrescessero il loro potere con l'aggressione, non sarebbero in grado, stando
solo sulla difensiva, di sopravvivere a lungo. Di conseguenza, un tale
accrescimento del dominio sugli uomini, essendo necessario alla conservazione
di un uomo, deve essergli consentito.

Inoltre, gli uvomini non provano il piacere dello stare in compagnia (ma al
contrario molta afflizione) laddove non esiste un potere capace di incutere a tutti
soggezione. Infatti, ciascuno bada a che il suo compagno nutra per lui la stessa
stima che egli nutre per se stesso e ad ogni segno di disprezzo o di
sottovalutazione per natura si sforza, per quanto puo, di estorcere da quelli che lo
disprezzano una stima piu grande arrecando loro danno, e da tutti gli altri
attraverso un siffatto esempio (il che e ampiamente sufficiente, tra coloro che
non hanno un potere comune a tenerli in pace, a portarli a distruggersi
reciprocamente).

Cosicché, troviamo nella natura umana tre cause principali di contesa: in
primo luogo la rivalita; in secondo luogo la diffidenza; in terzo luogo 1'orgoglio
(2).

La prima porta gli uomini ad aggredire per trarne un vantaggio; la seconda
per la loro sicurezza; la terza per la loro reputazione. Nel primo caso ricorrono
alla violenza per rendersi padroni della persona di altri uomini, delle loro donne,
dei loro figli e del loro bestiame; nel secondo caso per difenderli. Nel terzo caso,



per delle inezie, ad esempio per una parola, un sorriso, una divergenza di
opinioni, e qualsiasi altro segno di disistima, direttamente rivolto alla loro
persona o a questa di riflesso, essendo indirizzato ai loro familiari, ai loro amici,
alla loro nazione, alla loro professione o al loro nome.

Da cio, appare chiaramente che quando gli uomini vivono senza un potere
comune che li tenga tutti in soggezione, essi si trovano in quella condizione
chiamata guerra: guerra che e quella di ogni uomo contro ogni altro uomo. La
GUERRA, infatti, non consiste solo nella battaglia o nell'atto di combattere, ma
in uno spazio di tempo in cui la volonta di affrontarsi in battaglia e
sufficientemente dichiarata: la nozione di tempo va dunque considerata nella
natura della guerra, come lo e nella natura delle condizioni atmosferiche. Infatti,
come la natura del cattivo tempo non risiede in due acquazzoni, bensi nella
tendenza verso questo tipo di situazione, per molti giorni consecutivi, allo stesso
modo la natura della guerra non consiste nel combattimento in sé, ma nella
disposizione dichiarata verso questo tipo di situazione, in cui per tutto il tempo
in cui sussiste non vi e assicurazione del contrario. Ogni altro tempo e PACE.

Percio, tutte le conseguenze di un tempo di guerra, in cui ciascuno e nemico
di ciascuno, sono le stesse dei tempo in cui gli uomini vivono senz'altra
sicurezza che quella di cui li dotera la loro propria forza o la loro propria
ingegnosita. In tali condizioni, non vi e posto per l'operosita ingegnosa,
essendone incerto il frutto: e di conseguenza, non vi € né coltivazione della terra,
né navigazione, né uso dei prodotti che si possono importare via mare, né
costruzioni adeguate, né strumenti per spostare e rimuovere le cose che
richiedono molta forza, né conoscenza della superficie terrestre, né misurazione
del tempo, né arti, né lettere, né societa; e, cio che e peggio, v'e il continuo
timore e pericolo di una morte violenta; e la vita dell'uomo é solitaria, misera,
ostile, animalesca e breve.

Puo sembrare strano a chi non abbia ben soppesato tali cose, che la natura
possa dividere gli uomini in questo modo e renderli inclini ad aggredirsi e a
distruggersi l'un l'altro; € dunque forse probabile che, non fidandosi di questa
inferenza tratta dalle passioni, egli desideri vederla confermata dall'esperienza.
Rifletta dunque tra sé sul fatto che quando intraprende un viaggio si arma e cerca
di andare ben accompagnato; che quando va a dormire sbarra le porte, che
addirittura quando € nella sua casa chiude a chiave i suoi forzieri; e tutto cio
sapendo che vi sono leggi, e funzionari pubblici armati, per vendicare tutte le
offese che dovessero essergli fatte. Quale opinione ha dei suoi consudditi quando
cavalca armato? dei suoi concittadini quando sbarra le sue porte? dei suoi figli e
dei suoi servitori quando chiude a chiave i suoi forzieri? Non accusa egli
I'umanita con le sue azioni, come faccio io con le mie parole? Ma, con cio, né io



né lui accusiamo la natura umana. I desideri e le altre passioni dell'uvomo non
sono in sé peccato. E neppure lo sono le azioni che procedono da quelle passioni,
sino a quando non si conosce una legge che le vieti; e non si possono conoscere
le leggi sino a che non vengono fatte; e nessuna legge puo essere fatta sino a che
non ci si e accordati sulla persona che la deve fare.

Si puo forse pensare che non vi sia mai stato un tempo e uno stato di guerra
come questo, ed io credo che nel mondo non sia mai stato cosi in generale; ma vi
sono molti luoghi ove attualmente si vive in tal modo. Infatti, in molti luoghi
d'America, i selvaggi, se si esclude il governo di piccole famiglie la cui
concordia dipende dalla concupiscenza naturale, non hanno affatto un governo e
vivono attualmente in quella maniera animalesca di cui ho prima parlato. Ad
ogni modo, si puo intuire quale genere di vita ci sarebbe se non ci fosse un
potere comune da temere, dal genere di vita in cui, durante una guerra civile,
precipitano abitualmente gli uomini che fino a quel momento sono vissuti sotto
un governo pacifico.

Ma qualora non fosse mai esistito un tempo in cui gli uomini isolati (3)
fossero in uno stato di guerra gli uni contro gli altri, tuttavia in tutti i tempi, i re e
le persone dotate di autorita sovrana sono, a causa della loro indipendenza, in
una situazione di continua rivalita e nella situazione e nella postura propria dei
gladiatori, le armi puntate e gli occhi fissi gli uni sugli altri: vale a dire fortezze,
guarnigioni e cannoni alle frontiere dei loro regni e spie che controllano
incessantemente i Paesi vicini; questo e un atteggiamento di guerra. Ma poiché
essi sostengono con cio l'operosita ingegnosa dei loro sudditi, non ne consegue
quella miseria che accompagna la liberta degli uomini isolati.

Da questa guerra di ogni uomo contro ogni altro uomo consegue anche che
niente puo essere ingiusto. Le nozioni di diritto e torto (4), di giustizia e di
ingiustizia non vi hanno luogo. Laddove non esiste un potere comune, non esiste
legge; dove non vi e legge non vi e ingiustizia. Violenza e frode sono in tempo di
guerra le due virtu cardinali. Giustizia e ingiustizia non sono facolta né del corpo
né della mente. Se lo fossero, potrebbero trovarsi in un uomo che fosse solo al
mondo, allo stesso modo delle sue sensazioni e delle sue passioni. Sono qualita
relative all'uomo che vive in societa e non in solitudine. A questa medesima
condizione consegue anche che non esiste proprieta, né dominio, né distinzione
tra "mio" e "tuo", ma appartiene ad ogni uomo tutto cio che riesce a prendersi e
per tutto il tempo che riesce a tenerselo. E cio basti per descrivere la triste
condizione in cui I'uvomo e realmente posto dalla nuda natura, benché abbia la
possibilita di uscirne, possibilita che risiede in parte nelle passioni e in parte
nella sua ragione.

Le passioni che inducono gli uomini alla pace sono la paura della morte, il



desiderio di quelle cose che sono necessarie a una vita piacevole e la speranza di
ottenerle con la propria operosita ingegnosa. E la ragione suggerisce opportune
clausole di pace sulle quali si possono portare gli uomini a un accordo. Queste
clausole sono quelle che vengono, in altri termini, chiamate le leggi di natura,
delle quali parlero in modo piu dettagliato nei prossimi due capitoli.



Capitolo quattordicesimo.

LA PRIMA E LA SECONDA «LEGGE NATURALE» E I «<CONTRATTI».

I DIRITTO DI NATURA, che gli scrittori chiamano comunemente "Jus
Naturale", € la liberta che ciascuno ha di usare il proprio potere a suo arbitrio per
la conservazione della sua natura, cioe della sua vita e conseguentemente di fare
qualsiasi cosa che, secondo il suo giudizio e la sua ragione, egli concepisca come
il mezzo piu idoneo a questo fine.

Secondo il significato proprio del termine, si intende per LIBERTA' I'assenza
di impedimenti esterni. Questi impedimenti possono frequentemente diminuire il
potere posseduto da una persona per fare cio che vorrebbe, ma non possono
impedirle di usare il potere che le é rimasto nei modi che il suo giudizio e la sua
ragione le detteranno.

Una LEGGE DI NATURA ("Lex Naturalis") e un precetto o una regola
generale scoperta dalla ragione, che proibisce ad un uomo di fare cio che
distruggerebbe la sua vita o che gli toglierebbe i mezzi per conservarla, e di non
fare cio che egli considera meglio per conservarla. Sebbene, infatti, "Jus" e
"Lex", "diritto" e "legge", vengano generalmente confusi da chi parla di questo
argomento, essi devono invece essere distinti, perché il DIRITTO consiste nella
liberta di fare o di astenersi dal fare, mentre la LEGGE determina e obbliga a
una delle due cose. Percio la legge e il diritto differiscono tra loro come
I'obbligazione e la liberta, che sono incompatibili nella stessa situazione.

E poiché la condizione delluomo (come e stato affermato nel capitolo
precedente) e una condizione di guerra di ciascuno contro ogni altro, e in questo
caso ciascuno e governato dalli propria ragione e non esiste niente di cui egli sia
in grado di servirsi, che non possa essergli di aiuto nel preservare la propria vita
contro i nemici, ne segue che in una condizione di questo genere ciascuno ha
diritto a tutto, anche al corpo di un altro. Percio, finché dura questo diritto
naturale di ciascuno a tutto, nessuno puo avere la sicurezza, per quanto forte o
saggio sia, di vivere per tutto il tempo che la natura permette solitamente di
vivere agli uomini. Di conseguenza, € un precetto, o una regola generale della
ragione, "che ciascuno debba cercare la pace per quanto ha speranza di ottenerla,
e che, se non e in grado di ottenerla, gli sia lecito cercare e utilizzare tutti gli



aiuti e i vantaggi della guerra". La prima parte di questa regola contiene la prima
e fondamentale legge di natura che e "cercare e perseguire la pace". La seconda
contiene 1'essenziale del diritto di natura che e "difendersi con tutti i mezzi di cui
si dispone”.

Da questa legge di natura fondamentale, con cui si comanda agli uomini di
cercare la pace, deriva la seconda legge, "che si sia disposti, quando anche altri
lo siano, a rinunciare, nella misura in cui lo si ritenga necessario alla pace e alla
propria difesa, al diritto su tutto e ci si accontenti di avere tanta liberta nei
confronti degli altri quanta se ne concede agli altri nei confronti di se stessi".
Infatti, finché ciascuno detiene il diritto di fare tutto cio che gli piace, tutti gli
uomini sono nella condizione di guerra. Se pero gli altri non rinunceranno al loro
diritto, non c'e allora ragione che qualcuno si privi del suo, perché
significherebbe esporsi come preda (cosa a cui nessuno e tenuto) piuttosto che
disporsi alla pace. Questa e la legge del Vangelo: «qualunque cosa tu pretenda
che gli altri facciano per te, falla tu per loro» (1). Ed e la legge di tutti gli
uomini: "quod tibi fieri non vis, alteri ne feceris" (2).

"Abbandonare" un "diritto" su qualcosa significa "privarsi" della "liberta" di
impedire ad altri di giovarsi del proprio diritto sulla stessa cosa. Infatti, colui che
abbandona un suo diritto o lo trasferisce (3), non da ad un altro uomo un diritto
che quest'ultimo prima non possedeva, perché non esiste niente a cui ciascun
uomo non abbia diritto per natura, ma si limita a togliersi dalla sua strada perché
egli possa godere del suo diritto originario senza essere ostacolato né da lui né da
altri. Di conseguenza, 1'abbandono di un diritto da parte di qualcuno si ripercuote
su qualcun altro soltanto come una corrispondente diminuzione di ostacoli
all'uso del proprio diritto originario.

Un diritto viene deposto o attraverso una semplice rinuncia ad esso, o per
trasferimento ad un altro; attraverso una "semplice” RINUNCIA, quando non ci
si preoccupa di sapere su chi ricade il beneficio della rinuncia; per
TRASFERIMENTO, quando si intende che il beneficio vada ad una certa
persona o a certe persone. E quando, in un modo o nell'altro, si e abbandonato o
ceduto un proprio diritto, si dice allora che si ¢ OBBLIGATT o TENUTTI a non
ostacolare coloro ai quali questo diritto e stato ceduto o abbandonato, dal
giovarsene e che si "deve", ed e proprio DOVERE, non vanificare quell'atto
volontario, perché il frapporre un simile ostacolo equivarrebbe ad INGIUSTIZIA
e INGIURIA, essendo "sine jure". Infatti, si e in precedenza rinunciato a quel
diritto o lo si e trasferito. Percio I"'ingiuria" o 1"ingiustizia" nelle controversie
del mondo e qualcosa di simile a cio che nelle dispute scolastiche (4) viene
chiamato assurdita. Come in quella sede, infatti, e chiamata un'assurdita
contraddire cio che si e sostenuto all'inizio, cosi nel mondo si chiama ingiustizia



o ingiuria l'atto di rendere volontariamente inefficace cio che si e fatto
volontariamente all'inizio. II modo in cui semplicemente si rinuncia o si
trasferisce un proprio diritto, € una dichiarazione, o una significazione, per
mezzo di un segno o di piu segni volontari e sufficienti, che in questo modo si
rinuncia o si trasferisce, o che si e rinunciato o si e trasferito, quel diritto a chi lo
accetta. Questi segni sono o soltanto parole o soltanto azioni, oppure, ed € il caso
piu frequente, un complesso di parole e di azioni. Sono i VINCOLI dai quali gli
uomini risultano legati e obbligati. I vincoli non ricevono forza dalla loro propria
natura (niente, infatti, si rompe piu facilmente della parola di un uomo) ma dal
timore di qualche spiacevole conseguenza derivante dalla loro rottura.

Ogni volta che si trasferisce un proprio diritto, o vi si rinuncia, lo si fa in
considerazione del trasferimento reciproco a se stessi di qualche diritto, oppure
in vista di qualche altro bene che si spera di ottenere con questo mezzo. Si tratta,
infatti, di un atto volontario e 1'oggetto degli atti volontari di ciascun uomo e
qualche "bene per se stesso". Esistono percio alcuni diritti rispetto ai quali non e
concepibile che un uomo li abbia abbandonati o trasferiti né con parole, né con
altri segni. In primo luogo, non e possibile che un uomo abbandoni il diritto di
resistere a chi lo assale con la forza per togliergli la vita, perché non e
concepibile che aspiri con questo mezzo ad un qualunque bene per se stesso. Si
puo dire lo stesso delle ferite, delle catene e della prigionia, sia perché dal
sopportare queste cose non consegue alcun beneficio, come consegue dal
sopportare che un altro sia ferito o imprigionato, sia anche perché non e possibile
dire, quando si vede qualcuno avanzare con violenza contro di noi, se abbia o no
l'intenzione di ucciderci. Infine, il motivo e lo scopo per cui si compie una
rinuncia e un trasferimento di un diritto non e altro che la sicurezza personale
relativa alla propria vita e ai mezzi per conservarla in modo tale che non ci si
stanchi della vita stessa. Di conseguenza, se qualcuno con parole o con altri
segni da l'impressione di privarsi del fine al quale questi segni erano destinati,
non si deve intendere che voglia significare questo o che questa sia la sua
volonta, ma piuttosto che costui ignorava come si dovessero interpretare quelle
parole e quelle azioni.

Il trasferimento reciproco di un diritto e cio che si chiama CONTRATTO.

Il trasferimento del diritto ad una cosa e diverso dal trasferimento o dalla
trasmissione, cioe dalla cessione, della cosa stessa. La cosa infatti puo essere
ceduta insieme con la traslazione del diritto, come nel caso di una compravendita
per contanti o di uno scambio di beni o di terre, e puo essere ceduta qualche
tempo dopo.

Inoltre, uno dei contraenti puo cedere la cosa oggetto del contratto da parte
sua, e permettere che l'altro adempia la sua parte in un determinato momento



successivo, accordandogli fiducia durante questo periodo di intervallo. In questo
caso il contratto, per parte del secondo contraente, si dice PATTO o
CONVENZIONE. Entrambe le parti possono anche stipulare ora di adempiere il
contratto successivamente. In questi casi, in cui viene accordata fiducia a colui
che deve adempiere il contratto in un momento successivo, I'adempimento viene
chiamato "mantenimento della promessa” o della fiducia e il mancato
adempimento, se e volontario, "violazione della fiducia".

Quando il trasferimento di un diritto non e reciproco, ma una sola delle parti
lo trasferisce con la speranza di ottenere con cio l'amicizia o i servizi di un'altra
persona o dei suoi amici, oppure con la speranza di guadagnarsi la reputazione di
persona caritatevole o magnanima o di liberarsi dalla sofferenza della
compassione, oppure con la speranza di una ricompensa celeste, questo non € un
contratto ma una DONAZIONE, una DONAZIONE LIBERA, una GRAZIA; e
queste parole significano tutte una sola e medesima cosa.

I segni del contratto sono "espliciti" o "inferenziali". Quelli espliciti sono
parole che si pronunciano comprendendone il significato; e queste parole
esprimono il tempo presente o passato, come "io do, io concedo, io ho dato, io
ho concesso, io voglio che questo sia tuo", oppure il futuro, come "io daro, io
concedero". Le parole che si riferiscono al futuro sono chiamate PROMESSE.

I segni inferenziali sono a volte la conseguenza di certe parole, altre volte la
conseguenza di un silenzio oppure la conseguenza di certe azioni, altre ancora la
conseguenza del trattenersi dal compiere un'azione. In generale, € segno
inferenziale di un, qualsiasi contratto tutto cio che indica a sufficienza la volonta
del contraente.

Le sole parole, se si riferiscono al tempo futuro e contengono una pura
promessa, sono un segno insufficiente di una donazione libera e percio non sono
obbliganti. Se, infatti, si riferiscono al tempo futuro, come "domani io daro",
sono un segno che io non ho ancora dato e che, di conseguenza, il mio diritto
non e stato trasferito, ma mi resta finché io non lo trasferisca con qualche altro
atto. Se invece le parole si riferiscono al tempo presente o al passato, come "io
ho dato" oppure "do perché sia consegnato domani", allora il mio diritto di
domani viene alienato oggi, e cio in virtu delle parole, anche se non ci fosse
nessun'altra prova della mia volonta. C'e, infatti, una grande differenza di
significato fra le parole: "volo hoc tuum esse cras e cras dabo", cioe fra "voglio
che questo sia tuo domani" e "te lo daro domani", perché la parola "voglio" nella
prima formulazione linguistica significa un atto presente della volonta, mentre
nella seconda significa una promessa di un atto futuro della volonta. Percio le
prime parole, poiché si riferiscono al presente, trasferiscono un diritto futuro,
mentre le seconde, poiché si riferiscono al futuro, non trasferiscono nulla. Se



pero esistono altri segni della volonta di trasferire un diritto oltre alle parole,
allora, sebbene la donazione sia libera, si puo tuttavia intendere che il diritto
venga trasferito per mezzo di parole relative al futuro, come nel caso di una
persona che offra un premio a chi arrivera per primo al termine di una corsa. La
donazione e libera, ma il diritto viene trasferito anche se le parole si riferiscono
al futuro, perché se la persona non volesse che le sue parole fossero interpretate
in questo modo, non lascerebbe partire i corridori.

Nei contratti, il diritto viene trasferito non solo quando le parole si
riferiscono al tempo presente, o al passato, ma anche quando si riferiscono al
futuro, perché ogni contratto e un reciproco trasferimento o scambio di un
diritto. Percio si deve intendere che colui che si limita a promettere, poiché ha
gia ricevuto il beneficio per il quale formula la promessa, abbia effettivamente
I'intenzione di trasferire il diritto. Se, infatti, non avesse consentito che le sue
parole fossero interpretate in quel modo, l'altro non avrebbe adempiuto per
primo la sua parte. E' per questa ragione che nella compravendita e in altri atti
contrattuali una promessa equivale ad un patto ed e percio obbligante.

Nel caso di un contratto, si dice che chi lo adempie per primo MERITA
quello che deve ricevere dall'adempimento dell'altro e che gli spetta come
"dovuto". Anche quando viene offerto un premio a molte persone, che deve pero
esser dato soltanto a chi vince, o quando si gettano dei soldi tra la gente, che
devono essere goduti da chi se ne impadronisce, sebbene si tratti di una
donazione libera, tuttavia il vincere o l'impadronirsi del denaro in questo modo
equivale a "meritare" e ad avere tutto questo come DOVUTO. Il diritto viene
infatti trasferito attraverso l'offerta del premio e il lancio del denaro, sebbene non
sia determinato a chi tocchi se non dal risultato della competizione. Fra questi
due modi di meritare esiste pero la differenza seguente: nel contratto io merito in
virtu del mio potere e del bisogno del contraente, mentre nel caso di una
donazione libera, io ho titolo a meritare solo grazie alla generosita del donatore.
Nel contratto merito che il contraente rinunci al suo diritto; nel caso di una
donazione non merito che il contraente abbandoni il suo diritto, ma che, quando
vi ha rinunciato, esso sia mio piuttosto che di un altro. Penso che sia questo il
significato della distinzione scolastica fra "melitum congrui" e "meritum
condigni”. Dicono infatti che, poiché Dio onnipotente ha promesso il paradiso a
quegli uomini che, per quanto ottenebrati dai desideri carnali, siano capaci di
muoversi in questo mondo conformemente ai precetti e ai limiti da Lui prescritti,
chi si muovera in questo modo, meritera il paradiso "ex congruo". Poiché pero
nessuno puo pretendere di aver diritto al paradiso per la propria rettitudine o per
qualche altro potere individuale, ma soltanto per la libera grazia di Dio, dicono
anche che nessuno puo meritare il paradiso "ex condigno". Credo dunque che



questo sia il significato di quella distinzione, ma, poiché i protagonisti delle
dispute non si accordano sul significato dei loro termini tecnici (5) piu di quanto
serva al loro scopo, non affermero nulla sul loro significato. Diro soltanto che,
quando una donazione € offerta in forma indeterminata come premio per il quale
si deve mettersi in competizione, chi vince merita e puo pretendere il premio
come "dovuto".

Se si stabilisce un patto, in cui nessuna delle parti e attualmente adempiente e
lo si fonda sulla fiducia reciproca, nella pura condizione naturale (che e una
condizione di guerra di ciascuno contro ogni altro) esso e nullo sulla base di
qualsiasi sospetto ragionevole. Non e invece nullo, se esiste un potere comune,
posto al di sopra delle due parti, con un diritto e una forza sufficienti per imporre
I'adempimento. Colui che compie I'adempimento per primo non ha infatti alcuna
assicurazione che l'altro lo fara a sua volta, perché i legami delle parole sono
troppo deboli per tenere a bada l'ambizione, 1'avarizia, l'ira e le altre passioni,
senza il timore di un potere coercitivo del quale non e possibile supporre
'esistenza nella pura condizione naturale in cui tutti gli uomini sono uguali e
giudici della fondatezza dei loro timori. Percio chi compie 'adempimento per
primo non fa altro che consegnarsi al nemico, contrariamente al diritto, che non
puo mai abbandonare, di difendere la propria vita e i mezzi necessari alla vita
stessa.

In una condizione civile, invece, dove esiste un potere stabilito per
costringere coloro che altrimenti violerebbero la fiducia, un simile timore non e
piu ragionevole e per questa ragione colui che per il patto deve compiere
I'adempimento per primo, € obbligato a farlo.

La causa del timore che invalida un patto di questo tipo deve sempre essere
qualcosa che nasce dopo la sua stipulazione, come un fatto nuovo o un altro
segno della volonta di inadempienza. Niente altro puo rendere nullo il patto.
Infatti, cio che non ha costituito un ostacolo alla promessa, non deve essere
ammesso come un ostacolo all'adempimento.

Colui che trasferisce un diritto, trasferisce anche, per quanto é in suo potere, i
mezzi per goderne. E' il caso di chi vende un terreno, dove resta inteso che
trasferisca con esso anche I'erba e quant'altro vi cresca, e di chi venda un mulino,
che non puo deviare il corso d'acqua che lo fa funzionare. E nel caso di coloro
che danno ad una persona il diritto di governare come sovrano, resta inteso che
le diano anche il diritto di esigere denaro per mantenere dei soldati e di nominare
dei magistrati per 'amministrazione della giustizia.

E' impossibile stipulare un patto con delle bestie brute, perché, non
comprendendo il nostro linguaggio, esse non intendono e non accettano alcun
trasferimento di un diritto, e non sono in grado di trasferire nessun diritto ad



altri. E non si da patto senza un'accettazione reciproca.

E' impossibile stipulare un patto con Dio, se non attraverso la mediazione di
qualcuno a cui Dio parla, o attraverso una rivelazione soprannaturale, o
attraverso i suoi rappresentanti che governano sotto la sua guida e in suo nome.
Diversamente, infatti, non sapremmo se i nostri patti vengano accettati o no. Di
conseguenza, coloro che s'impegnano con un voto a qualcosa di contrario ad una
legge di natura, fanno un voto vano, perché e ingiusto compiere un simile voto.
Se poi si tratta di una cosa comandata dalla legge di natura, non e il voto, ma la
legge ad obbligarli.

La materia o l'oggetto di un patto e sempre qualcosa che dipende dalla
deliberazione (lo stipulare patti e infatti un atto della volonta, cioe un atto,
I'ultimo atto, della deliberazione) e viene percio sempre inteso come qualcosa di
futuro e di possibile secondo il giudizio di chi stipula il patto.

Non e dunque un patto la promessa di cio che si sa essere impossibile. Se
pero, cio che si rivela impossibile successivamente, era prima ritenuto possibile,
il patto e valido e obbliga, anche se non alla cosa stessa, tuttavia al suo valore,
oppure, se anche questo risulta impossibile, allo sforzo sincero di compiere
I'adempimento nella misura del possibile, perché nessuno puo venire obbligato a
qualcosa di piu.

Dai propri patti ci si libera in due modi, o adempiendoli, o ricevendone il
condono. Infatti, I'adempimento é il fine naturale dell'obbligazione e il condono
e la restituzione della liberta, in quanto ritrasferisce quel diritto in cui consisteva
'obbligazione.

I patti che si accettano per timore, nella pura condizione naturale, sono
obbliganti. Se, per esempio, io convengo di pagare un riscatto o di prestare un
servizio ad un mio nemico, in cambio della mia vita, sono tenuto a farlo. Si
tratta, infatti, di un contratto in cui 1'uno riceve il beneficio della vita e l'altro
deve ricevere del denaro o un servizio per questo beneficio. Di conseguenza,
dove nessun'altra legge ne proibisce I'adempimento, come e il caso della pura
condizione naturale, il patto e valido. Percio i prigionieri di guerra, se si accorda
loro fiducia per il pagamento di un riscatto, sono obbligati a pagarlo; e se un
principe piu debole conclude una pace svantaggiosa con un principe piu forte per
timore, € tenuto ad onorarla, a meno che (come si e detto prima) non nasca
qualche nuova e giusta causa di timore che porti a ricominciare la guerra. Anche
negli Stati, se sono costretto a riscattarmi da un brigante promettendogli del
denaro, sono tenuto a pagarlo, fino a quando la legge civile non me ne esoneri.
Posso, infatti, stipulare legittimamente un patto, dettato dal timore, per tutto cio
che posso legittimamente fare senza obbligazione e non posso legittimamente
infrangere cio che stipulo legittimamente.



Un patto precedente rende nullo un patto successivo. Infatti, chi ha trasferito
oggi un suo diritto a qualcuno, non ne dispone piu per trasferirlo domani ad un
altro e percio la promessa successiva non trasferisce alcun diritto, ma e nulla.

Un patto con cui io rinunci a difendermi dalla violenza con la violenza, e
sempre nullo. Infatti, come ho mostrato prima, nessuno puo trasferire o
abbandonare il diritto di evitare la morte, le ferite e la prigionia, poiché sfuggire
a queste cose e il solo fine per cui si abbandona qualsiasi diritto. Percio la
promessa di non opporsi alla violenza non trasferisce nessun diritto in nessun
patto e non e obbligante. Anche se e possibile fare la seguente stipulazione: "se
non faccio questo o quello, uccidimi"”, nessuno puo stipulare: "se non faccio
questo o quello, non ti resistero, quando verrai ad uccidermi”. L'uomo sceglie
infatti per natura il male minore, che consiste nel rischio di morte nell'opporre
resistenza, piuttosto che il maggiore, cioe la morte certa e immediata se non
resiste. Che cio sia vero e assicurato dal fatto che tutti conducono i criminali
all'esecuzione e in prigione sotto scorta armata, malgrado quei criminali abbiano
accettato la legge che li ha condannati.

Analogamente non ha validita un patto in cui ci si impegni ad accusare se
stessi, senza la sicurezza del perdono. Nella condizione naturale, infatti, in cui
ogni uomo ¢ giudice, non c'e posto per l'accusa; e nello stato civile 1'accusa e
seguita dalla punizione. Poiché quest'ultima é una violenza, nessuno e obbligato
a non resistervi. Lo stesso vale anche per l'accusa di coloro che, se vengono
condannati, fanno cadere qualcuno in miseria, come é il caso di un padre, di una
moglie o di un benefattore. Si presume, infatti, che la testimonianza di un simile
accusatore, se non e fornita volontariamente, sia corrotta per natura e non debba
percio essere accettata; e una persona non é tenuta a fornire una testimonianza in
un caso in cui non deve ricevere credito. Anche le accuse pronunciate per effetto
della tortura non devono essere considerate testimonianze, perché la tortura deve
essere usata soltanto come un mezzo di congettura e di illuminazione nel
procedere dell'indagine e della ricerca della verita. Cio che viene confessato in
quel caso tende a sollevare colui che e torturato e non ad informare i torturatori e
percio non deve ricevere il credito di una testimonianza sufficiente. Il torturato si
libera infatti con un'accusa, che puo essere vera o falsa, in base al diritto di
conservare la sua vita.

Poiché la forza delle parole, come ho osservato in precedenza, e troppo
debole per costringere gli uomini all'adempimento dei loro patti, esistono nella
natura umana due soli aiuti immaginabili per consolidarla. Essi sono, o il timore
delle conseguenze derivanti dal tradire la parola data, oppure una certa gloria o
un qualche vanto che consegue dal manifestare di non aver necessita di tradire la
parola data. Quest'ultima e una forma di generosita che s'incontra troppo



raramente perché ci si possa contare, specialmente in coloro che perseguono la
ricchezza, il comando o il piacere sensuale, che assommano alla maggior parte
del genere umano. La passione sulla quale si deve contare e il timore che ha due
oggetti estremamente generali: il primo e il potere degli spiriti invisibili, I'altro e
il potere delle persone cui sara diretta 1'offesa. Di questi due oggetti, anche se il
primo rappresenta il potere maggiore, il timore del secondo é tuttavia il piu forte.
Il timore del primo e presente in ciascuno con la propria religione che si sviluppa
nella natura umana prima della societa civile. Non ha uguale sviluppo il secondo,
o almeno non in misura sufficiente per costringere gli uomini a mantenere le loro
promesse, perché nella pura condizione naturale I'inuguaglianza del potere non
viene distinta se non dal risultato delle battaglie. Di conseguenza, prima
dell'avvento della societa civile, o durante la sua sospensione a causa della
guerra, non esiste niente che sia in grado di garantire un patto di pace, sul quale
ci si e accordati, dalle tentazioni dell'avarizia, dell'ambizione, della bramosia, o
di qualche altro forte desiderio, se non il timore di quel potere invisibile che
ciascuno venera come Dio e teme come vendicatore della propria perfidia.
Percio, tutto quel che si puo fare tra due persone non soggette al potere civile, e
che giurino ciascuno sul Dio che teme.

"L'atto di giurare", o GIURAMENTO, e una "forma linguistica che si
aggiunge ad una promessa, con la quale, colui che ha formulato la promessa,
dichiara che, se non la manterra, rinuncera alla misericordia del suo Dio o
chiamera su se stesso la sua vendetta". La formula pagana era la seguente: "che
Giove uccida me, cosl come io uccido questa bestia". La nostra formula suona
cosi: "faro questo e quest'altro, e che Dio mi assista". E questo si unisce ai riti e
alle cerimonie che ciascuno usa nella propria religione per aumentare il timore di
tradire la fiducia.

Da tutto cio risulta che un giuramento prestato secondo qualunque altra
formula o rito, diversi da quelli usati da chi giura, e privo di valore e non e un
giuramento, e che non si giura su niente che colui che presta giuramento non
ritenga Dio. Infatti, anche se gli uomini hanno avuto talvolta 1'usanza di giurare
sui loro re, per timore o per adulazione, volevano tuttavia intendere con questo
che attribuivano loro un onore divino. Risulta inoltre che giurare su Dio senza
necessita non é altro che profanare il suo nome e che giurare su altre cose, come
accade nel discorso comune, non é affatto giurare, ma e una consuetudine empia,
acquisita attraverso un'eccessiva veemenza dell'eloquio.

Risulta anche che il giuramento non aggiunge nulla all'obbligazione, perché,
se un patto e legittimo, e vincolante agli occhi di Dio, tanto con il giuramento
che senza. Se e illegittimo, non vincola minimamente, anche se viene rafforzato
da un giuramento.






Capitolo quindicesimo.

LE ALTRE LEGGI DI NATURA.

Dalla legge di natura, che ci obbliga a trasferire ad altri quei diritti che, se
mantenuti, sono d'impedimento alla pace dell'umanita, ne segue una terza; che e
questa: "gli uomini debbono mantenere i patti che hanno fatto". Senza di essa i
patti si fanno invano e non sono che parole vuote e, persistendo il diritto di tutti
gli uomini a tutte le cose, si e ancora nella condizione di guerra.

In questa legge di natura consiste la fonte e l'origine della GIUSTIZIA.
Infatti, dove non e intercorso alcun patto, neppure e stato trasferito alcun diritto,
e ognuno ha diritto a ogni cosa, con la conseguenza che nessuna azione puo
essere ingiusta. Ma quando sia stato fatto un patto, allora "ingiusto" e
l'infrangerlo e la definizione di INGIUSTIZIA non e altro che il "non
adempimento del patto". Giusto e, poi, tutto cio che non e ingiusto.

Ma, poiché (come e stato detto nel capitolo precedente), ove sussista timore
di non adempimento da parte dell'altro contraente, non sono validi i patti basati
sulla reciproca fiducia (1), allora, benché l'origine della giustizia sia il fare i
patti, tuttavia non puo esservi effettivamente nessuna ingiustizia finché non sia
eliminata la causa di tale timore; il che non si puo fare fino a quando gli uomini
si trovano nella condizione naturale di guerra. Pertanto, prima che i nomi di
giusto e ingiusto possano trovar posto, deve esservi un qualche potere coercitivo,
per costringere ugualmente gli uomini all'adempimento dei loro patti col terrore
di punizioni piu grandi del beneficio che si ripromettono dalla rottura dei patti
medesimi, e per render valida quella proprieta che gli uomini acquistano per
mutuo contratto in compenso della loro rinuncia al diritto universale. Un siffatto
potere non esiste prima dell'istituzione dello Stato. Cio si puo anche evincere
dalla definizione di giustizia ordinariamente data nelle Scuole, giacché dicono
che "la giustizia e la volonta costante di dare a ciascuno il suo" (2). Percio dove
non esiste "suo" (3), ossia dove non esiste proprieta, non esiste ingiustizia; e
proprieta non esiste dove non esiste un potere coercitivo istituito, cioé dove non
esiste Stato, giacché [in questo caso] tutti gli uomini hanno diritto a tutte le cose:
quindi, dove non esiste Stato, nulla e ingiusto. Cosicché la natura della giustizia
consiste nel rispettare i patti validi, ma la validita dei patti non ha principio se



non con la costituzione di un potere civile sufficiente a costringere gli uomini a
mantenerli; ed e allora che ha pure principio la proprieta.

Lo stolto ha detto in cuor suo: non esiste una cosa come la giustizia; e [I'ha
detto] talvolta anche con la sua lingua adducendo seriamente come prova che,
siccome e alla cura di ciascun uomo che e affidata la conservazione e la
soddisfazione di se stesso, non ci puo essere alcuna ragione per la quale ognuno
non possa fare quello che pensa conduca a quel risultato. Ne consegue che anche
fare o non fare, mantenere o non mantenere i patti non e contro ragione quando
cio conduce al proprio beneficio. Con cio egli non nega che ci siano patti, che
siano talvolta infranti e talaltra mantenuti, che tale loro violazione si possa
chiamare ingiustizia e la loro osservanza giustizia; ma la questione che egli pone
e se l'ingiustizia, togliendo il timore di Dio (sempre lo stolto, infatti, ha detto in
cuor suo che Dio non esiste), non possa talvolta essere conforme a quella ragione
che detta a ciascuno il proprio bene individuale, tanto piu quando [l'ingiustizia]
procura tale vantaggio da porre un uomo in condizione di non tenere in alcun
conto non solamente il biasimo ma anche il potere degli altri uomini. Il regno di
Dio si acquista con la violenza (4), ma che dire se lo si potesse acquisire con una
violenza ingiusta? sarebbe forse contro ragione acquistarlo in questo modo
qualora fosse impossibile riceverne danno? e se non e contro ragione non e
contro giustizia o, altrimenti, la giustizia non va approvata come un bene. Con
ragionamenti come questo la scellerataggine premiata dal successo ha ottenuto il
nome di virtu e taluni che non ammettevano la violazione della promessa in tutte
le altre circostanze, I'ammettevano tuttavia quando era [compiuta]* al fine di
ottenere un regno. I pagani, che credevano che Saturno fosse stato deposto da
suo figlio Giove, credevano nondimeno che Giove fosse il vendicatore
dell'ingiustizia; qualcosa di simile a una veduta giuridica (5) esposta nei
commentari su Littleton di Coke, dove questi dice: se il legittimo erede della
corona si macchia di tradimento, la corona nondimeno passa a lui e "eo instante"
la condanna e nulla. Da questi esempi si sara fortemente indotti a concludere
che, quando 'erede di diritto di un regno uccida chi ne e in possesso - ancorché
suo padre -, si possa bensi chiamare cio ingiustizia o con qualunque altro nome
si voglia, ma che cio non possa comunque essere contro ragione, dato che tutte le
azioni volontarie degli uomini tendono al loro bene e che tanto piu ragionevoli
sono le azioni quanto piu efficacemente tendono al loro fine. Questo
ragionamento specioso e nondimeno falso.

Infatti la questione non riguarda le promesse reciproche fatte in circostanze
in cui ognuna delle due parti non ha alcuna sicurezza dell'adempimento da parte
dell'altra - come quando non esiste alcun potere civile istituito al di sopra delle
parti contraenti (6) giacché queste promesse non costituiscono patti. La



questione riguarda, invece, il caso in cui una delle parti abbia gia adempiuto [alla
propria promessa], o il caso in cui ci sia un potere per farvela adempiere, ed e se
adempiere [alla promessa] sia, 0 non sia, contro ragione, cioé contro l'interesse
dell'altra parte. Io affermo che non e contro ragione. Per renderlo evidente
dobbiamo considerare, in primo luogo, che, quando un uomo fa una cosa che -
per quanto e dato prevedere e preventivare - tende alla sua distruzione, anche se
un evento accidentale che egli non saprebbe attendersi, sopravvenendo, la puo
volgere a suo vantaggio, nondimeno eventi di questo genere non rendono né
ragionevole né saggio il compierla. E, in secondo luogo, [dobbiamo considerare]
che in una condizione di guerra, nella quale ognuno - per mancanza di un potere
comune che tenga tutti in soggezione - ¢ nemico di ogni altro, non c'e alcun
uomo che possa sperare di difendersi dalla distruzione [soltanto] con la propria
forza o il proprio ingegno senza l'aiuto di alleati; in questa condizione ognuno si
aspetta dall'alleanza la stessa difesa che [s'aspetta] ogni altro. Quindi, chi dichiari
di ritenere ragionevole ingannare coloro che l'aiutano, non puo ragionevolmente
aspettarsi altri mezzi di salvezza che quelli che possono provenire dal suo potere
individuale. Pertanto chi infrange il proprio patto, dichiarando quindi di ritenere
di poterlo fare con ragione, non puo essere ammesso in nessuna societa che si
unisca per la pace e la difesa, se non per errore di coloro che lo ammettono; né
[puo], quando sia ammesso, esservi mantenuto senza che questi ultimi si
avvedano del pericolo derivante dal loro errore - un errore [dunque] su cui un
uomo non puo contare come mezzo per la propria sicurezza. Sicché, se egli e
lasciato fuori o espulso dalla societa, perisce; e se vive in societa, & per un errore
- sul quale egli non puo fare né assegnamento né conto - degli altri uomini e,
quindi, contro ogni loro ragione di preservarlo (7). Cosi, come tutti gli uomini
che non contribuiscono alla sua distruzione, essi lo risparmiano solamente a
causa dell'ignoranza di cio che e bene per loro stessi.

Quanto all'argomento secondo cui la sicura e perpetua felicita del cielo si
guadagni in ogni modo, e futile, non essendovi che un solo modo immaginabile,
il quale consiste non nell'infrangere i patti, ma nel mantenerli.

Quanto all'altro argomento, dell'ottenimento della sovranita con la ribellione,
e manifesto che questo tentativo e contro ragione, sia perché, anche ove [dalla
ribellione] segua l'evento [sperato], tuttavia non questo ci si puo
ragionevolmente attendere ma piuttosto il contrario, sia perché da questo modo
di acquistare la sovranita altri apprendono ad acquistarla nella stessa maniera.
Pertanto la giustizia, cioe il mantenere i patti, € un precetto della [stessa] ragione
che ci vieta di fare qualsiasi cosa sia lesiva della nostra vita e, di conseguenza, e
una legge di natura.

Ci sono [invece] alcuni che procedono troppo oltre e che sostengono che la



legge di natura sia costituita da quei precetti che conducono non gia alla
preservazione della vita terrena dell'nomo, ma al conseguimento, dopo la morte,
di una felicita eterna; alla quale ritengono che l'infrangere i patti possa condurre
e sia, di conseguenza, cosa giusta e ragionevole (tali sono quelli che ritengono
un'opera meritoria 1'uccidere, il deporre o il rivoltarsi contro il potere sovrano
costituito sopra di loro col loro consenso). Ma, poiché non c'e alcuna conoscenza
naturale dello stato dell'uvomo dopo la morte e ancora meno della ricompensa che
allora sara data al tradimento della promessa (8) - se non solamente una credenza
fondata sull'affermazione di altri uomini secondo la quale essi lo sanno in modo
soprannaturale, o conoscono quelli che hanno conosciuto coloro che [a loro
volta] hanno conosciuto altri che 'avevano saputo in modo soprannaturale -, il
tradimento della promessa non puo essere chiamato un precetto di ragione o di
natura.

Altri, che ammettono come legge di natura il tener fede alle promesse,
nondimeno fanno eccezione per alcune persone come gli eretici e quelli che sono
avvezzi a non rispettare i loro patti con gli altri. Anche questo e contro ragione,
poiché, se il difetto di un uomo e sufficiente a esentarci dai patti fatti con lui, lo
stesso a maggior ragione avrebbe dovuto essere sufficiente a impedirci di farli.

I nomi di giusto e ingiusto, quando sono attribuiti agli uomini, significano
una cosa e, quando sono attribuiti alle azioni, un'altra. Quando sono attribuiti
agli uomini, significano la conformita, o la non conformita, dei costumi (10) alla
ragione. Mentre, quando sono attribuiti alle azioni, significano la conformita, o
la non conformita, alla ragione non dei costumi, o abiti di vita (11), ma di azioni
singole. Pertanto un uomo giusto e quello che pone tutto 1'impegno che puo nel
far si che le sue azioni possano essere tutte giuste; mentre un uomo ingiusto e
quello che trascura di far cio. Nella nostra lingua questi uomini sono designati
piu spesso con i nomi di onesto (12) e disonesto (13) che con quelli di giusto e
ingiusto, anche se il significato e lo stesso. Pertanto un uomo onesto non perde
questo titolo per una o piu azioni ingiuste causate da una passione improvvisa o
da un errore concernente cose o persone; né un disonesto perde il proprio
carattere per le azioni che compie, o che si astiene dal compiere, sotto la spinta
della paura, poiché la sua volonta non e formata (14) dalla giustizia ma
dall'evidente vantaggio di cio che deve fare. Cio che da alle azioni umane il
sapore della giustizia e una certa nobilta, o eccellenza di coraggio (15) (rara da
trovarsi), per cui un uomo disdegna di guardare, per rendere soddisfatta la
propria vita, alla frode e alla rottura delle promesse. Questa giustizia dei costumi
e quella cui ci si riferisce allorché la giustizia e chiamata una virtu, e I'ingiustizia
un vizio.

D'altra parte, il nome che spetta agli uomini per la giustizia delle azioni non e



quello di giusti ma di "innocenti" e, per l'ingiustizia delle medesime (che prende
anche il nome di torto), e solo quello di "colpevoli".

In altre parole (16), l'ingiustizia dei costumi (17) e la predisposizione o
l'attitudine a far torto [agli altri]; e ingiustizia prima di metter capo all'azione e
non presuppone alcuno specifico individuo oggetto del torto (18). Per contro
l'ingiustizia dell'azione (cioe a dire il torto) presuppone uno specifico individuo
oggetto del torto e, precisamente, colui con il quale era stato fatto il patto; col
risultato che molte volte il torto e ricevuto da un uomo mentre il danno ricade su
di un altro, come quando il padrone comanda al proprio servo di dare del denaro
a un estraneo. Se cio non viene fatto, il torto é fatto al padrone, col quale [il
servo] aveva in precedenza fatto il patto di obbedire, ma il danno ricade
sull'estraneo verso il quale egli non aveva alcuna obbligazione e a cui, percio,
non poteva fare torto. Cosi anche negli Stati i privati possono condonarsi
reciprocamente i loro debiti ma non i ladrocini e le altre violenze da cui hanno
ricevuto danno, poiché la non restituzione di un debito e un torto fatto a loro,
mentre il ladrocinio e la violenza sono torti fatti alla persona dello Stato.

Qualunque cosa venga fatta a un uomo da un altro, la quale sia conforme alla
volonta chiaramente dal primo espressa all'altro, non costituisce un torto fatto al
primo. Infatti, se l'altro non ha trasferito, con un patto antecedente, il proprio
diritto originario di fare cio che gli piace, non c'é alcuna rottura di patti e, quindi,
nessun torto fatto al primo. E se I'ha trasferito, allora, la volonta espressa dal
primo che quella cosa gli venga fatta, costituisce una liberazione dal patto; cosi,
di nuovo, non sussiste torto fatto al primo.

La giustizia delle azioni e divisa dagli scrittori in "commutativa" e
"distributiva"; la prima dicono che consista in una proporzione aritmetica, la
seconda in una proporzione geometrica. Pongono, percio, la commutativa
nell'uguaglianza del valore delle cose da scambiare per contratto (19); e la
distributiva nella distribuzione di un ugual beneficio a uomini di ugual merito,
come se fosse ingiustizia vendere a un prezzo piu caro di quello pagato per
comprare (20) o dare a un uomo piu di quanto meriti. La misura del valore delle
cose scambiate per contratto e determinata dal desiderio di possederle (21) dei
contraenti e, quindi, il giusto valore e quello che essi sono contenti di dare.
D'altra parte la ricompensa del merito (a parte quello che sussiste in forza di un
patto, per cui l'adempimento da una parte merita I'adempimento dell'altra, e
ricade sotto la giustizia commutativa e non distributiva) rappresenta non gia
qualcosa di dovuto per giustizia, ma elargito dalla grazia. Pertanto questa
distinzione, nel senso in cui viene comunemente esposta, non e corretta. Per
parlare propriamente, la giustizia commutativa e la giustizia dei contraenti; vale
a dire, 'adempimento del patto nel comprare e vendere, nel prendere e dare in



affitto, nel prendere e dare in prestito, nello scambiare, nel barattare e in tutti gli
altri atti contrattuali.

La giustizia distributiva e la giustizia dell'arbitro; vale a dire l'atto del
definire cio che e giusto. Se, nel compimento di questo atto (che gli e stato
affidato da coloro che lo hanno scelto) I'arbitro mantiene fede all'incarico, e detto
distribuire a ciascuno il suo. Questa in effetti € una distribuzione giusta e puo
essere chiamata (ancorché impropriamente) giustizia distributiva, ma, piu
propriamente, equita; anch'essa e una legge di natura, come sara mostrato a
tempo debito (22).

Come la giustizia dipende da un patto antecedente, cosi la GRATITUDINE
dipende da una grazia antecedente, cioé da una libera donazione antecedente
(23). Costituisce la quarta legge di natura e puo essere concepita in questa forma:
"un uomo che riceva un beneficio da un altro per pura grazia, si deve sforzare
affinché il donatore non abbia alcun ragionevole motivo di pentirsi della propria
benevolenza". Infatti, poiché la donazione é volontaria e I'oggetto di tutti gli atti
volontari e per ognuno il suo proprio bene, nessuno da se non ripromettendosi un
bene per sé. E, se gli uomini vedono che rimarranno sempre frustrati nell'attesa
di questo bene, non avranno mai inizio né benevolenza o fiducia, né, di
conseguenza, aiuto reciproco, né mutua riconciliazione. Dovranno, pertanto,
rimanere ancora nella condizione di "guerra", cosa che e contraria alla prima e
fondamentale legge di natura che comanda agli uomini di "cercare la pace".
L'infrazione di questa legge e chiamata "ingratitudine"” e ha con la grazia la
stessa relazione che l'ingiustizia ha con I'obbligazione derivante dal patto.

Una quinta legge di natura e la COMPIACENZA, vale a dire che "ognuno
deve sforzarsi di adattarsi agli altri". Per comprenderla, possiamo considerare
che nell'attitudine degli uomini alla societa c'e una diversita di natura, originata
dalla diversita delle loro affezioni, non dissimile da quella osservabile nelle
pietre ammucchiate per costruire un edificio. Infatti, come viene scartata, in
quanto inutilizzabile e intralciante, una pietra che, per l'asperita e l'irregolarita
della forma, toglie alle altre piu spazio di quanto ne riempia essa stessa, e che,
per la durezza, non puo essere facilmente resa piana - e impedisce percio la
costruzione -, cosl, parimenti, deve essere lasciato fuori o espulso dalla societa,
in quanto d'ostacolo per essa, un uomo che, per l'asperita della sua natura, vuole
con ogni sforzo mantenere il possesso di cose che sono, per lui, superflue ma
necessarie per altri, e che, per l'irrefrenabilita delle sue passioni, non e
correggibile. D'altronde, dal momento che si suppone che ognuno, non solo per
diritto (25) ma anche per necessita naturale, faccia ogni sforzo possibile per
ottenere cio che e necessario alla sua conservazione, chi a cio si oppone per cose
superflue e colpevole della guerra che deve seguirne e, pertanto, fa qualcosa di



contrario alla legge di natura fondamentale che comanda di "cercare la pace".
Coloro che osservano questa legge possono essere chiamati SOCIEVOLI (i
Latini li chiamavano "commodi"), quelli che le sono contrari "infrenabili,
insocievoli, riottosi, intrattabili".

Una sesta legge di natura e questa: "previa garanzia (26) per il futuro, un
uomo deve perdonare le offese passate di coloro che, pentendosi, lo richiedono".
I1 PERDONO, infatti, non e altro che l'accordare la pace e, sebbene 1'accordarla a
coloro che perseverano nella loro ostilita sia non pace ma timore, il non
accordarla a coloro che danno garanzia per il tempo futuro, e nondimeno segno
di avversione alla pace e, quindi, contrario alla legge di natura.

Una settima e: "nelle vendette (cioé nel rendere male per male) gli uomini
debbono guardare non alla grandezza del male passato, ma alla grandezza del
bene che ne deve nascere". Ragion per cui ci e proibito infliggere punizioni con
altro disegno che non sia la correzione di chi ha recato offesa o 'ammonimento
degli altri. Questa legge e, infatti, una conseguenza di quella che
immediatamente la precede, la quale comanda il perdono nel caso in cui sia
garantita la sicurezza (27) per il futuro. Inoltre, la vendetta che non tenga conto
dell'esempio e del vantaggio a venire, e un trionfo o un gloriarsi del male di un
altro senza alcun fine (poiché il fine e sempre qualcosa a venire). Ora, il gloriarsi
senza alcun fine e vanagloria (28) ed e contrario alla ragione e l'infliggere male
senza ragione tende a introdurre la guerra; il che e contro la legge di natura ed e
generalmente designato col nome di "crudelta".

Poiché tutti i segni di odio o di disprezzo provocano allo scontro, tanto che la
maggior parte degli uomini preferisce arrischiare la vita piuttosto che restare
invendicata, possiamo porre all'ottavo posto come legge di natura questo
precetto: "nessuno deve con atti, parole, contegno, o gesti manifestare odio o
disprezzo per qualcun altro". L'infrazione di questa legge e generalmente
chiamata "oltraggio".

La questione di chi siano i migliori non si pone nella condizione di mera
natura, nella quale (come € stato sopra mostrato) tutti gli uomini sono uguali.
L'attuale disuguaglianza e stata introdotta dalle leggi civili. So che Aristotele, nel
primo libro della "Politica", pone come fondamento della sua dottrina il
principio secondo cui gli uomini sono per natura, alcuni, piu degni di comandare
(e intendeva i piu saggi, tra i quali pensava di essere egli stesso per la sua
filosofia), altri, piu adatti a servire (e intendeva quelli che avevano corpi forti ma
non erano filosofi come lui). Come se padrone e servo fossero stati introdotti non
dal consenso degli uomini ma dalla differenza dell'ingegno, cosa che é non solo
contro la ragione ma anche contro l'esperienza. Ben pochi sono, infatti, cosi
stolti da preferire di essere governati dagli altri piuttosto che di governarsi da sé.



E quando coloro che a loro modo di vedere sono saggi contendono con la forza
contro quelli che non hanno fiducia nella loro propria saggezza, non solo non
sempre riportano la vittoria, ma non la riportano neppure spesso, anzi, quasi mai
(29). Pertanto, se la natura ha fatto gli uomini uguali, questa uguaglianza
dev'essere riconosciuta; oppure, se li ha fatti disuguali, questa uguaglianza
dev'essere parimenti riconosciuta, poiché gli uomini, ritenendosi uguali, non
entreranno in uno stato di pace se non a uguali condizioni. Quindi pongo questa
come nona legge di natura: "ognuno deve riconoscere l'altro come uguale a sé
per natura". L'infrazione di questo precetto € la "superbia”.

Da questa legge dipende l'altra seguente: "nell'entrata nello stato di pace,
nessuno deve richiedere di riservare a sé alcun diritto che non sia favorevole (30)
che venga riservato a ciascuno degli altri". Come e necessario per tutti gli uomini
che cercano la pace deporre certi diritti di natura - cioé a dire non avere la liberta
di fare tutto quello che vogliono -, cosi e necessario per la vita umana trattenerne
alcuni, come il diritto al governo dei loro corpi, al godimento dell'aria,
dell'acqua, del movimento, della possibilita di spostarsi da un luogo a un altro
(31) e di tutte le altre cose senza le quali non si puo vivere, o non si puo vivere
bene. Se, stante questo fatto (32), nella instaurazione (33) della pace gli uomini
richiedono per se stessi cio che non vorrebbero fosse concesso agli altri,
agiscono contro la legge precedente, la quale comanda il riconoscimento della
uguaglianza naturale, e pertanto [agiscono] anche contro la legge di natura.
Quelli che chiamiamo "moderati" (34) sono coloro che osservano questa legge, e
"arroganti” (35) [sono] coloro che l'infrangono. La violazione di questa legge i
Greci chiamano "pleonexia", cioe pretendere piu della propria parte.

E' un precetto della legge di natura anche che "colui al quale viene affidato di
far da giudice fra uomo e uomo faccia eguali ripartizioni fra loro" (36). Senza di
cio, infatti, le controversie fra gli uomini non possono essere risolte che con la
guerra. Pertanto, chi e parziale nel giudicare fa quello che puo per dissuadere gli
uomini dal ricorrere a giudici e arbitri e, di conseguenza (in violazione della
legge di natura fondamentale), e causa di guerra.

L'osservanza di questa legge, dall'eguale distribuzione a ciascuno di cio che
secondo ragione gli appartiene, prende il nome di EQUITA' e (come ho detto
sopra) di giustizia distributiva; la violazione della medesima "accettazione di
persone", "prosopolepsia".

Da questa segue un'altra legge, che "le cose che non possono essere divise
debbono essere godute in comune, se possibile, e, se la quantita della cosa lo
permette, senza restrizione; altrimenti proporzionalmente al numero di coloro
che ne hanno diritto". Infatti in caso contrario la distribuzione sarebbe diseguale
e contraria all'equita.



Ci sono, tuttavia, alcune cose che non possono essere né divise né godute in
comune. Allora, la legge di natura, che prescrive l'equita, richiede che "l'intero
diritto, oppure (prevedendo un uso alterno) il primo possesso, sia determinato
mediante un ricorso alla sorte". L'uguaglianza nella distribuzione, infatti, fa parte
della legge di natura e [in questi casi] non sono immaginabili altri modi di
uguale distribuzione.

La sorte puo essere di due tipi, "convenzionale" e "naturale". Convenzionale
e quella concordata dalle parti in lizza. Naturale € o la primogenitura (che in
greco si dice "kleronomia" e significa "dato in sorte") o la priorita
nell'acquisizione di possesso (38).

Pertanto, le cose che non possono essere né godute in comune né divise,
debbono essere aggiudicate al primo possessore; e, in certi casi, al primogenito a
titolo di cose avute in sorte. Una legge di natura e anche che "ai mediatori di
pace siano concessi salvacondotti". Infatti la legge che comanda la pace come
"fine", comanda l'intercessione come "mezzo"; e il mezzo per l'intercessione
sono i salvacondotti.

Ora - anche ammesso che gli uomini siano inclini come non mai a osservare
queste leggi - possono tuttavia sorgere questioni concernenti un'azione umana: in
primo luogo, se e stata [realmente] compiuta o no; in secondo luogo, se (posto
che sia stata compiuta) sia o non sia contro la legge. La prima e chiamata
questione "di fatto", la seconda, questione "di diritto". Sicché, se le parti in causa
(40) non convengono reciprocamente di attenersi alla sentenza di un terzo, sono
quanto mai lontane dalla pace. Questo terzo, alla cui sentenza si sottomettono, si
chiama ARBITRO. Percio fa parte della legge di natura che "coloro i quali
abbiano una controversia sottomettano il loro diritto al giudizio di un arbitro".

Dal momento, poi, che si presume che ognuno faccia tutto in vista del
proprio bene, nessuno € adatto a essere arbitro in una propria causa e,
quand'anche nessuno fosse piu adatto, nondimeno, poiché I'equita concede ugual
beneficio a ciascuna delle parti, se se ne ammette una come giudice, bisogna
ammettere anche l'altra; cosi, contro la legge di natura, la controversia, cioe la
causa di guerra, permane.

Per la stessa ragione in nessuna causa dovrebbe essere accettato come arbitro
qualcuno al quale oggettivamente (41) derivi maggior profitto, onore o piacere
dalla vittoria di una parte che da quella dell'altra, poiché egli e (ancorché suo
malgrado) corrotto (42) e nessuno puo essere obbligato a fidarsi di lui. Anche in
questo caso, in contrasto con la legge di natura, la controversia e la condizione di
guerra permangono.

In una controversia [che verta su una questione] "di fatto", non dovendo il
giudice dare piu credito a uno che all'altro [dei litiganti], deve (in mancanza di



altri argomenti) dar credito a una terza persona, 0 a una terza e una quarta, o a
piu; la questione, altrimenti, resta indecisa e lasciata alla forza, in contrasto con
la legge di natura.

Queste sono le leggi di natura che dettano la pace come mezzo per la
conservazione degli uomini [radunati] in moltitudini e che concernono
solamente la teoria della societa civile. Ci sono altre cose che portano alla
distruzione degli individui, come l'ubriachezza e tutti i tipi di intemperanza.
Anch'esse, percio, possono essere annoverate fra le cose proibite dalla legge di
natura, ma non e necessario, né sufficientemente pertinente, che vengano qui
menzionate.

Benché questa deduzione delle leggi di natura possa sembrare troppo sottile
per essere appresa da tutti gli uomini, che, nella massima parte, sono troppo
occupati a procacciarsi il cibo e, per il resto, troppo trascurati per capire; tuttavia,
per non lasciare agli uomini alcuna scusante, esse sono state concentrate in una
formula compendiosa, comprensibile anche a un uomo della pit modesta
capacita, e cioe: "non fare a un altro cio che non vorresti fosse fatto a te stesso".
Tale formula gli mostra che, per sapere le leggi di natura, non deve fare altro che
questo: quando, pesando le azioni degli altri con le proprie, gli sembrano troppo
pesanti, le ponga sull'altro piatto della bilancia e ponga le proprie al loro posto,
affinché le sue passioni e il suo egoismo (44) non possano aggiungere nulla al
peso. Non vi sara allora nessuna legge di natura che non gli apparira molto
ragionevole.

Le leggi di natura obbligano "in foro interno"; vale a dire vincolano a
desiderare che abbiano effettuazione. Ma non [obbligano] sempre "in foro
externo", cioeé al porle in atto. Infatti chi fosse moderato, conciliante (46) e
mantenesse tutte le proprie promesse in un tempo e in un luogo in cui nessun
altro lo facesse, farebbe soltanto di se stesso una preda per gli altri e
procurerebbe la propria sicura rovina, contrariamente al fondamento di tutte le
leggi di natura che tendono alla preservazione della natura. D'altra parte, chi,
avendo una sufficiente sicurezza che gli altri osserveranno nei suoi confronti le
stesse leggi, non le osserva lui stesso, cerca non la pace ma la guerra, e
conseguentemente la distruzione violenta della propria natura.

Ogni legge vincolante "in foro interno” puo essere infranta non soltanto da
un'azione contraria alla legge medesima, ma anche da un'azione ad essa
conforme, ove 1'uomo [che la compie] la ritenga contraria. Sicché, sebbene la sua
azione in questo caso sia conforme alla legge, tuttavia il suo proposito e contro
la legge, e cio - dato che 1l'obbligazione e "in foro interno" - rappresenta una
violazione.

Le leggi di natura sono immutabili ed eterne, giacché l'ingiustizia,



l'ingratitudine, l'arroganza, la superbia, l'iniquita, I'accettazione di persone e le
altre non possono mai diventare legittime. Non puo, infatti, mai essere che la
guerra preservi la vita e che la pace la distrugga.

Le stesse leggi, poiché obbligano solamente a desiderare e a sforzarsi -
intendo dire a sforzarsi in maniera sincera e costante - sono facili da osservare.
Infatti, dato che non richiedono altro che lo sforzo, chi si sforza di applicarle
soddisfa ad esse; e chi soddisfa la legge e giusto.

La scienza di queste leggi e la vera e unica filosofia morale. Infatti la
filosofia morale non e altro che la scienza di cio che e bene e male nei rapporti e
nella societa degli uomini (47). Bene e male sono nomi che significano nostri
appetiti e nostre avversioni, che variano al variare dei temperamenti, dei costumi
e delle concezioni degli uomini. Sicché uomini diversi non differiscono
solamente nel loro giudizio sulle sensazioni di cio che e gradevole o sgradevole
al gusto, all'odorato, all'udito, al tatto e alla vista, ma anche di cio che e
conforme o in disaccordo con la ragione nelle azioni della vita ordinaria. Anzi,
lo stesso uomo, in tempi diversi, differisce da se stesso; e cio che una volta loda,
ossia chiama bene, un'altra volta critica e chiama male; donde sorgono dispute,
controversie e, in ultimo, la guerra. Quindi si resta nella condizione di mera
natura (che e una condizione di guerra) fintantoché 1'appetito privato e la misura
del bene e del male. Di conseguenza tutti gli uomini convengono sul fatto che la
pace e un bene e che percio anche i modi o i mezzi per conseguirla - che (come
ho mostrato sopra) sono la giustizia, la gratitudine, la moderazione, l'equita, la
misericordia e tutte le altre leggi di natura - sono un bene, cioe, sono virtu
morali, e i loro contrari vizi, male. Ora, la scienza della virtu e del vizio e la
filosofia morale e, percio, la vera dottrina delle leggi di natura e la vera filosofia
morale. Ma gli scrittori di filosofia morale, pur riconoscendo le stesse virtu e gli
stessi vizi, poiché nonostante cio non vedono in che consista la bonta delle virtu
- né che esse vengono a essere celebrate in quanto mezzi del pacifico, socievole
e quieto vivere -, le pongono nella medieta (48) delle passioni; come se fosse il
grado e non la causa dell'audacia a fare la fortezza, oppure la quantita e non la
causa di un dono a fare la liberalita.

Questi dettami della ragione si chiamano col nome di leggi di natura.
Tuttavia impropriamente, poiché esse non sono che conclusioni o teoremi
concernenti cio che conduce alla conservazione e alla difesa degli uomini,
mentre la legge e propriamente la parola di colui che detiene per diritto I'impero
sugli altri. Ciononostante, se consideriamo i medesimi teoremi in quanto
comunicati dalla parola di Dio, che tutte le cose comanda per diritto, allora sono
chiamate leggi propriamente.






Capitolo sedicesimo.

«PERSONE, AUTORI» E COSE IMPERSONATE.

Una PERSONA e colui "le cui parole o azioni sono considerate o come sue
proprie, o come rappresentanti - sia veramente sia mediante finzione (1) - le
parole o azioni vuoi di un altro vuoi di qualunque altra cosa cui vengono
attribuite".

Quando sono considerate come sue proprie, allora e chiamata persona
naturale; mentre, quando sono considerate come rappresentanti parole e azioni di
un altro, allora si tratta di una persona fittizia (2) o artificiale.

La parola persona e latina; invece di essa i Greci hanno "prosopon", che
significa volto, mentre "persona” in latino significa il travestimento o sembiante
esteriore di un uomo camuffato sul palcoscenico e, qualche volta, piu
particolarmente quella parte di esso che camuffa il volto, come una maschera o
una faccia posticcia (3). Dal palcoscenico il termine e stato trasferito a chiunque
parli o agisca in rappresentanza di altri (4), tanto nei tribunali quanto nei teatri.
Cosicché una "persona” e la stessa cosa di un "attore", sia sul palcoscenico sia
nella vita quotidiana (5); e impersonare e fare la parte di (6) o rappresentare, se
stessi o altri, e chi fa la parte di un altro e detto dar corpo alla sua persona (7) o
agire in suo nome (in questo senso Cicerone usa il termine dove dice «Unus
sustineo tres personas; mei, adversarii et iudicis»: do corpo a tre persone, la mia
propria, quella del mio avversario e quella del giudice) e, in circostanze diverse,
riceve nomi diversi come agente (8), rappresentante, luogotenente, vicario,
avvocato (9), deputato, procuratore, attore e simili.

Delle persone artificiali, alcune hanno il riconoscimento delle loro parole e
azioni da parte di coloro che essi rappresentano: allora la persona e I'attore, colui
che ne riconosce le parole e le azioni e 'AUTORE, e in questo caso l'attore
agisce con autorita (10). Infatti, quello che, parlando di beni e proprieta, si
chiama "proprietario” - in latino "dominus" e in greco "chyrios" -, parlando di
azioni, si chiama autore. E, come il diritto di possesso si chiama dominio, cosi il
diritto di fare un'azione si chiama AUTORITA'. Cosicché per autorita si intende
sempre il diritto di fare un atto, e "fatto con autorita" [significa] fatto per incarico
o col permesso di colui cui appartiene il diritto.



Donde segue che, quando I'attore fa un patto con autorita, vincola con esso
I'autore non meno che se quest'ultimo l'avesse fatto egli stesso, e non meno
questi ne subisce le conseguenze. Pertanto, tutto cio che e stato precedentemente
detto (Cap. 14) sulla natura dei patti intercorsi fra gli uomini nella loro veste
naturale (11), resta vero anche quando [i patti] siano fatti dai loro attori, agenti
(12) o procuratori che abbiano da essi ricevuto l'autorita - nei limiti del loro
incarico ma non oltre.

Quindi chi fa un patto con l'attore o l'agente (13) senza conoscerne
I'[effettiva] autorita, lo fa a proprio rischio. Nessuno e, infatti, obbligato da un
patto di cui non e autore né, di conseguenza, da un patto fatto contro, o oltre,
'autorita da lui concessa.

Quando l'attore fa qualcosa contro la legge di natura per comando
dell'autore, se egli e obbligato a obbedirgli in forza di un precedente patto, allora,
non lui, ma l'autore infrange la legge di natura. L'azione, infatti, sebbene sia
contro la legge di natura, non e tuttavia sua. Ma, anzi, il rifiutare di farla e contro
la legge di natura che proibisce di rompere i patti.

Chi fa un patto con l'autore per la mediazione dell'attore, senza conoscere
l'autorita [effettivamente concessagli] e accettandone solamente la parola, se poi,
a sua richiesta, tale autorita non gli viene resa manifesta, non e piu obbligato.
Infatti, il patto fatto con l'autore non e valido senza una controgaranzia da parte
di quest'ultimo. Ma, se chi stipula il patto sapeva gia anticipatamente di non
doversi aspettare altra garanzia che la parola dell'attore, allora il patto e valido,
poiché, in questo caso, l'attore si fa autore. Percio, come, quando l'autorita e
evidente, il patto obbliga I'autore e non I'attore, cosi, quando l'autorita e fittizia,
obbliga I'attore solamente - non essendoci altro autore all'infuori di lui.

Ci sono poche cose che non siano suscettibili d essere impersonate mediante
finzione. Cose inanimate, come una chiesa, un ospedale, un ponte, possono
essere impersonate da un rettore, da un direttore, da un sovrintendente. Ma le
cose inanimate non possono essere autori, né conseguentemente dare autorita ai
rispettivi attori. Ciononostante gli attori possono avere l'autorita per curarne il
mantenimento - un'autorita data ad essi da coloro che sono i proprietari o i
governatori di quelle cose. Le cose di questo genere, pertanto, non possono
essere impersonate prima che esista in qualche modo il governo civile.

Parimenti, bambini, dementi e pazzi, che sono privi dell'uso della ragione,
possono essere impersonati da tutori o curatori; ma non possono essere autori
(per il tempo che rimangono tali) di alcuna azione compiuta da costoro, [e]
(allorché recuperino 1'uso della ragione) [non possono esserlo] che nella misura
in cui la giudicheranno ragionevole. Tuttavia, finché dura la follia, colui che ha
diritto di governarli, puo dare autorita al tutore. Cio, tuttavia, non ha luogo, di



nuovo, che in uno Stato civile, poiché prima di tale situazione, non c'e alcun
dominio su persone.

Un idolo, ossia una pura invenzione del cervello, puo essere impersonato;
come lo furono gli dei dei pagani, che venivano impersonati da funzionari
all'uopo nominati dallo Stato e che erano titolari di proprieta e di altri beni e
diritti che degli uomini di tanto in tanto dedicavano e consacravano loro. Ma gli
idoli non possono essere autori, giacché un idolo non é nulla. L'autorita derivava
dallo Stato e, quindi, gli dei dei pagani non poterono essere impersonati prima
dell'introduzione del governo civile.

Il vero Dio puo essere impersonato. E lo e stato; in primo luogo, da Mose
(14), il quale governo gli Israeliti (che erano non il suo popolo, ma il popolo di
Dio) non a proprio nome con la formula "Hoc dicit Moses", ma a nome di Dio
con la formula "Hoc dicit Dominus". In secondo luogo, dal Figlio dell'uvomo, suo
Figlio, il nostro Benedetto Salvatore Gesu Cristo, che venne - non a titolo
personale (15) ma in quanto inviato dal Padre - a ricondurre gli Ebrei e a
condurre tutte le nazioni nel regno del Padre suo. E, in terzo luogo, dallo Spirito
Santo, o Consolatore, che parlava e agiva negli Apostoli - Spirito Santo che era
un Consolatore venuto non a titolo personale, ma inviato e procedente da
entrambi.

Una moltitudine diviene "una sola" persona, quando gli uomini [che la
costituiscono] vengono rappresentati da un solo uomo o da una sola persona e
cio avviene col consenso di ogni singolo appartenente alla moltitudine. Infatti e
I'unita di colui che rappresenta (16), non quella di chi e rappresentato, che rende
"una" la persona; ed e colui che rappresenta che da corpo alla persona e ad una
persona soltanto. Né I'unita in una moltitudine si puo intendere in altro modo.

Inoltre, poiché la moltitudine, di natura, € non "una" ma "molti", non puo
essere intesa come un solo autore ma come molti autori (di tutto quello che il
rappresentante fa o dice in suo nome) - ognuno dando a colui che li rappresenta
tutti 1'autorita appartenente a se stesso in particolare, e riconoscendo, nel caso di
un conferimento di autorita senza restrizione, tutte le azioni che questi compie.
Altrimenti, quando gli abbiano posto dei limiti relativi a cio - e all'estensione - in
cui li rappresenti, nessuno di loro riconosce piu di quanto non rientri nel
mandato d'azione che gli hanno dato.

Se il rappresentante é costituito da molti uomini, bisogna considerare come
voce di tutti quella del maggior numero. Se infatti (ad esempio) il numero
minore si pronuncia per l'affermativa e il maggiore per la negativa, ci saranno
pit no di quanti bastino ad annullare i si, e percio i no, che eccedono e
rimangono senza contraddizione, costituiscono I'unica voce del rappresentante.

Un rappresentante [costituito] di un numero pari [di membri], specialmente



quando si tratti di un numero non grande per cui le voci opposte sono spesso
pari, € per ci0 muto e incapace d'azione. Ciononostante, in certi casi, voci
opposte di pari numero possono decidere una questione; cosl, nel condannare o
nell'assolvere, la parita dei voti bensi assolve da cio in cui non condanna, ma
viceversa non condanna in cio da cui non assolve. Infatti, quando si fa un
processo, non condannare equivale ad assolvere ma, viceversa, non e vero dire
che non assolvere equivale a condannare. Lo stesso vale nelle deliberazioni [che
devono stabilire] se eseguire subito qualcosa o differirla a un altro tempo,
giacché, quando le voci sono pari, il non decretare 1'esecuzione equivale a un
decreto di dilazione.

[Diritto di veto (17)] Ma anche se il numero € dispari, come tre o piu (uomini
o assemblee), ove ciascuno abbia l'autorita con la propria voce negativa di
cancellare l'effetto di tutte le voci affermative degli altri, questo numero [di
uomini o assemblee] non costituisce un rappresentante, poiché, a causa della
diversita delle opinioni e degli interessi degli uomini, esso [rappresentante]
diviene spesso, e in casi della piu grande rilevanza, una persona muta e non
adeguata, come a molte altre cose, cosi al governo di una moltitudine, soprattutto
in tempo di guerra.

Ci sono due generi di autori. Il primo, cosi detto semplicemente, che io ho
sopra definito come colui che, semplicemente, riconosce I'azione di un altro. Il
secondo e quello che riconosce condizionatamente un'azione o un patto di un
altro; cioe a dire, egli si impegna a fare l'azione o ad adempiere al patto, se
quest'altro non vi adempie al tempo stabilito o prima. Questi autori condizionali
sono generalmente chiamati MALLEVADORI, in latino "fidejussores" e
"sponsores"; in particolare, "praedes" i garanti di debiti, e "vades" quelli di
comparizioni davanti a giudici o magistrati.

NOTE.

INTRODUZIONE.
(1). "Pacts and Covenants". D'ora in avanti il termine "covenant" sara
assimilato al termine "pact"” e tradotto con "patto".

IL SENSO.

(1). Fancy.

(2). Sense; lat.: sensionem.
(3). Apparence.



(4). A visible species.
(5). A visible shew, apparition or aspect or a being seen.
(6). Seen.

IL «<DISCORSO».

(1). Speech.

(2). Lat.: in omni fere gente.

(3). Nella versione latina Hobbes usa soltanto "corpus".

LA RAGIONE E LA SCIENZA.
(1). Lat.: docemur.

(2). Lat.: et.

(3). Lat.: pro arte magica.

LE ORIGINI INTERNE...

(1). Fancied.

(2). "Fear", che tuttavia nei capitoli seguenti sara reso, a seconda del
contesto, anche con "paura".

LE VIRTU' COMUNEMENTE DETTE «INTELLETTUALI»...

(1). Denominazione popolare del Saint Mary of Bethlehem Hospital in cui si
ricoveravano gli alienati.

(2). Private Spirit.

(3). His Law; lat.: in lege Mosaica.

IL POTERE, IL PREGIO, LA DIGNITA"...

(1). Inno terzo, v.v. 17-19.

(2). Gentry.

(3). John Selden, "Titles of Honour", London 1614.

LA DIFFERENZA DEI «COSTUMI».
(1). Small Moralls.
(2). Endeavour.

LA RELIGIONE.

(1). Fancy.

(2). Allusione a Stazio, "Tebaide", 3°, 661.
(3). Fancyed.

(4). Creatures of the Fancy.



(5). Luck.

(6). Asopios, figlio di Formione; confer Tucidide, 3°, 7.

(7). Q. Caccilius Metellus Pius Scipio; confer Catone Uticense, cap. 65.

(8). Fortune.

(9). "Powers", qui e di seguito in questo capitolo.

(10). Opinion of Ghosts; lat.: metus spirituum.

(11). Fancies.

(12). Spirituall Officers.

(13). Wit.

(14). Termine astrologico: posizione.

(15). Portend; lat.: portendere.

(16). Of their Policy; lat.: Politiae suae.

(17). The Policy; lat.: politiam.

(18). Power.

(19). "Love" (lat.: Benevolentia), qui e di seguito in questo capitolo.

(20). Felicity.

(21). Insomuch, as they deposed their God, from reigning over them.

(22). Alleageance.

(23). Si tratta di Childerico Terzo, deposto da Pipino il Breve con
I'approvazione di papa Zaccaria.

LA «CONDIZIONE NATURALE» DELL'UMANITA'...

(1). They may acknowleage many others to be more witty.

(2). Glory (lat.: gloria), nel significato di orgoglio, fierezza, vanto.
(3). Particular men.

(4). Right and Wrong.

LA PRIMA E LA SECONDA «LEGGE NATURALE» E I « CONTRATTI».

(1). Matteo 7°, 12.

(2). Aelii Lampridii, "Scriptores Historiae Augustae, Alexander Severus",
cap. 51.

(3). Passeth away.

(4). In the disputations of Scholers.

(5). Termes of Art.

LE ALTRE LEGGI DI NATURA.
(1). Covenants of mutuall trust.
(2). His own.

(3). Own; lat.: Ubi «suum» non est.



(4). La traduzione latina dice: «Regnum», inquit, «Dei acquiritur violentia...»

* Le parentesi quadre indicano integrazioni del traduttore.

(5). Somewbat like to a piece of Law.

(6). Promising.

(7). Against the reason of his preservation.

(8). Breach of Faith; lat.: violatio pactorum.

(9). Vice.

(10). Manners, nel senso particolare, attribuito a questo vocabolo nel cap. 11,
di «indole», «qualita», «temperamento» o «predisposizione» di un uomo.

(11). Manner of life.

(12). Righteous.

(13). Unrighteous.

(14). Framed.

(15). Noblenesse or Gallantnesse of courage. Lat. animi generositas.

(16). Again.

(17). Manners (v. nota 10).

(18). Any individuall person injured.

(19). Contracted for.

(20). To sell dearer than we buy.

(21). Appetite.

(22). In due place.

(23). Antecedent Free-gift.

(24). Mutual accomodation.

(25). Right; lat.: lege.

(26). Upon caution.

(27). Upon security.

(28). Vain-glory, Lat. Ulcisci enim, nisi ad juturum bonum dirigatur
"epichairekakia" est, id est de malo alieno vanus et inutilis triumphus.

(29). Lat.: Etiam quando vi contenditur inter illos qui babentur sapientes, et
illos qui sunt robusti, Priores illi raro aut nuwquam victoria potiuntur.

(30). Content.

(31). Waies to go from place to place.

(32). In this case.

(33). At the making.

(34). Modest.

(35). Arrogant men.

(36). That be deale Equally between them (lat.: in utramque parte aequus sit).

(37). "Acception of persons" e la traduzione letterale del termine greco (a sua
volta modellato su un termine ebraico del Nuovo Testamento) e significa



«parzialita».
(38). First Seisure.
(39). First seising.
(40). Parties to the question.
(41). Apparenfly; lat.: manifeste.
(42). For be bath taken (though an unavoydable bribe, yet) a bribe.
(43). May easily be examined.
(44). Self-love.
(45). In Effect.
(46). Tractable.
(47). In the conversation and Society; lat.: in congressibus et societate.
(48). Mediocrity.

«PERSONE, AUTORI» E COSE IMPERSONATE.

(1). By Fiction.

(2). Feigned.

(3). Visard.

(4). To any Representer of speecb and action.

(5). Common Conversation.

(6). To act.

(7). To beare his person.

(1). By Fiction.

(2). Feigned.

(3). Visard.

(4). To any Representer of speech and action.

(5). Common Conversation.

(6). To act.

(7). To beare his person.

(8). Representer.

(9). Attorney.

(10). By Authority.

(11). Naturall capacity.

(12). Representers.

(13). Representer.

(14). Sulla rappresentanza di Mose si vedano I'Appendice alla trad. lat. del
"Leviathan, O.L.", vol. 3, p. 563 (trad. it. in Th. Hobbes, "Scritti teologici",
Milano 1988, p. 250) e "' Answer to dr. Bramhall, EW. ", vol. 4, pp. 316-17
(trad. it. in "Scritti teologici", cit., p. 129).

(15). Not as of himselfe.



(16). Representer.
(17). Negative voyce.



Seconda parte.

LO STATO.



Capitolo diciassettesimo.

CAUSE, GENERAZIONE E DEFINIZIONE DI «STATO».

La causa finale, il fine o il disegno degli uomini (che per natura amano la
liberta e il dominio sugli altri), nell'introdurre quella restrizione su se stessi sotto
la quale li vediamo vivere negli Stati, e la previdente preoccupazione della
propria conservazione e di una vita percio piu soddisfatta; cioe a dire, di trarsi
fuori da quella miserabile condizione di guerra che e un effetto necessario (come
e stato mostrato) delle passioni naturali degli uomini, quando non ci sia alcun
potere visibile che li tenga in soggezione e li vincoli con la paura di punizioni
all'adempimento dei loro patti e all'osservanza delle leggi di natura esposte nei
Capp. 14 e 15.

Infatti le leggi di natura (come la giustizia, 1'equita, la moderazione, la
misericordia e, insomma, il fare agli altri quello che vorremmo fosse fatto a noi),
in se stesse, senza il terrore di qualche potere a far si che siano osservate, sono
contrarie alle passioni naturali, che ci portano [piuttosto] alla parzialita,
all'orgoglio, allo spirito di vendetta e simili. E patti senza la spada non sono che
parole, essendo assolutamente privi della forza di dar sicurezza agli uomini.
Pertanto, nonostante le leggi di natura (che in tanto ciascuno rispetta, in quanto
ha la volonta di rispettarle quando possa farlo senza rischio), se non c'e alcun
potere che sia stato eretto, o [ce n'e uno] non abbastanza grande per [garantirci]
la sicurezza, allora ciascuno fara - e potra legittimamente fare - assegnamento
sulla propria forza e sulla propria capacita (1) per premunirsi contro tutti gli altri.
In tutti i luoghi in cui gli uvomini hanno vissuto in piccole famiglie, il derubarsi e
spogliarsi a vicenda ha rappresentato un mestiere, e cosl lontano dall'essere
reputato contro la legge di natura che quanto maggiori erano le spoglie riportate,
tanto maggiore era l'onore. In cio gli uomini non osservavano altre leggi che
quelle dell'onore, ossia [quelle che prescrivono di] astenersi dalla crudelta
lasciando agli uomini le vite e gli strumenti agricoli. Come le piccole famiglie
facevano allora, cosi ora le citta e i regni - che non sono altro che famiglie piu
grandi - espandono (mirando alla sicurezza) i propri domini, con ogni pretesto di
pericolo, di timore di invasione o di assistenza che possa essere data agli
invasori, e si sforzano per quanto possono di sottomettere o di indebolire i vicini,
impiegando apertamente la forza e con mene segrete (2): [tutto cio] in mancanza



di altri mezzi con cui premunirsi, [fanno] giustamente e per [tutto] cio nelle eta
successive vengono ricordati con onore.

Né e il riunirsi di un piccolo numero di uomini che da loro questa sicurezza,
poiché, quando si tratta di piccoli numeri, piccole aggiunte da una parte o
dall'altra rendono cosi grande il vantaggio di forza da divenire sufficiente a
procurare la vittoria, e percio [coalizioni di pochi uomini] incoraggiano
all'invasione. La [grandezza della] moltitudine sufficiente a rassicurarci sulla
nostra sicurezza non e determinata da un numero fisso, ma attraverso un
paragone col nemico che temiamo; ed e sufficiente quando la differenza a favore
del nemico non ha un'incidenza cosi sensibile e rilevante nel determinare 1'esito
della guerra, da indurlo a tentarla.

D'altronde, anche se la moltitudine fosse quanto mai grande, tuttavia, se le
sue azioni fossero dirette secondo i giudizi e le inclinazioni dei singoli (3),
costoro non potrebbero attendersi dal proprio numero nessuna difesa o
protezione né contro un nemico comune né contro i torti reciproci. Divergendo,
infatti, nelle opinioni concernenti il miglior uso e la migliore applicazione della
loro forza, non si aiutano, ma si ostacolano a vicenda e, con la reciproca
opposizione, riducono la loro forza a nulla; ragion per cui non solo vengono
facilmente sottomessi da pochissimi che siano fra loro d'accordo, ma anche,
quando non c'é un nemico comune, si fanno reciprocamente guerra per i loro
interessi particolari. In realta, se potessimo supporre una grande moltitudine di
uomini concordemente dediti al rispetto della giustizia e delle altre leggi di
natura, senza un potere comune che li tenesse in soggezione, potremmo anche
supporre un identico comportamento per tutta 1'umanita; e allora né ci sarebbe,
né ci sarebbe bisogno che ci fosse, alcun governo civile o Stato di sorta, poiché
ci sarebbe pace senza sottomissione.

Né per la sicurezza, che gli uomini desiderano che duri per tutto il tempo
della loro vita, e sufficiente che essi siano governati e guidati da un unico
giudizio per un tempo limitato, come in una battaglia o in una guerra. Infatti,
anche se col loro sforzo unanime ottengono una vittoria contro un nemico
straniero, tuttavia dopo, quando non hanno [piu] alcun nemico comune, oppure
quando una parte ritiene nemico colui che l'altra ritiene amico, accade
necessariamente che si disgreghino a causa della differenza dei loro interessi e
cadano di nuovo in guerra fra loro stessi.

E' vero che certe creature viventi, come le api e le formiche, vivono
socievolmente fra loro (e a causa di cio sono annoverate da Aristotele fra le
creature politiche) pur senza avere altra direzione che i loro giudizi e appetiti
particolari, né avendo loquela con cui significarsi vicendevolmente quello che
ritengono utile per il bene pubblico; qualcuno, percio, potrebbe forse desiderare



di sapere perché 1'umanita non possa fare altrettanto. Al che rispondo:

primo, che gli uomini sono continuamente in competizione fra loro per
I'onore e la dignita, mentre queste creature non lo sono; di conseguenza, su
questo terreno, nasce fra gli uomini l'invidia e l'odio, e infine la guerra, ma
niente del genere nasce fra queste creature;

secondo, che fra queste creature, il bene comune non differisce dal privato e,
tendendo per natura al loro bene privato, procurano per cio stesso il bene
pubblico. Per 1'uvomo, invece, la cui gioia consiste nel confrontarsi con gli altri,
non puo aver sapore nulla che non sia eminente;

terzo, che queste creature, non avendo (come 1'uomo) 1'uso della ragione, non
vedono - e non pensano di vedere - alcuna pecca nell'amministrazione degli
affari comuni, laddove, fra gli uomini, ce ne sono moltissimi che si ritengono piu
saggi e piu capaci degli altri di governare la societa (4). Costoro si sforzano - chi
in un modo, chi in un altro - di riformare e di innovare e, cosi facendo, la portano
alla disgregazione e alla guerra civile;

quarto, che queste creature, benché siano provviste di un qualche uso della
voce nel comunicarsi vicendevolmente i rispettivi desideri ed affezioni,
mancano, tuttavia, di quell'arte delle parole grazie alla quale certi uomini
possono rappresentare agli altri cio che e bene nelle sembianze di male e il male
nelle sembianze di bene, nonché aumentare o diminuire 1'apparente grandezza
del bene e del male, rendendo inquieti gli uomini e turbando la pace a loro
piacimento;

quinto, le creature irrazionali non possono distinguere fra "torto" e "danno";
percio, finché i loro agi sono assicurati (5) non si sentono offese dalle loro
compagne, mentre 'uvomo e piu pronto ad agitarsi proprio quando gode del
massimo degli agi, giacché e allora che ama mostrare la propria saggezza
criticando le azioni di coloro che governano lo Stato.

Infine, 'accordo fra queste creature e naturale; quello fra gli uomini deriva
solo dal patto ed e artificiale. Dunque non desta meraviglia che (oltre al patto)
sia necessario qualcos'altro per rendere il loro accordo costante e durevole; e
questo qualcosa e un potere comune che li tenga in soggezione e che ne diriga le
azioni verso il bene comune.

L'unico modo di erigere un potere comune che possa essere in grado di
difenderli dall'aggressione di stranieri e dai torti reciproci - percio procurando
loro sicurezza in guisa che, grazie alla propria operosita e ai frutti della terra
possano nutrirsi e vivere soddisfacentemente -, e quello di trasferire tutto il loro
potere e tutta la loro forza a un solo uomo o a una sola assemblea di uomini (che,
in base alla maggioranza delle voci, possa ridurre tutte le loro volonta a un'unica
volonta). Il che e quanto dire che si incarica un solo uomo o una sola assemblea



di uomini di dar corpo alla loro persona (6); che ciascuno riconosce e ammette di
essere l'autore di ogni azione compiuta, o fatta compiere, relativamente alle cose
che concernono la pace e la sicurezza comune, da colui che da corpo alla loro
persona; e che con cio sottomettono, ognuno di essi, le proprie volonta e i propri
giudizi alla volonta e al giudizio di quest'ultimo. Questo € piu che consenso o
concordia, € una reale unita di tutti loro in una sola e stessa persona, realizzata
mediante il patto di ciascuno con tutti gli altri, in maniera tale che e come se
ciascuno dicesse a ciascun altro: "Do autorizzazione e cedo il mio diritto di
governare me stesso a questuomo, o a quest'assemblea di uomini, a questa
condizione, che tu, nella stessa maniera, gli ceda il tuo diritto e ne autorizzi tutte
le azioni" (7). Fatto cio, la moltitudine cosi unita in una sola persona si chiama
STATO, in latino CIVITAS. E' questa la generazione di quel grande
LEVIATANO, o piuttosto (per parlare con maggior rispetto) di quel "dio
mortale"”, al quale dobbiamo, sotto il "Dio Immortale", la nostra pace e la nostra
difesa. Infatti, grazie a questa autorita datagli da ogni singolo uomo dello Stato,
egli dispone di tanta potenza e di tanta forza a lui conferite, che col terrore da
esse suscitato e in grado di modellare le volonta di tutti i singoli in funzione
della pace, in patria, e dell'aiuto reciproco contro i nemici di fuori. In lui risiede
I'essenza dello Stato, che, per darne una definizione, €: "Una persona unica, dei
cui atti [i membri di] una grande moltitudine si sono fatti autori, mediante patti
reciproci di ciascuno con ogni altro, affinché essa possa usare la forza e i mezzi
di tutti loro nel modo che riterra utile per la loro pace e per la difesa comune".

Chi incarna questa persona (8) si chiama SOVRANO e si dice che ha il
"potere sovrano"; ogni altro [si chiama] SUO SUDDITO.

Il raggiungimento di questo potere sovrano avviene in due modi. Il primo
consiste nella forza naturale, come quando un uomo costringe i propri figli a
sottomettere se stessi e i loro figli al proprio governo, in quanto € in grado di
distruggerli se rifiutano; o [come quando un uomo] sottomette per mezzo della
guerra i propri nemici alla propria volonta, condonando loro la vita a questa
condizione. Il secondo [modo] si ha quando degli uomini si accordano fra di loro
sul sottomettersi a un certo uomo o a una certa assemblea di uomini,
volontariamente e con la fiducia di esserne protetti da tutti gli altri. Quest'ultimo
puo essere chiamato uno Stato politico o Stato per "istituzione"; il primo, uno
Stato per "acquisizione". Prima parlero dello Stato per istituzione.



Capitolo diciottesimo.

I «DIRITTI» DEI SOVRANI PER ISTITUZIONE.

Si dice che uno Stato e istituito, quando gli uomini di una moltitudine
concordano e stipulano - ciascuno singolarmente con ciascun altro - che
qualunque sia l'uomo, o l'assemblea di uomini, a cui verra dato dalla
maggioranza il diritto di incarnare (1) la persona di tutti loro (cioe a dire di
essere il loro rappresentante), ognuno - che abbia votato a favore o che abbia
votato contro - autorizzera tutte le azioni e i giudizi di quell'uvomo o di
quell'assemblea di uomini alla stessa maniera che se fossero propri, affinché
possano vivere in pace fra di loro ed essere protetti contro gli altri uomini.

Da questa istituzione dello Stato derivano tutti i diritti e le facolta (2) di
colui, o di coloro, a cui e conferito il potere sovrano dal consenso del popolo
radunato in assemblea.

Primo, poiché stipulano un patto, € da intendersi che non siano obbligati ad
alcunché di incompatibile con questo da un patto precedente. Di conseguenza,
coloro che hanno gia istituito uno Stato, essendo percio vincolati da un patto a
riconoscere come proprie le azioni e i giudizi di un uomo, non possono, senza il
suo permesso, fare legittimamente un nuovo patto fra di loro, in forza del quale
obbedire a un altro - quale che sia la cosa rispetto alla quale stipulino il nuovo
patto di obbedienza. Quindi, coloro che sono sudditi di un monarca non possono,
senza il suo beneplacito, rigettare la monarchia e ritornare nella confusione di
una moltitudine disunita, né possono trasferire la loro persona da colui che le da
corpo (3) a un altro uomo o a un'altra assemblea di uomini. E la ragione e che
essi sono vincolati, ciascuno con ciascun altro, a riconoscere tutto - e ad essere
ritenuti autori di tutto - cio che fara e giudichera sia da farsi, colui che e gia il
loro sovrano; cosicché se uno solo dissentisse, tutti gli altri dovrebbero rompere
il patto fatto con lui, il che e ingiustizia. Essi altresi - ognuno singolarmente -
hanno dato la sovranita a colui che da corpo alla loro persona, percio, se lo
depongono, gli tolgono quel che e suo; e cosi si ha ancora ingiustizia. Inoltre, se
colui che tenta di deporre il proprio sovrano, viene da quest'ultimo ucciso o
punito per questo tentativo, egli e autore della propria punizione, in quanto e per
istituzione autore di tutto cio che il sovrano abbia a fare; e poiché e ingiusto per



un uomo fare qualcosa per cui possa essere punito per sua propria autorizzazione
(4), egli e ingiusto anche a questo titolo. E siccome alcuni, a giustificazione della
loro disobbedienza al sovrano, accampano un nuovo patto fatto non con gli
uomini ma con Dio, [va detto che] anche questo e ingiusto; poiché non c'e alcun
patto con Dio se non per la mediazione di qualcuno che rappresenti la Persona di
Dio, cosa che non fa nessuno all'infuori del luogotenente di Dio, che al di sotto
di Dio detiene la sovranita. Sennonché questa pretesa di patto con Dio & una
menzogna cosi evidente, anche nelle coscienze di coloro che lo accampano, da
essere un atto di una disposizione non solo ingiusta, ma anche abietta e indegna
di un uomo.

Secondo, poiché il diritto di dar corpo alla persona di tutti loro e dato a colui
che fanno sovrano soltanto con un patto di ognuno con ogni altro e non [con un
patto] del sovrano con alcuno di loro, non puo darsi alcuna infrazione di patti da
parte del sovrano e, conseguentemente, nessuno dei sudditi puo essere liberato
'dalla sua soggezione accampando qualche pretesa di confisca a titolo di
penalizzazione. E' manifesto che colui il quale viene fatto sovrano non faccia
preventivamente alcun patto con i suoi sudditi, poiché o dovrebbe farlo con la
totalita della moltitudine, come una delle parti contraenti, o dovrebbe fare un
patto distinto con ciascun uomo. Ora, con la totalita come una delle parti
contraenti € impossibile, poiché essa non e ancora una persona unica; e, se fa
tanti patti quanti sono gli uomini, quei patti, una volta che egli ha assunto la
sovranita, divengono nulli, poiché, qualunque suo atto possa essere inteso da
qualcuno dei sudditi come infrazione del patto stesso, sarebbe 'atto sia di colui
che I'ha cosi inteso sia di tutti gli altri, in quanto compiuto in rappresentanza (5)
e col diritto concesso singolarmente da ciascuno di loro. Inoltre, se uno o piu di
loro pretendono che un atto del sovrano costituisca un'infrazione del patto che
questi fece alla sua istituzione, mentre altri, o anche uno solo, dei sudditi, o
solamente il sovrano stesso, negano che ci sia stata siffatta infrazione, non c'e
giudice per decidere la controversia. Questa pertanto viene di nuovo rimessa alla
spada, e ogni uomo recupera il diritto di proteggere se stesso con le proprie
forze, contrariamente al disegno che ciascuno aveva nell'istituire lo Stato. E'
quindi vano concedere la sovranita in base a un patto precedente. L'opinione che
ogni monarca riceva il potere grazie a un patto, ossia a condizione, deriva dalla
mancata comprensione di questa semplice verita, che i patti, non essendo che
parole e fiato, non hanno alcun'altra forza per obbligare, trattenere, costringere o
proteggere qualcuno, se non quella derivante dalla spada pubblica; vale a dire,
dalle mani [lasciate] slegate di quell'uomo - o di quell'assemblea di uomini - che
detiene la sovranita e le cui azioni sono avallate da tutti, nonché eseguite con la
forza di tutti in lui uniti. Del resto, quando e un'assemblea di uomini ad essere



fatta sovrana, allora nessuno immagina che alcun patto del genere sia intercorso
all'atto dell'istituzione, poiché nessun uomo e cosi ottuso da dire, ad esempio,
che il popolo di Roma avesse fatto un patto coi Romani per detenere la sovranita
a determinate condizioni, e che se non avesse adempiuto ad esse, i Romani
avrebbero potuto legittimamente deporre il popolo romano. Che gli uomini non
vedano che il principio sia lo stesso in una monarchia e in un governo popolare,
dipende dall'ambizione di alcuni che sono piu favorevoli al governo di
un'assemblea di cui sperano di far parte, che a quello di una monarchia di cui
disperano di godere.

Terzo, dal momento che la maggioranza ha con voci concordi proclamato un
sovrano, chi [prima] dissentiva deve ora consentire con gli altri; in altre parole
deve di buon grado ammettere come proprie tutte le azioni che egli fara, o
altrimenti essere distrutto dagli altri. Se infatti e entrato volontariamente nella
comunita di coloro che stavano riuniti, ha con cio manifestato sufficientemente
la propria volonta (e quindi tacitamente convenuto) di stare a cio che avrebbe
ordinato la maggioranza; sicché, se [poi] rifiutasse di farlo, o ne contestasse
qualche decreto, agirebbe in contrasto col suo patto e, pertanto, ingiustamente.
Ed egli, che faccia parte della comunita [degli adunati] o meno, e che il suo
consenso sia chiesto o meno, deve o sottomettersi ai decreti di essa o essere
lasciato nella condizione di guerra in cui si trovava prima; condizione nella quale
poteva essere distrutto senza ingiustizia da qualsiasi uomo.

Quarto, poiché ogni suddito e in seguito a questa istituzione autore di tutte le
azioni e di tutti i giudizi del sovrano costituito, ne segue che qualsiasi cosa questi
faccia non puo costituire un torto verso alcuno dei suoi sudditi, e che il sovrano
non deve essere accusato di ingiustizia da alcuno di loro. Infatti, posto che chi fa
qualcosa con l'autorita [conferitagli] da un altro, non fa in cio torto a colui con la
cui autorita agisce; e posto che, in seguito a questa istituzione dello Stato, ogni
singolo e autore di tutto cio che fa il sovrano; ne consegue che chi si lamenta di
un torto del sovrano, si lamenta di cio di cui egli stesso e autore e non deve
percio accusare altri che se stesso - anzi neppure se stesso, perché e impossibile
fare torto a se stessi. Vero e che coloro che hanno il potere sovrano possono
commettere iniquita; ma non ingiustizia o torto in senso proprio.

Quinto, come conseguenza delle ultime cose dette, nessun uomo che abbia il
potere sovrano puo essere giustamente messo a morte, o altrimenti in qualche
modo punito dai suoi sudditi. Infatti, dato che ogni suddito e autore delle azioni
del proprio sovrano, egli punisce un altro per azioni commesse da lui stesso.

Ora, dal momento che il fine di questa istituzione e la pace e la difesa di tutti
i sudditi e che chiunque abbia diritto al fine ha diritto ai mezzi, a qualunque
uomo o assemblea detenga la sovranita appartiene di diritto di essere giudice



tanto dei mezzi atti a garantire la pace e la difesa, quanto di cio che ne costituisce
un impedimento e una turbativa, nonché di fare qualsiasi cosa reputi necessario
che venga fatta, sia anticipatamente, per preservare la pace e la sicurezza con la
prevenzione della discordia all'interno e dell'ostilita all'esterno, sia, quando pace
e sicurezza siano perdute, per recuperare 1'una e l'altra. E dunque:

sesto, inerisce alla sovranita I'esser giudice di quali opinioni e dottrine siano
avverse e di quali siano favorevoli alla pace e, conseguentemente, inoltre, delle
occasioni, dei limiti e di cio in cui ci si debba fidare degli uomini quando si tratta
di parlare alle moltitudini di popolo, nonché di chi debba esaminare le dottrine di
tutti i libri prima che siano pubblicati. Infatti le azioni degli uomini derivano
dalle loro opinioni, ed e nel buon governo delle opinioni che consiste il buon
governo delle azioni degli uomini in vista della loro pace e concordia. Vero e che
in materia di dottrine non si dovrebbe tener conto di null'altro che della verita,
ma cio non contrasta con l'adottare la pace come regola delle medesime; giacché
dottrine contrastanti con la pace non possono essere piu vere di quanto la pace e
la concordia possano essere contro la legge di natura. Vero e anche che in uno
Stato - dove, per la negligenza o l'incapacita di governanti e maestri, false
dottrine vengono, col passar del tempo, universalmente recepite - le verita
contrarie possono risultare [altrettanto] universalmente offensive; tuttavia
'apparizione, la piu repentina e impetuosa che possa esserci, di una verita nuova
non infrange mai la pace, ma risveglia soltanto - qualche volta - la guerra. Infatti,
gli uvomini che sono governati in maniera cosi negligente da osare di prendere le
armi per difendere o introdurre un'opinione, sono ancora in guerra. La loro
condizione non e la pace, ma soltanto una pausa delle armi per paura reciproca,
ed essi vivono continuamente, per dir cosi, in procinto di entrare in battaglia.
Spetta pertanto a colui che ha il potere sovrano di esser giudice [lui stesso], o di
istituire tutti i giudici delle .opinioni e delle dottrine, in quanto cosa necessaria
alla pace, onde prevenire con cio la discordia e la guerra civile.

Settimo, inerisce interamente alla sovranita il diritto di prescrivere le regole
mediante le quali ognuno possa sapere di quali beni puo disporre e quali azioni
puo compiere senza essere molestato da alcuno degli altri sudditi. E' questo che
gli uomini chiamano proprieta. Infatti (come si € gia mostrato), prima della
costituzione del potere sovrano tutti gli uomini avevano diritto a tutte le cose, il
che necessariamente causava la guerra. Percio, questa proprieta, essendo
necessaria alla pace, e dipendendo dal potere sovrano, € posta in atto da questo
potere (6) in vista della pace pubblica. Queste regole [costitutive] della proprieta
(ossia del "meum" e "tuum") e di bene e male, legittimita e illegittimita nelle
azioni dei sudditi, sono le leggi civili, vale a dire, le leggi proprie a ciascuno
Stato in particolare - anche se il nome di legge civile viene oggi riservato alle



antiche leggi della citta di Roma, le cui leggi, al tempo in cui era la capitale di
una gran parte del mondo, erano la legge civile delle nostre regioni.

Ottavo, inerisce alla sovranita il diritto di giudicatura, vale a dire di
esaminare (7) e di decidere tutte le controversie, che configurino questioni di
diritto, sia naturale sia civile, o questioni di fatto (8). Infatti, dove la decisione
delle controversie non ha luogo, non c'e alcuna protezione di un suddito dai torti
di un altro, le leggi concernenti il "meum" e il "tuum" sono vane, e a ciascuno, in
forza del naturale e necessario appetito alla propria conservazione, resta il diritto
di proteggersi con la sua forza privata. Tutto cio e la condizione di guerra ed e
contrario al fine per cui viene istituito ogni Stato.

Nono, inerisce alla sovranita il diritto di fare la guerra e la pace con le altre
nazioni e gli altri Stati; vale a dire di giudicare sia quando l'uno o l'altra
convenga al bene pubblico, sia 'entita delle forze da radunare, armare e pagare
in vista di quel fine, sia di imporre tributi in denaro ai sudditi per coprire le spese
relative. Infatti il potere con cui il popolo deve essere difeso consiste nei suoi
eserciti, e la forza di un esercito nell'unione delle forze del popolo sotto uno solo
comando; comando che pertanto possiede il sovrano istituito, poiché il comando
delle milizie, senza altra istituzione, rende sovrano colui che lo detiene. Percio,
chiunque sia colui che e stato fatto generale di un esercito, chi ha il potere
sovrano e sempre il generalissimo.

Decimo, inerisce alla sovranita la scelta di tutti i consiglieri, i ministri, i
magistrati, e i funzionari, sia in pace sia in guerra. Infatti, dal momento che il
sovrano ha l'onere del fine rappresentato dalla pace e dalla difesa comune, si
intende che abbia il potere di disporre dei mezzi che egli riterra piu opportuni per
farvi fronte.

Undicesimo, e affidato alla sovranita il potere di ricompensare con ricchezze
o onori, e di punire con punizioni, sia corporali sia pecuniarie o con l'ignominia,
ogni suddito in conformita ad una legge precedentemente promulgata, oppure, in
mancanza di leggi promulgate, secondo che egli giudichera massimamente
efficace a incoraggiare gli uomini a servire lo Stato, o a dissuaderli dal recargli
danno.

Infine, considerando quanto gli uomini siano per natura prodighi nel valutare
se stessi, quanto loro prema ricevere l'altrui rispetto e quanto poco valutino gli
altri - donde in continuazione sorgono fra loro competizione, contese, fazioni e,
in ultimo, la guerra con la conseguente vicendevole distruzione e diminuzione
della loro forza contro un nemico comune -, [si comprende che] e necessario, da
un lato, che ci sia una legislazione concernente 1'onore, nonché dei parametri
ufficiali per la definizione del valore (9) degli uomini che hanno ben meritato o
possono ben meritare dello Stato; e, dall'altro, che nelle mani di certuni o di certi



altri vi sia la forza di fare applicare queste leggi. D'altra parte € gia stato
dimostrato che nelle competenze della sovranita rientra non soltanto tutta la sfera
militare (10), ossia le forze dello Stato, ma anche la giudicatura di tutte le
controversie; quindi appartiene al sovrano anche dare i titoli d'onore, fissare
I'ordine della posizione sociale (11) e il rango (12) che ognuno deve occupare e i
segni di rispetto che i sudditi debbono tributarsi I'un I'altro negli incontri pubblici
O privati.

Questi sono i diritti che costituiscono I'essenza della sovranita, nonché i
segni dai quali si puo riconoscere 1'uvomo, o l'assemblea di uomini, in cui & posto
e risiede il potere sovrano. Questi diritti sono infatti non trasmissibili e
inseparabili. Il sovrano puo trasferire il potere di coniare moneta, di esercitare la
potesta sulla proprieta e sulle persone degli eredi minorenni, di avere la
prelazione sui mercati, e tutte le altre prerogative statuite per legge (13), e
nondimeno puo mantenere il potere di proteggere i propri sudditi. Ma se
trasferisce ad altri le milizie, invano mantiene la giudicatura, poiché manca
I'esecuzione delle leggi. Analogamente, se cede il potere di riscuotere tributi,
diventa vano il potere militare (14), e, se rinuncia al governo delle dottrine, gli
uomini saranno indotti alla ribellione con la paura degli spiriti. Cosi, se
consideriamo uno qualunque dei suddetti diritti, vediamo subito che il
mantenimento di tutti gli altri non ha alcuna efficacia nella conservazione della
pace e della giustizia, il fine per cui tutti gli Stati sono istituiti. E' questa la
divisione di cui e stato detto «un regno diviso in se stesso non puo reggersi»;
infatti, se non e preceduta da questa divisione, neppure la divisione in eserciti
opposti puo aver mai luogo. Se non ci fosse stata all'inizio un'opinione, fatta
propria dalla maggior parte dell'Inghilterra, secondo cui questi poteri erano divisi
fra il re, i lord e la Camera dei Comuni, il popolo non sarebbe stato mai diviso e
non sarebbe caduto in questa guerra civile - insorta prima fra coloro che erano in
disaccordo in politica, e poi fra coloro che avevano discordanti opinioni in fatto
di liberta religiosa. Una guerra che ha cosi ben istruito gli uomini su questo
punto del diritto sovrano, da essere ormai pochi qui (in Inghilterra) a non vedere
che questi diritti sono inseparabili, che tali saranno universalmente riconosciuti
al prossimo ritorno della pace e che continueranno ad esserlo fino a quando le
loro [attuali] miserie non saranno dimenticate; ma non oltre, a meno che il volgo
non sia istruito meglio di quanto sia stato finora.

Poiché si tratta di diritti essenziali e inseparabili, segue necessariamente che,
quali che siano le parole con le quali qualcuno di essi sembri essere ceduto,
tuttavia se non c'é una rinuncia al potere sovrano stesso con parole direttamente
pronunciate [dal sovrano] e la cessazione dell'attribuzione del nome di sovrano
da parte dei cessionari [di quel potere] al cedente, la cessione e nulla. Difatti,



quando quegli ha ceduto tutto quello che puo, se noi gli cediamo di rimando la
sovranita, tutto viene restituito, in quanto inseparabilmente connesso ad essa.

Dal momento che questa grande autorita e indivisibile e inscindibilmente
connessa alla sovranita, si rivela ben poco fondata 'opinione di coloro che, pur
ammettendo che i re sovrani sono "singulis majores" - ossia dotati di un potere
maggiore di quello di ciascuno dei loro sudditi -, dicono nondimeno che sono
"universis minores" - vale a dire dotati di un potere minore di quello di tutti
insieme. Infatti, se con "tutti insieme" non intendono il corpo collettivo come
una sola persona, allora "tutti insieme" significa la stessa cosa di "ciascuno", e il
discorso e assurdo. Se, d'altra parte, con "tutti insieme" intendono i sudditi in
quanto sono una sola persona (cui da corpo la persona del sovrano), allora il
potere di tutti insieme e identico al potere del sovrano, e, cosl, il discorso e di
nuovo assurdo. Assurdita che e abbastanza ben visibile quando la sovranita
risiede nell'assemblea del popolo, ma non altrettanto quando risiede in un
monarca; eppure il potere della sovranita e lo stesso chiunque ne sia il
depositario.

Come il potere, cosi anche 1'onore del sovrano dev'essere maggiore di quello
di ognuno o di tutti i suoi sudditi, giacché nella sovranita e la fonte dell'onore. Le
dignita di lord, conte, duca e principe esistono in quanto create dal sovrano.
Come al cospetto del padrone i servi sono uguali e affatto spogli di ogni onore,
cosi sono i sudditi al cospetto del sovrano; e benché, quando sono fuori della sua
vista, brillino alcuni di piu e altri di meno, tuttavia in sua presenza non brillano
piu delle stelle in presenza del sole.

Ma a questo punto si puo obiettare che la condizione dei sudditi e davvero
miserabile, esposti come sono alle brame e alle altre sregolate passioni di colui,
o di coloro, che hanno nelle loro mani un potere cosi illimitato. Solitamente
coloro che vivono sotto un monarca ritengono si tratti di un difetto della
monarchia, e coloro che vivono sotto un governo democratico, o sotto un'altra
assemblea sovrana, imputano tutti gli inconvenienti a questa forma di Stato;
laddove il potere in tutte le forme - che siano abbastanza perfette da proteggerli -
e lo stesso. Essi, dunque, non considerano che lo stato dell'uomo non puo mai
essere del tutto esente da qualche molestia, e che la piu grande che possa per
avventura capitare al popolo in generale, in qualsiasi forma di governo, e
pressoché impercettibile in confronto alle miserie e alle spaventose calamita che
sono retaggio di una guerra civile. E non tengono conto né della condizione di
dissoluzione degli uomini abbandonati a se stessi (15), non assoggettati alle leggi
e senza un potere coercitivo che leghi loro le mani e le tenga lontane dalla rapina
e dalla vendetta; né del fatto che la piu grande pressione dei governanti sovrani
deriva non gia da qualche piacere o vantaggio che essi possano aspettarsi dal



danno o dall'indebolimento dei loro sudditi - nel cui vigore consiste la loro forza
e la loro gloria - ma dall'atteggiamento recalcitrante dei sudditi stessi, che,
contribuendo con riluttanza alla propria difesa, obbligano i loro governanti a
strappare loro quel che possono in tempo di pace, per poter avere i mezzi, in
ogni occasione d'emergenza o di improvvisa necessita, per resistere 0 per
avvantaggiarsi sui loro nemici. Tutti gli uomini, invero, sono dotati per natura di
notevoli lenti di ingrandimento (vale a dire le passioni e 'amore di sé), attraverso
le quali ogni piccolo pagamento appare una grande afflizione, ma sono privi di
quegli occhiali per guardare distante (cioe la legge morale e civile) con i quali
scorgere da lontano le miserie che incombono su di loro e che non possono
essere evitate senza quei contributi.



Capitolo diciannovesimo.

LE DIVERSE SPECIE DELLO STATO PER ISTITUZIONE.
LA SUCCESSIONE AL POTERE SOVRANO.

La differenza fra gli Stati consiste nella differenza dei sovrani, ossia delle
persone che rappresentano (1) tutti e ciascuno degli appartenenti alla
moltitudine. Ora, considerato che la sovranita risiede o in un solo uomo o in
un'assemblea composta da piu d'uno, e che in quest'assemblea hanno diritto di
entrare o tutti o (non tutti ma) solo certuni distinti dagli altri, e evidente che non
ci possono essere che tre specie di Stato. Infatti, il rappresentante non puo che
essere 0 un uomo singolo o piu uomini; e, nel caso di piu uomini, allora si tratta
di un'assemblea che comprende o tutti o solo una parte. Quando il rappresentante
e un uomo singolo allora lo Stato ¢ una MONARCHIA; quando e un'assemblea
aperta a tutti coloro che vorranno riunirsi, allora ¢ una DEMOCRAZIA o Stato
popolare; quando un'assemblea di una parte solamente, allora si chiama
ARISTOCRAZIA. Non ci puo essere alcun'altra specie di Stato; infatti il potere
sovrano (che ho mostrato essere indivisibile) deve appartenere integralmente o a
un uomo singolo o a pit uomini o a tutti.

Nei libri di storia e di politica ricorrono altri nomi di regimi, come "tirannia"
e "oligarchia"; ma sono i nomi non gia di altre forme di governo, bensi delle
stesse quando sono considerate con avversione. Coloro, infatti, che sono
scontenti sotto la "monarchia", la chiamano "tirannia"; e coloro cui e invisa
I"aristocrazia", la chiamano "oligarchia". Parimenti coloro che si sentono vessati
sotto una "democrazia", la chiamano "anarchia" (che significa mancanza di
governo); ciononostante non mi pare che qualcuno creda che la mancanza di
governo rappresenti una qualche nuova specie di governo, e per la stessa ragione
non si deve credere che il governo sia di una specie quando piace e di un'altra
quando non piace o si e oppressi dai governanti.

E' evidente che uomini, che si trovino in assoluta liberta, possono, se a loro
piace, dare l'autorita di rappresentare ciascuno di loro a un singolo uomo, allo
stesso modo che possono dare quest'autorita a una qualsiasi assemblea di
uomini; di conseguenza, se pare loro bene, a un monarca si possono assoggettare
in maniera altrettanto assoluta che a qualunque altro rappresentante. Percio, dove



un potere sovrano € gia eretto, non puo esserci nessun altro rappresentante dello
stesso popolo, tranne che per scopi particolari limitati dal sovrano. Infatti, [se ci
fosse un altro rappresentante] sarebbe come se si fossero istituiti due sovrani e
come se 0gni uomo avesse la propria persona rappresentata da due attori, i quali,
contrapponendosi, finirebbero inevitabilmente col dividere quel potere che (se
gli uvomini vogliono vivere in pace) e indivisibile, e con cio - contrariamente al
fine per cui e istituita ogni sovranita - finirebbero col ridurre la moltitudine nella
condizione di guerra. Di conseguenza, come e assurdo pensare che un'assemblea
sovrana, quando invita il popolo dei propri domini a mandare suoi deputati
investiti del potere di esprimere pareri o desideri, consideri percio come
rappresentante assoluto del popolo questi deputati invece di se stessa; cosi e
altrettanto assurdo pensare la stessa cosa in un regime monarchico. E non
capisco come una verita tanto manifesta sia stata negli ultimi tempi cosi negletta,
che, in una monarchia, il detentore della sovranita in virtu di un diritto ereditario
trasmesso per seicento anni, pur essendo l'unico ad essere chiamato sovrano, pur
ricevendo il titolo di Maesta da ciascuno dei suoi sudditi e da tutti essendo
riconosciuto senza discussione come loro re, ciononostante non venisse mai
considerato il loro rappresentante; mentre questo nome passava senza obiezioni
per il titolo di coloro che il popolo inviava - dietro suo ordine - a portargli le
proprie petizioni e a dargli (se lo permetteva) i propri pareri. Cio puo servire ad
ammonire coloro che sono i veri e assoluti rappresentanti del popolo a istruire gli
uomini sulla natura del ruolo di sovrano e, se intendono assolvere alla missione
loro affidata, a prestare molta attenzione al modo in cui [accade che] questi
ultimi ammettano - quale che sia I'occasione in cui lo fanno - l'esistenza di
un'altra rappresentanza generale.

La differenza fra queste tre specie di Stato non consiste nella differenza di
potere, ma nella differenza dei vantaggi e delle idoneita che presentano nel
produrre la pace e la sicurezza del popolo - fine per il quale sono state istituite.
Par paragonare la monarchia con le altre due specie, possiamo osservare che,
primo, chiunque dia corpo alla persona del popolo, o che appartenga
all'assemblea che le da corpo, da corpo anche alla propria persona naturale. E per
quanto attento sia, nella sua qualita di persona pubblica, a perseguire l'interesse
comune, tuttavia sara ancora piu, 0 non meno, attento a perseguire il bene
privato suo proprio, della propria famiglia, dei propri amici. Perlopiu, inoltre,
ove accadesse che l'interesse pubblico fosse in conflitto con quello privato, egli
sceglierebbe quello privato, poiché le passioni degli uomini sono generalmente
piu potenti della loro ragione. Donde segue che dove l'interesse pubblico e
quello privato sono piu strettamente uniti, € la che l'interesse pubblico e
massimamente avvantaggiato. Ora, in una monarchia, l'interesse privato e lo



stesso di quello pubblico, poiché le ricchezze, il potere e 1'onore di un monarca
sorgono soltanto dalle ricchezze, dalla forza e dalla reputazione dei suoi sudditi.
Infatti nessun re puo essere ricco, glorioso o sicuro, se i suoi sudditi sono poveri,
avviliti o troppo deboli, a causa del bisogno o della discordia, per sostenere una
guerra contro i loro nemici. Per contro, in una democrazia, o in un'aristocrazia, la
prosperita pubblica non contribuisce tanto alla fortuna privata di un corrotto o di
un ambizioso quanto, molte volte, un consiglio perfido, un'azione traditrice o una
guerra civile.

Secondo, un monarca riceve consiglio da chi, quando e dove gli piace; di
conseguenza puo ascoltare 1'opinione di uomini versati nella materia su cui egli
delibera, di qualsiasi rango e qualita, quanto tempo prima del momento
dell'azione, e con quanta segretezza voglia. Per contro, quando ad aver bisogno
di consiglio e un'assemblea sovrana, nessun altro ¢ ammesso [a darglielo] se non
coloro che ne hanno il diritto fin dall'inizio; i quali in massima parte sono di
quelli che sono stati versati piu nell'acquisizione di ricchezze che in quella di
conoscenza, e debbono dare il loro parere in lunghi discorsi che possono bensi
eccitare - e normalmente eccitano - gli uomini all'azione, ma non guidarli nel
compierla. Dalla fiamma delle passioni, infatti, I"'intelletto” (2) non € mai
illuminato ma abbacinato; né c'e alcun luogo o tempo in cui un'assembleal a
causa della sua pluralita, possa ricevere consiglio in segreto.

Terzo, le risoluzioni di un monarca non sono soggette a nessun'altra
incostanza che quella della natura umana; ma, nelle assemblee, oltre a quella
propria della natura, si presenta un'altra incostanza dovuta al numero, giacché
I'assenza di alcuni che sarebbero favorevoli al mantenimento di una risoluzione
presa in precedenza (assenza che puo essere dovuta a motivi di sicurezza, a
negligenza o a impedimenti privati), o la puntuale comparsa di alcuni di
opinione contraria, disfa oggi tutto quello che era stato concluso ieri.

Quarto, un sovrano non puo essere in disaccordo con se stesso per invidia o
per interesse; per contro un'assemblea puo esserlo, anzi puo esserlo a tal punto
che cio puo provocare una guerra civile.

Quinto, c'e nella monarchia questo inconveniente, che un suddito, a causa del
potere di un solo uomo, puo essere spogliato di tutto cio che possiede per
arricchire un favorito o un adulatore; il che, lo confesso, rappresenta un grande e
inevitabile inconveniente. Sennonché la stessa cosa puo accadere anche dove il
potere sovrano risiede in un'assemblea; identico, infatti, e il potere di
quest'ultima, i cui membri sono altrettanto soggetti ai cattivi consigli e altrettanto
seducibili dai retori (3) quanto i monarchi dagli adulatori; e, divenendo
vicendevolmente gli uni adulatori degli altri, assecondano a turno gli uni l'avidita
e I'ambizione degli altri e viceversa. E, mentre i monarchi hanno pochi favoriti e



non hanno nessun altro da avvantaggiare che i loro parenti, i favoriti di
un'assemblea sono molti, e i parenti [dei suoi membri] molto pit numerosi di
quelli di qualsiasi monarca. Inoltre, non c'e alcun favorito di un monarca che,
come puo nuocere ai propri nemici, non possa anche aiutare i propri amici;
mentre i retori, vale a dire i favoriti delle assemblee sovrane, benché abbiano un
gran potere di nuocere, ben poco ne hanno di salvare. Infatti, 'accusare richiede
meno eloquenza che il difendere (tale € la natura dell'uvomo), e la condanna
assomiglia alla giustizia piu dell'assoluzione.

Sesto, che la sovranita possa passare nelle mani di un minore o di uno che
non sappia discernere il bene dal male e un inconveniente della monarchia, e
consiste nel fatto che il potere appartenente a costui viene esercitato da un altro o
da qualche assemblea di uomini, che debbono governare in virtu del suo diritto e
a suo nome come curatori o protettori della sua persona e della sua autorita. Ma
dire che e un inconveniente affidare I'esercizio del potere sovrano a un uomo o a
un'assemblea di uomini é come dire che qualsiasi governo conviene meno della
confusione e della guerra civile. Percio tutto il pericolo che si puo pretendere di
paventare non puo in realta che derivare dalla contesa di coloro che possono
divenire rivali per un ruolo di si grande onore e lucro. Per rendere evidente che
questo inconveniente non deriva da quella forma di governo che chiamiamo
monarchia, dobbiamo considerare che il monarca precedente ha nominato chi
debba avere la tutela del proprio successore minorenne o espressamente con
testamento, o tacitamente non contraddicendo la consuetudine invalsa in casi
simili. Sicché, tale inconveniente (se si verifica) va attribuito non gia alla
monarchia, ma all'ambizione e alla ingiustizia dei sudditi, le quali peraltro, se il
popolo non € ben istruito intorno al proprio dovere e ai diritti della sovranita,
sono le stesse in tutte le specie di governo. Comunque, se il sovrano precedente
non ha dato assolutamente nessuna disposizione per tale tutela, allora e
sufficiente la norma fornita dalla legge di natura secondo cui la tutela deve
andare a colui che abbia per natura il massimo interesse alla salvaguardia
dell'autorita del successore minorenne e a cui possa ridondare il minimo
beneficio dalla sua morte o dallo sminuirne il ruolo. Infatti, dato che ogni uomo
ricerca per natura il proprio bene e il proprio avanzamento, porre un erede
minorenne in potesta (4) di chi con la sua morte o rovina puo far avanzare se
stesso, non e tutela ma tradimento. Cosicché una volta che ci si sia
sufficientemente premuniti contro ogni giusta contestazione relativa al governo
sotto un fanciullo, qualunque contesa sorga a disturbare la pace pubblica e da
attribuirsi non gia alla forma monarchica, ma all'ambizione dei sudditi e
all'ignoranza del loro dovere. Per un altro verso, non c'e grande Stato della cui
sovranita sia detentrice una grande assemblea, il quale, quanto alle consultazioni



sulla pace e sulla guerra, nonché al fare le leggi, non sia nella stessa condizione
che se il governo appartenesse a un bambino. Infatti, come un bambino manca
del giudizio [necessario] per esprimere un dissenso sui consigli datigli ed e
percio costretto ad accettare il parere di coloro, o di colui, cui e affidato, cosi
un'assemblea manca della liberta di dissentire dal consiglio della maggioranza,
buono o cattivo che sia. E, come un bambino, per preservare la propria persona e
la propria autorita, ha bisogno di un tutore o di un protettore, cosi (nei grandi
Stati), anche le assemblee sovrane, in situazioni di grande pericolo e travaglio,
hanno bisogno di "custodes libertatis", cioeé di dittatori o protettori della loro
autorita; i quali sono come dei monarchi temporanei cui affidano l'intero
esercizio del loro potere per un tempo determinato - essendone spogliate (al
termine di quel tempo) piu sovente di quanto non lo siano i re minorenni dai loro
protettori, reggenti o tutori di qualsiasi altro genere.

Sebbene, come ho testé dimostrato, le specie della sovranita siano solo tre -
cioé la monarchia, nella quale la sovranita appartiene a un solo uomo; la
democrazia, nella quale appartiene all'assemblea generale dei sudditi;
l'aristocrazia, nella quale appartiene a un'assemblea di alcune persone designate
0 in qualche altro modo distinte dalle altre -, tuttavia, chi consideri gli Stati
particolari che sono esistiti ed esistono al mondo sara forse restio a ridurli a tre
[tipi] e puo pertanto essere incline a pensare che ce ne siano altre forme,
originate dalla mescolanza di questi. I regni elettivi, ad esempio, nei quali il
potere sovrano e posto nelle mani dei re per un tempo determinato; oppure i
regni nei quali il re detiene un potere limitato - governi che nondimeno sono
chiamati monarchie dalla maggior parte degli scrittori. Parimenti, se uno Stato
popolare o aristocratico sottomette un paese nemico e lo governa mediante un
governatore (5), un procuratore o un altro magistrato, a prima vista questo
governo puo forse sembrare democratico o aristocratico; ma le cose non stanno
cosl. I re elettivi infatti non sono sovrani, ma ministri del sovrano; e neppure i re
con un potere limitato sono sovrani, ma ministri di coloro che hanno il potere
sovrano E il governo di quelle province che sono soggette a una democrazia o a
un aristocrazia di un altro Stato non e democratico o aristocratico ma
monarchico.

In primo luogo, dunque, per quanto concerne un re elettivo il cui potere e
limitato alla durata della sua vita - come accade oggi in molto luoghi della
Cristianita - o a un certo numero di anni o di mesi - come il potere del dittatore
presso i Romani -, se egli ha il diritto di designare il proprio successore, non e
piu elettivo ma ereditario. Se, invece, non ha il potere di eleggere il proprio
successore, allora o c'e qualche altro uomo (o assemblea) cui notoriamente
spetti, dopo la sua morte, eleggere un nuovo re, oppure altrimenti lo Stato



muore, si dissolve col re e ritorna nella condizione di guerra. Se sono noti coloro
che hanno il potere di dare la sovranita dopo la morte del re, € noto anche che la
sovranita risiedeva gia in loro, poiché nessuno ha il diritto di dare cio che non ha
diritto di possedere o di riservare a se stesso se lo ritiene opportuno. Ma se non
c'e alcuno che possa dare la sovranita dopo la morte di colui che era stato eletto,
allora e quest'ultimo ad avere il potere, anzi 'obbligo per legge di natura, di
evitare, stabilendo il proprio successore, che coloro che gli affidarono il governo
ricadano nella miserabile condizione di guerra civile. Di conseguenza, quando fu
eletto, era un sovrano assoluto.

In secondo luogo, quel re il cui potere e limitato non € superiore a colui o a
coloro che hanno il potere di limitarlo, chi non e superiore non e supremo, vale a
dire non e sovrano. Quindi la sovranita era sempre rimasta in quell'assemblea
che aveva il potere di imporre dei limiti al re e di conseguenza il governo era non
una monarchia, ma una democrazia o un'aristocrazia; come anticamente a Sparta,
dove i re avevano la prerogativa di guidare gli eserciti, ma la sovranita
apparteneva agli efori.

In terzo luogo, nei tempi in cui il popolo romano governava (ad esempio) la
terra di Giudea con un governatore (6), non per tanto la Giudea era una
democrazia, poiché gli Ebrei non erano governati da un'assemblea in cui
chiunque di essi aveva il diritto di entrare; né [la Giudea era retta] da
un'aristocrazia, poiché gli Ebrei non erano neppure governati da un'assemblea in
cui poteva entrare chiunque essi eleggessero. Erano invece governati [insieme ai
Romani] da un'unica persona, la quale, pero, rispetto al popolo di Roma, era
un'assemblea popolare o una democrazia, mentre rispetto al popolo di Giudea -
che non aveva affatto nessun diritto di partecipare al governo -, era un monarca.
Infatti, sebbene dove il popolo e governato da un'assemblea scelta dal popolo
medesimo fra le proprie fila quel governo si chiami democrazia o aristocrazia,
tuttavia, quando e governato da un'assemblea che non é stata scelta dal popolo
medesimo, € una monarchia: non di "un" uomo su un altro uomo, ma di un
popolo su un altro popolo.

Poiché la materia di tutte queste forme di governo e mortale - cosicché
muoiono non soltanto i monarchi ma anche le intere assemblee -, per la
conservazione della pace degli uomini e necessario che, come e stato preordinato
un uomo artificiale, cosi se ne preordini anche l'eternita artificiale della vita;
senza la quale gli uomini governati da un'assemblea ritornerebbero nella
condizione di guerra ad ogni generazione, e quelli governati da un solo uomo,
ogni volta che muore il loro governante. Questa eternita artificiale e quello che
gli uomini chiamano diritto di "successione".

Non c'e forma di governo perfetta in cui non appartenga al sovrano regnante



(7) di disporre la propria successione. Difatti, se appartenesse a qualche altro
individuo particolare, o a un'assemblea privata, apparterrebbe a una persona
soggetta al sovrano che potrebbe quindi riprenderne possesso a suo piacimento;
percio e nel sovrano che risiede il diritto. Se non risiedesse in alcun individuo
particolare e fosse lasciato a una nuova scelta, allora lo Stato sarebbe sciolto e il
diritto diventerebbe di chi riuscisse a impadronirsene, in contrasto con
l'intenzione di coloro che istituirono lo Stato per la loro sicurezza perpetua e non
temporanea.

In una democrazia l'assemblea non puo scomparire interamente, a meno che
non scompaia la moltitudine che deve essere governata. Percio, in questa forma
di governo, non hanno affatto luogo questioni sul diritto di successione.

In una aristocrazia, ove muoia uno dei membri dell'assemblea, 1'elezione di
un altro al suo posto appartiene all'assemblea medesima, in quanto essa e il
sovrano, cui spetta la scelta di tutti i consiglieri e i funzionari. Infatti, quello che
il rappresentante fa come attore, ciascun suddito fa come autore; sicché,
quantunque l'assemblea sovrana possa dare ad altri il potere di eleggere i nuovi
membri per completare i propri ranghi, tuttavia e ancora per sua autorita che vien
fatta 1'elezione ed e in forza della medesima autorita che (quando lo richieda
l'interesse pubblico) (8) puo essere annullata.

La difficolta piu grande per quanto concerne il diritto di successione inerisce
alla monarchia. La difficolta sorge dal fatto che a prima vista non e evidente né
chi debba designare il successore, né, molte volte, chi sia colui che e stato
designato. Per ambedue questi casi, infatti, occorre un ragionamento piu preciso
di quelli che ognuno e abituato a fare. Quanto alla questione di chi debba
designare il successore di un monarca dotato di autorita sovrana, cioe a dire, di
chi debba decidere sul diritto di eredita (dal momento che re e principi elettivi
hanno il potere sovrano non gia a titolo di proprieta ma soltanto d'uso),
dobbiamo considerare che [vale la seguente alternativa:] o colui che e in
possesso [del potere sovrano] ha il diritto disporre della successione, oppure
altrimenti questo diritto risiede di nuovo nella disunita moltitudine. Infatti la
morte di colui che ha il potere sovrano a titolo di proprieta lascia la moltitudine
affatto priva di sovrano, cioe senza alcun rappresentante nel quale essa sia unita
ed esclusivamente tramite il quale sia capace di compiere qualsiasi azione (10).
Pertanto, la moltitudine e incapace di eleggere un nuovo monarca, avendo
ognuno pari diritto a sottomettersi a chi gli sembra in grado di assicurargli la
migliore protezione o, se puo, a proteggersi [da solo] con la propria spada; il che
e un ritorno alla confusione e alla condizione di guerra di ciascuno contro
ciascun altro, in contrasto col fine per il quale la monarchia era stata prima
istituita. Di conseguenza € manifesto che con l'istituzione della monarchia il



[diritto di] disporre in merito al successore e sempre lasciato al giudizio e alla
volonta del titolare regnante (11).

Quanto alla questione (che puo sorgere talvolta) di riconoscere chi sia colui
che il monarca titolare abbia designato a succedergli e a ereditare il suo potere, e
risolta o dalle sue esplicite parole e dal suo testamento, o da altri taciti segni che
siano sufficienti [a manifestare la sua volonta].

Da parole esplicite o dal testamento, quando la successione e dichiarata dal
sovrano, durante la sua vita, "viva voce" o per iscritto - come i primi imperatori
di Roma proclamavano chi fossero i loro eredi. La parola erede, infatti, non
significa di per sé i figli o i parenti piu prossimi di un uomo, ma chiunque un
uomo in qualche modo dichiari di volere che debba succedergli nel suo Stato. Se,
quindi, un monarca dichiara esplicitamente, oralmente o per iscritto, che un certo
uomo sara suo erede, allora e quest'uomo ad essere investito, immediatamente
dopo il decesso del suo predecessore, del diritto di essere monarca.

Ma dove mancano testamento e parole esplicite, vanno seguiti altri segni
naturali della volonta, uno dei quali e la consuetudine. Percio, dove la
consuetudine e che il successore sia senza alcuna restrizione il parente piu
prossimo, qui altresi il parente piu prossimo ha diritto alla successione; poiché,
se la volonta del titolare (12) fosse stata diversa, questi avrebbe potuto
facilmente manifestarla durante la sua vita. Parimenti, quando la consuetudine ¢
che il successore sia il parente maschio piu prossimo, qui altresi, per la stessa
ragione, il diritto di successione appartiene al parente maschio piu prossimo. Lo
stesso sarebbe se la consuetudine fosse quella di anteporre le donne, giacché il
fatto che un uomo possa sopprimere con una parola qualsiasi consuetudine e si
astenga dal farlo, rappresenta un segno naturale che egli vuole che quella
consuetudine permanga.

Ma ove non ci si possa basare né su una precedente consuetudine né su un
testamento, allora bisogna tener presente [quanto segue]. Primo, che e volonta di
un monarca che il governo resti monarchico, poiché egli ha approvato questa
forma di governo in se stesso. Secondo, che [sua volonta e anche che] un suo
figlio, maschio o femmina, venga preferito a chiunque altro, poiché si presume
che gli uomini siano inclini per natura ad anteporre piu i loro figli che quelli
degli altri, e, fra loro, piu i maschi che le femmine, dal momento che gli uomini
sono naturalmente piu adatti delle donne ad attivita faticose e rischiose (13).
Terzo, ove manchi la sua discendenza, [che venga preferito] un fratello a un
estraneo, e COSI ancora un consanguineo piu prossimo ad uno piu remoto, poiché
si presume sempre che il piu prossimo nel grado di parentela sia anche il piu
prossimo nel grado di affetto; oltre a essere evidente che per la grandezza dei
parenti piu stretti un uomo riceve di riflesso sempre il pit grande onore.



Sennonché, contro il fatto che sia legittimo che un monarca disponga della
propria successione con le parole di un contratto o con un testamento, gli uomini
possono forse addurre un grande inconveniente. Quegli, infatti, puo vendere o
cedere il proprio diritto di governare a uno straniero; e cio, poiché gli stranieri
(ossia uomini non abituati a vivere sotto lo stesso governo e di lingue differenti)
generalmente si disistimano tra loro, puo volgersi in oppressione dei sudditi. Il
che e realmente un grande inconveniente; tuttavia non necessariamente derivante
dalla sottomissione al governo di un re straniero, ma piuttosto dalla incapacita
dei governanti, ignoranti delle vere regole della politica. Per questo i Romani,
dopo aver sottomesso molte nazioni, per rendere digeribile il loro governo,
solevano togliere quel motivo di malcontento nella misura in cui lo ritenevano
necessario, concedendo, talvolta a intere nazioni, talaltra agli uomini principali
di ogni nazione conquistata, non soltanto i privilegi ma anche il nome di
Romani, e molti ne immettevano nel Senato e in cariche direttive, anche nella
citta di Roma. Questo, in effetti, era l'obiettivo a cui mirava il nostro re
Giacomo, sovrano molto saggio, quando perseguiva con ogni sforzo I'unione dei
due regni d'Inghilterra e di Scozia. Cosa che, se egli fosse riuscito a raggiungere,
avrebbe con ogni verosimiglianza evitato le guerre civili, che rendono al
presente miserabili ambedue quei regni. Pertanto non costituisce alcun torto
verso il popolo che un monarca disponga della successione secondo la propria
volonta, anche se per colpa di molti principi cio sia stato trovato dannoso. Della
legittimita di cio anche questo € una prova, che qualsiasi inconveniente possa
derivare dalla cessione di un regno a uno straniero, puo anche derivare da
matrimoni per i quali il diritto di successione puo passare a stranieri; eppure
questo e considerato legittimo da tutti.



Capitolo ventesimo.

DOMINIO «PATERNO» E DOMINIO «DISPOTICO».

Uno "Stato per acquisizione" e quello nel quale il potere sovrano e acquisito
con la forza; ed e acquisito con la forza quando gli uomini, ad uno ad uno o
molti insieme a maggioranza, autorizzano, per paura della morte o di vincoli,
tutte le azioni di quell'uvomo, o di quell'assemblea, che ha in proprio potere le
loro vite e la loro liberta.

Questa specie di dominio o di sovranita differisce dalla sovranita per
istituzione solo in cio, che gli uomini che scelgono il loro sovrano lo fanno per
paura l'uno dell'altro e non di colui che istituiscono [sovrano]; mentre in questo
caso si sottomettono a colui di cui hanno timore. In ambedue i casi lo fanno per
paura; cio va notato da coloro che ritengono nulli tutti i patti che derivano da
paura di morte o di violenza. Se cio fosse vero, nessuno, in nessun tipo di Stato,
potrebbe essere obbligato all'obbedienza. Vero e che in uno Stato, istituito o
acquisito che sia, le promesse che derivano da paura di morte o di violenza,
quando la cosa promessa e contraria alle leggi, non costituiscono patti, né
obbligano. Ma la ragione non e che cio e stato fatto per paura, bensi che colui
che ha promesso non aveva alcun diritto sulla cosa promessa. Inoltre, nei casi in
cui questi puo legittimamente adempiere alla promessa e non lo fa, non e
l'invalidita del patto ad assolverlo, ma la sentenza del sovrano. In ogni altro caso,
tutte le volte che un uomo fa legittimamente una promessa, la infrange
illegittimamente. Ma quando il sovrano, che e I'attore, lo libera dalla promessa,
allora lo libera [anche] colui che gliela aveva strappata, in quanto autore di tale
liberazione.

Ma i diritti della sovranita e le proprieta che ne derivano (1) sono gli stessi in
entrambi i tipi di Stato. [Anche] il potere del sovrano [di uno Stato per
acquisizione] non puo, senza il suo consenso, essere trasferito a un altro. Il
sovrano non puo esserne privato [a titolo di penalizzazione]. Non puo essere
accusato di torto da nessuno dei suoi sudditi. Non puo essere punito da loro. E'
giudice di cio che e necessario per la pace; nonché giudice delle dottrine. E' il
solo legislatore, il giudice supremo delle liti e dei tempi opportuni per fare la
guerra e la pace. A lui spetta scegliere magistrati, consiglieri, comandanti e tutti



gli altri funzionari e ministri; e di determinare ricompense, punizioni, titoli
onorifici e ordini. Le ragioni di tutto cio sono le medesime addotte nel capitolo
precedente per gli stessi diritti della sovranita per istituzione.

Il dominio si acquisisce in due modi: per generazione e per conquista. Il
diritto del dominio per generazione e quello che il genitore ha sui propri figli, ed
e chiamato PATERNO. Esso deriva dalla generazione non nel senso che il
genitore ha il dominio sui propri figli per il fatto di averli generati, bensi per il
loro consenso, esplicitamente espresso o [indirettamente] manifestato con altre
dimostrazioni sufficienti [a indicarne la volonta]. Quanto alla generazione,
infatti, Dio ha previsto che I'uvomo vi concorra [con una donna], e ad essere a
pari titolo (2) genitori sono sempre due. Percio ad entrambi apparterrebbe a pari
titolo il dominio sul figlio, e questi a pari titolo sarebbe soggetto a entrambi;
cosa che e impossibile perché nessuno puo obbedire a due padroni. Quanto a
coloro che attribuiscono il dominio solamente all'uomo, come appartenente al
sesso piu eccellente, si sbagliano. Non sempre, infatti, la differenza di forza e di
prudenza fra uomo e donna € cosl rilevante da rendere inutile la guerra per
determinare a chi dei due appartenga il diritto. Negli Stati, questa controversia e
risolta dalla legge civile; e nella massima parte dei casi (ma non sempre) la
sentenza e favorevole al padre, poiché perlopiu gli Stati sono stati fondati dai
padri e non dalle madri delle famiglie. Ma la questione concerne ora [il diritto]
nello Stato di mera natura, nel quale non si suppone nessuna legge matrimoniale,
nessuna legge sull'educazione dei figli tranne la legge di natura e l'inclinazione
naturale dei sessi, I'uno verso l'altro e verso i figli. In siffatta condizione di mera
natura, o i genitori regolano fra loro mediante contratto il dominio sui figli, o
non lo regolano affatto. Se lo regolano, il diritto si trasmette conformemente al
contratto. [Ad esempio] troviamo nella storia che le Amazzoni avevano fatto un
contratto con gli uomini dei paesi circostanti, ai quali facevano ricorso per avere
una discendenza, secondo il quale la progenie maschile sarebbe stata mandata
indietro, mentre quella femminile sarebbe restata con loro. In tal modo il
dominio delle femmine apparteneva alle madri.

Se non c'e alcun contratto, il dominio appartiene alla madre. Cio perché,
nella condizione di mera natura, nella quale non sussistono leggi matrimoniali,
non si puo sapere chi sia il padre se non viene dichiarato dalla madre; pertanto il
diritto di dominio sui figli dipende dalla volonta della madre e di conseguenza le
appartiene. Inoltre, poiché il fanciullo e inizialmente in potere della madre, la
quale puo nutrirlo o esporlo, se lo nutre, egli deve la propria vita alla madre, ed e
pertanto obbligato a obbedire a lei piuttosto che ad altri; di conseguenza a
quest'ultima appartiene il dominio su di lui. Ma se la madre lo espone e un altro
lo trova e lo nutre, il dominio appartiene a colui che lo nutre. Egli, infatti, deve



obbedire a colui che gli assicura la sopravvivenza (3), poiché, essendo la
preservazione della vita il fine per il quale un uomo si sottomette a un altro, si
suppone che ognuno prometta obbedienza a chi ha in proprio potere di salvarlo o
distruggerlo.

Se la madre e soggetta al padre, il figlio e in potere del padre; e se il padre e
soggetto alla madre (come quando una regina sovrana sposa uno dei propri
sudditi), il figlio e soggetto alla madre giacché anche il padre é a lei soggetto.

Se un uomo e una donna, monarchi di due diversi regni, hanno un figlio e si
accordano per contratto su chi debba averne il dominio, il diritto di dominio si
trasmette per contratto. Se non fanno alcun contratto, allora il dominio [sul
figlio] coincide col dominio sul luogo della sua residenza, poiché il sovrano di
ogni Paese ha il dominio su chiunque vi risieda.

Chi ha il dominio sul figlio, ha anche il dominio sui figli del figlio e sui figli
dei loro figli, poiché, chi ha il dominio sulla persona di un uomo, ha il dominio
su tutto cio che a questo appartiene, senza di che il dominio sarebbe solo un
titolo privo di effetto.

Il diritto di succedere nel possesso del dominio paterno procede secondo le
stesse norme del diritto di successione nella monarchia, delle quali ho gia a
sufficienza parlato nel capitolo precedente.

Il dominio acquisito mediante conquista o vittoria in guerra, € quello che
alcuni scrittori chiamano DISPOTICO, da "despotes", che significa "signore" o
"padrone”; ed e il dominio del padrone sul suo servo. Questo dominio e
acquisito, per il vincitore, quando il vinto, per evitare il colpo mortale
imminente, stipula - o con parole esplicite, o con altri segni sufficienti a
esprimere la volonta - un patto secondo cui, finché gli sara concessa la vita e la
liberta del corpo, il vincitore ne potra disporre a proprio piacimento. Solo dopo
la stipulazione di tale patto, e non prima, il vinto € un SERVO, poiché con la
parola "servo" (sia che derivi da "servire", servire, sia che derivi da "servare",
salvare, cosa che lascio discutere ai grammatici) non si intende un prigioniero,
che e tenuto in carcere o in vincoli finché il padrone che lo ha catturato - o
comprato da colui che l'aveva catturato - non decide cosa fare di lui. Infatti tali
uomini, comunemente chiamati schiavi, non hanno assolutamente alcun obbligo,
ma possono giustamente infrangere i loro vincoli o le porte del carcere e
uccidere o portar via prigioniero il loro padrone. Il servo, invece, ¢ un uomo al
quale, dopo che e stato catturato, e stato concesso di disporre liberamente del
proprio corpo e al quale, in seguito a promessa di non scappare e di non far
violenza al proprio padrone, é stata data fiducia da quest'ultimo.

Non e pertanto la vittoria che da il diritto di dominio sul vinto, ma il patto
che egli fa. Da un lato, il vinto non e obbligato in quanto sopraffatto, cioe battuto



e catturato o messo in fuga, ma in quanto si consegna e sottomette al vincitore;
dall'altro, il vincitore, dal fatto che un nemico gli si consegna (senza promessa
della vita), non e obbligato a risparmiarlo a causa di questa sua resa a
discrezione - che non obbliga il vincitore piu di quanto, a sua discrezione, gli
sembrera opportuno.

Cio che gli vomini fanno, quando chiedono (quello che ora si chiama)
"quartiere" (e che i Greci chiamavano "Zoghria", "prendere vivo"), e scampare
all'incombente furore del vincitore con la sottomissione e riscattare le proprie
vite o col denaro o col servire (4). Percio, a colui cui vien dato quartiere, la vita
non viene propriamente data, ma solo temporaneamente concessa fino a una
successiva deliberazione (5); si tratta, infatti, di una resa a discrezione, non a
condizione della vita. E allora soltanto la sua vita e al sicuro e il suo servizio e
dovuto, quando il vincitore si fida di lasciargli la liberta del corpo. Infatti gli
schiavi che lavorano nelle prigioni o ai ferri, non lo fanno per dovere, ma per
evitare la crudelta dei loro sorveglianti.

Il padrone del servo e padrone anche di tutto cio che questi possiede, e puo
esigerne 1'uso. Vale a dire, [puo esigere I'uso] dei beni, del lavoro, dei servi e dei
figli del proprio servo tutte le volte che lo ritenga opportuno. Il servo, infatti,
deve la propria vita al padrone (6) in seguito al patto di obbedienza, ovvero [al
patto] di riconoscere e di autorizzare qualunque cosa faccia il padrone. E nel
caso in cui il padrone, qualora egli si rifiuti, lo uccida, lo getti in catene, o lo
punisca in altro modo per la sua disobbedienza, € lui stesso l'autore di tutto cio e
non puo accusare il padrone di [fargli] torto.

Insomma, i diritti sia del dominio "paterno” sia di quello "dispotico” e le
proprieta che ne derivano (7) sono esattamente gli stessi di quelli del sovrano per
istituzione e per le stesse ragioni; che sono quelle fissate nel capitolo precedente.
Cosicché, poniamo il caso che un uomo sia il monarca di diverse nazioni e
detenga, in una, la sovranita per istituzione del popolo riunito e, in un'altra, per
conquista - cioe per la sottomissione di ciascun individuo volta a evitare la morte
o i vincoli -; ora, che egli pretenda da una nazione piu che da un'altra in base al
titolo di conquista, in quanto nazione conquistata, € un atto di ignoranza dei
diritti della sovranita. In entrambi i casi, infatti, il sovrano e parimenti assoluto;
se cosl non fosse non ci sarebbe affatto alcuna sovranita e ognuno in grado di
farlo potrebbe legittimamente proteggere se stesso con la propria spada - il che e
la condizione di guerra.

Da cio appare chiaramente che una grande famiglia, se non fa parte di
qualche Stato, e di per sé, quanto ai diritti di sovranita, una piccola monarchia -
sia che questa famiglia consista di un uomo e dei suoi figli, o di un uomo e dei
suoi servi, o di un uomo e dei suoi figli e servi insieme. E in essa il sovrano e il



padre o padrone. Eppure una famiglia non e propriamente uno Stato, a meno che,
grazie al numero [dei suoi membri] o ad altre possibilita, non possegga un potere
tale da non essere sottomessa senza il rischio di una guerra. Infatti, ove degli
uomini siano manifestamente troppo deboli di numero per difendersi uniti,
ognuno di loro, al momento del pericolo, puo usare la propria ragione per salvare
la propria vita, con la fuga o con la sottomissione al nemico, come gli parra
meglio; allo stesso modo che una sparuta compagnia di soldati, sorpresa da un
esercito, puo deporre le armi, domandare quartiere o fuggire piuttosto che farsi
passare a fil di spada. Tanto basti relativamente a quello che dei diritti sovrani
trovo sulla base della sola riflessione (8) e deduzione a partire dalla natura, dal
bisogno e dai disegni che gli uomini rivelano nel fondare gli Stati e nel porsi
sotto monarchi o assemblee cui affidano il potere sufficiente alla loro protezione.

Consideriamo ora quello che sullo stesso punto insegna la Scrittura. A Mose
i figli di Israele cosi dicono: «Parla tu a noi, e noi ti ascolteremo: ma non ci parli
Dio, affinché non moriamo» (Esodo 20.19). Questo significa obbedienza
assoluta a Mose. Riguardo al diritto dei re, Dio stesso, per bocca di Samuele,
dice: «Questo sara il diritto (9) del re che regnera su di voi. Prendera i vostri figli
e li destinera a guidare i suoi carri, ad essere i suoi cavalieri, a correre davanti ai
suoi carri, a raccogliere le sue messi, a fare le sue macchine di guerra e le
attrezzature dei suoi carri; prendera le vostre figlie per preparare profumi e per
farle sue cuoche e fornaie. Prendera i vostri campi, le vostre vigne, i vostri
oliveti e li dara ai suoi servi. Prendera la decima sul vostro grano e sul vostro
vino e la dara ai suoi camerieri e agli altri suoi servi. Prendera i vostri servi e le
vostre serve e la parte scelta della vostra gioventu per impiegarla per i suoi
affari. Prendera la decima sulle vostre greggi e voi sarete suoi servi» (1 Samuele
8, 11, 12 ecc.). Questo significa potere assoluto ed e riassunto nelle ultime
parole, «voi sarete suoi servi». Inoltre, quando il popolo apprese quale potere il
re dovesse avere, vi consenti e disse: «Saremo come tutte le altre nazioni e il
nostro re giudichera le nostre cause e andra alla nostra testa per condurre le
nostre guerre» (versetto 19 eccetera). Qui viene confermato il diritto che i
sovrani hanno sia al primato nella sfera militare (10) sia ad ogni giudicatura;
diritto nel quale e contenuto il potere piu assoluto che e possibile che un uomo
trasferisca a un altro. E ancora, la preghiera del re Salomone a Dio era questa:
«Da al tuo servo l'intelligenza per giudicare il tuo popolo e discernere il bene dal
male» (1 Re 3.9). Appartiene quindi al sovrano di essere giudice e di prescrivere
le regole del "discernere il bene" e il "male"; regole che sono leggi e percio in lui
risiede il potere legislativo. Saul voleva la vita di Davide, tuttavia quando fu in
potere di quest'ultimo di uccidere Saul, e i suoi servi lo avrebbero fatto, Davide
lo proibi loro dicendo: «Dio mi guardi dal commettere un tale atto contro il mio



Signore, I'unto di Dio» (I Samuele 24.9) (11). A proposito dell'obbedienza dei
servi, san Paolo dice: «Servi obbedite in tutto ai vostri padroni», e «Figli
obbedite in tutto ai vostri genitori» (Colossesi 3.20 e 22) (12). Un'obbedienza
perfetta (13) e dunque dovuta da coloro che sono soggetti a un dominio paterno
o dispotico. Ancora: «Gli Scribi e i Farisei siedono sulla cattedra di Mose e
pertanto tutto quello che essi vi ordineranno di osservare, osservatelo e fatelo»
(Matteo 23.2, 3). Ecco di nuovo un'obbedienza perfetta. E san Paolo:
«Ammoniscili ad essere sottomessi ai principi e a coloro che sono investiti di
autorita e ad obbedire loro» (Tito 3.2) (14). Anche questa e obbedienza perfetta.
Infine il nostro Salvatore stesso riconosce che si debbono pagare le tasse che
sono imposte dai re, quando dice: «Date a Cesare quel che e di Cesare»; ed egli
stesso pagava queste tasse. E [riconosce anche] che la parola del re e sufficiente
a esigere qualsiasi cosa da un suddito, quando ce ne sia bisogno, e che il re e
giudice di questo bisogno. Infatti egli stesso, come re degli Ebrei, comando ai
suoi discepoli di prendere l'asina e il puledro dell'asina per essere portato a
Gerusalemme, con queste parole: «Andate nel villaggio di fronte a voi, vi
troverete un'asina legata e il suo puledro con lei; scioglieteli e conduceteli a me.
E se qualcuno vi chiede che cosa intendete con cio fare, dite che il Signore ne ha
bisogno, e li lasceranno andare» (Matteo 21.2, 3). Non chiederanno se la sua
necessita rappresenti un titolo sufficiente, né se egli sia giudice di questa
necessita, ma saranno acquiescenti alla volonta del Signore.

A questi luoghi si puo anche aggiungere quello della "Genesi": «Sarete come
dei, conoscendo il bene e il male» (Genesi 3.5). E, versetto 11: «Chi ti ha detto
che eri nudo? hai mangiato dell'albero di cui ti avevo comandato di non
mangiare?». Infatti, siccome la cognizione giudiziale (15) del "bene" e del
"male" - col nome di frutto dell'albero della conoscenza - era stata vietata come
prova dell'obbedienza di Adamo, il diavolo, per infiammare 1'ambizione della
donna, alla quale quel frutto era gia sembrato bello, le disse che, gustandolo,
sarebbero divenuti come dei, conoscendo il "bene" e il "male". Dopo di che,
avendone entrambi mangiato, si arrogarono effettivamente quella funzione di
Dio che e la giudicatura del bene e del male, senza, tuttavia, acquisire nessuna
nuova capacita per distinguere correttamente fra di essi. Quanto al luogo dove €
detto che, avendone mangiato, videro che erano nudi, nessuno lo ha mai
interpretato come se essi prima fossero stati ciechi e non vedessero la loro pelle.
Il significato e chiaro, ed e che allora per la prima volta giudicavano
sconveniente la loro nudita (a crearli nella quale era stata la volonta di Dio) e,
col vergognarsene, in effetti censuravano tacitamente Dio stesso. E' allora che
Dio dice: «Hai mangiato, eccetera»; ed € come se dicesse: tu che mi devi
obbedienza ti arroghi di giudicare i miei comandi? Donde risulta (ancorché



allegoricamente) chiaramente indicato che i comandi di coloro che hanno il
diritto di comandare non debbono essere né censurati né discussi dai loro sudditi.

Cosicché, sia in base alla ragione che alla Scrittura, appare chiaro, al mio
intelletto, che il potere sovrano - risieda in un singolo uomo, come nella
monarchia, o in un'assemblea di uomini, come negli Stati popolari e aristocratici
- ¢ tanto grande quanto si possa immaginare che gli uomini possano farlo. E
sebbene di un potere cosi illimitato si possano immaginare molte conseguenze
dannose, tuttavia le conseguenze della mancanza di esso, consistenti nella guerra
perpetua di ciascuno contro il suo vicino, sono di gran lunga peggiori. La
condizione dell'uvomo in questa vita non sara mai esente da inconvenienti, ma gli
unici grandi inconvenienti che si verificano in qualsiasi Stato sono quelli che
derivano dalla disobbedienza dei sudditi e dall'infrazione di quei patti, dai quali
lo Stato trae la propria esistenza. E chiunque, ritenendo il potere sovrano troppo
grande, cerchera di diminuirlo, dovra sottomettersi a un potere capace di
limitarlo; vale a dire, a uno ancora piu grande.

L'obiezione piu grave deriva dalla pratica, ed e quella di coloro che chiedono
dove e quando tale potere sia stato riconosciuto dai sudditi. Ma si puo di
rimando chiedere loro quando o dove [ancora in base alla loro esperienza] un
regno ha resistito a lungo libero da sedizione e guerra civile. Le nazioni i cui
Stati hanno avuto una lunga durata e sono stati abbattuti solo da guerre esterne,
sono quelle in cui i sudditi non hanno mai messo in discussione il potere
sovrano. Ma comunque sia, un argomento basato sulla pratica di uomini che non
hanno vagliato fino in fondo e soppesato con ragione rigorosa le cause e la
natura degli Stati, e che non soffrono giorno per giorno le miserie che derivano
dalla ignoranza di queste cose, e privo di valore. Anche se, infatti, in tutti i
luoghi della terra gli uomini ponessero le fondamenta delle loro case sulla
sabbia, non se ne potrebbe inferire che si debba fare cosi. L'arte (16) di costruire
e conservare gli Stati consiste in certe regole, come l'aritmetica e la geometria,
non (come il gioco del tennis) nella pratica soltanto. Regole per scoprire le quali,
agli uomini, se poveri, manca il tempo necessario (17), e, se non privi di tempo a
disposizione, € mancata finora sia la curiosita sia il metodo.



Capitolo ventunesimo.

LA LIBERTA' DEI SUDDITI.

LIBERTA' (1), significa propriamente assenza di opposizione (per
opposizione intendo impedimenti esterni del movimento) e puo essere riferita
non meno a creature irrazionali e inanimate che a creature razionali. Infatti,
quando una cosa di qualunque genere e legata o chiusa tutt'intorno cosi da non
potersi muovere se non all'interno di un certo spazio - spazio che e determinato
dall'opposizione di corpi esterni -, diciamo che non ha la liberta di andare piu
lontano. Cosi, di tutte le creature viventi finché sono imprigionate o trattenute
con muri o catene, e dell'acqua finché e contenuta da rive o da bacini e che
altrimenti si spargerebbe in uno spazio piu ampio, siamo soliti dire che non
hanno la liberta di muoversi nella maniera in cui si muoverebbero senza quegli
impedimenti esterni. Mentre, quando l'impedimento al movimento € nella
costituzione della cosa stessa, siamo soliti dire che questa cosa manca non della
liberta, ma del potere di muoversi; come quando una pietra giace in quiete o un
uomo e inchiodato (2) al suo letto da una malattia.

Secondo questo [che e il] significato proprio e universalmente accettato della
parola, un UOMO LIBERO "e colui che, nelle cose che e capace di fare con la
propria forza e il proprio ingegno, non e impedito di fare cio che ha la volonta di
fare". Ma tutte le volte che le parole "libero" e "liberta" sono riferite a
qualcos'altro che non sia corpo, si compie un abuso; poiché cio che non e
soggetto al movimento non e soggetto a impedimento. Percio, quando si dice
(per esempio): la via e libera, si significa non gia la liberta della via, ma quella di
chi vi transita senza interruzioni (3). E quando diciamo che un dono e libero, non
di una liberta del dono si intende parlare, ma di quella del donatore, che non era
vincolato a darlo da alcuna legge o patto. Cosi, quando noi "parliamo
liberamente", non si tratta della liberta della voce o dei suoni pronunciati (4), ma
dell'vomo che nessuna legge ha obbligato a parlare diversamente da come ha
fatto. Infine, dall'uso delle parole "libero arbitrio™ (5) non si puo inferire alcuna
liberta della volonta, del desiderio o dell'inclinazione, ma [quella che si puo
inferire €] la liberta dell'uvomo, la quale consiste nel non incontrare arresti (6) nel
fare cio che ha la volonta, il desiderio o l'inclinazione di fare.



Timore e liberta sono compatibili. Cosi, quando un uomo getta i propri beni
in mare per "timore" che la nave affondi, nondimeno lo fa del tutto
volontariamente e, se vuole, puo rifiutarsi di farlo. Si tratta, dunque, dell'azione
di uno che era libero. Allo stesso modo, un uomo talvolta paga un proprio debito
soltanto per timore di essere imprigionato e, poiché nessuno gli impedisce di non
restituirlo, compie un atto che ha la "liberta" di fare o di non fare. Detto in
termini generali, tutte le azioni che gli uomini fanno, negli Stati, per timore della
legge, sono azioni che coloro che le compiono avevano la liberta di non fare.

"Liberta" e "necessita" sono compatibili. Lo sono nel caso dell'acqua che ha
non solo la liberta ma la necessita di scorrere nel letto del fiume, e lo sono
altrettanto nel caso delle azioni che gli uomini compiono volontariamente e che
procedono, da un lato, dalla liberta (poiché procedono dalla loro volonta) e
tuttavia, dall'altro, dalla necessita, poiché ogni atto della volonta umana, ogni
desiderio e ogni inclinazione procede da qualche causa, questa da un'altra e cosi
via in una catena continua (il cui primo anello e nelle mani di Dio, la prima di
tutte le cause). Cosicché a chi potesse vedere la connessione di tutte queste
cause, la necessita di tutte le azioni volontarie degli uomini apparirebbe
manifesta. Pertanto Dio, che vede e dispone tutte le cose, vede anche che la
liberta dell'uvomo nel fare quello che vuole, e accompagnata dalla necessita di
fare, né piu né meno, quello che Dio vuole.

Vero e, infatti, che gli uomini possono fare molte cose che Dio non comanda
e di cui, pertanto, non e autore, tuttavia essi non possono avere passione o
appetito che non siano causati dalla ,volonta di Dio. E se la volonta divina non
imponesse la necessita di quella umana, e conseguentemente di tutto cio che
dipende dalla volonta delluomo, la liberta umana contraddirebbe ed
escluderebbe 1'onnipotenza e la liberta di Dio. Cio basti (quanto all'argomento in
questione) in merito alla liberta naturale, la sola ad essere chiamata liberta in
modo appropriato.

Sennonché gli uomini, per raggiungere la pace e, con cio, la propria
conservazione, hanno fatto un uomo artificiale, che chiamiamo Stato; e cosi
hanno fatto anche catene artificiali, chiamate "leggi civili", che essi stessi, con
patti reciproci, hanno fissato, per una estremita, alle labbra di quell'uomo, o di
quell'assemblea, cui hanno dato il potere sovrano e, per l'altra, alle proprie
orecchie. Questi legami, ancorché deboli per loro natura, possono nondimeno
essere resi resistenti dal pericolo (ma non dalla difficolta) di infrangerli.

E' solo in relazione a questi legami che devo ora parlare della "liberta" dei
"sudditi". Infatti, dato che non c'e alcuno Stato al mondo in cui si siano fissate
regole sufficienti a disciplinare tutte le azioni e le parole degli uomini (essendo
una cosa impossibile), ne consegue necessariamente che in tutti i generi di azioni



trascurate dalle leggi gli uomini hanno la liberta di comportarsi nel modo che la
loro ragione suggerira come il piu vantaggioso per loro stessi. Difatti, se
prendiamo [la parola] liberta in senso proprio, come liberta del corpo - cioe
come liberta da catene e prigioni -, tutto il gran rivendicare, che fanno gli
uomini, una liberta di cui cosi manifestamente godono gia, sarebbe affatto
assurdo. D'altra parte, se prendiamo [la parola] liberta come esenzione dalle
leggi, non e meno assurdo che gli uomini domandino, come fanno, quella liberta
per la quale le loro vite cadrebbero in balia di tutti gli altri uvomini. Ma, per
assurdo che sia, e questo che essi chiedono, ignorando che le leggi sono prive del
potere di proteggerli, senza una spada nelle mani di un uomo o di pitu uomini a
procurare che siano applicate. La liberta di un suddito risiede, quindi, soltanto in
quelle cose che il sovrano ha trascurato nel disciplinare le azioni dei sudditi,
quali la liberta di comprare, di vendere e fare fra loro altri contratti, di scegliere
la loro dimora, la loro dieta, la loro occupazione, di educare i figli come loro
stessi ritengono opportuno e di fare cose analoghe.

Ciononostante non dobbiamo intendere che il potere sovrano di vita e di
morte sia abolito o limitato da tale liberta. E' stato, infatti, gia mostrato che,
qualunque cosa il sovrano possa fare a un suddito, non e adducibile alcuna
pretesa per la quale possa essere chiamata ingiustizia o torto in senso proprio. E
la causa e che ogni suddito e autore di tutti gli atti del sovrano, cosicché questi
non manca mai del diritto di fare qualsiasi cosa, se non in quanto egli stesso e
suddito di Dio e percio vincolato a osservare le leggi di natura. Puo accadere,
dunque, e accade spesso negli Stati, che un suddito venga messo a morte per
comando del potere sovrano; ciononostante nessuna delle due parti fa torto
all'altra. Cosl, nel caso di Iefte che fece sacrificare la propria figlia, e in casi
analoghi, colui che muore aveva la liberta di compiere 1'azione per la quale viene
nondimeno messo a morte senza [che gli si faccia] torto. La stessa cosa vale
anche nel caso di un principe sovrano che metta a morte un suddito innocente.
Infatti, sebbene 1'azione, in quanto contraria all'equita, sia contro la legge di
natura, come lo fu l'uccisione di Uria procurata da Davide, tuttavia si tratto di un
torto fatto non gia a Uria, ma a Dio. Non a Uria, poiché da Uria stesso Davide
aveva ricevuto il diritto di fare quello che gli piacesse; e tuttavia a Dio, poiché
Davide era suddito di Dio e questi proibiva ogni iniquita contro la legge di
natura. Distinzione che, Davide stesso, quando si penti del fatto, confermo in
maniera chiara dicendo: «Contro di te soltanto ho peccato». Allo stesso modo il
popolo di Atene, quando esiliava per dieci anni il [cittadino] piu potente dello
Stato, non riteneva di commettere ingiustizia e tuttavia non si poneva mai il
problema di quale crimine quegli avesse commesso, ma di quale danno avrebbe
procurato. Anzi non sapeva neppure chi avrebbe colpito 'esilio che ordinava (7);



e ogni cittadino, portando nella piazza del mercato il proprio guscio d'ostrica su
cui aveva scritto il nome di colui che desiderava fosse bandito, senza muovergli
alcuna effettiva accusa, bandiva talvolta un Aristide per la sua reputazione di
giustizia, talaltra un uomo ridicolo e triviale come Iperbolo per farsi beffe di lui.
Ciononostante non si puo dire che il popolo sovrano di Atene fosse privo del
diritto di esiliare questi personaggi o che un ateniese fosse privo della liberta di
fare una beffa o di essere giusto.

La liberta di cui si fa cosi frequente e onorevole menzione nei libri di storia e
di filosofia degli antichi Greci e Romani, nonché negli scritti e nei discorsi di
coloro che da essi hanno appreso tutto il proprio sapere relativo alla politica, non
e la liberta dei singoli individui (8), ma la liberta dello Stato; che e la stessa di
quella che avrebbe ogni uomo se non ci fossero affatto leggi civili né Stato. E
identici sono anche gli effetti di questa liberta, giacché, come fra gli uomini
senza padrone c'e una guerra perpetua di ognuno contro il suo vicino e non esiste
alcuna eredita né da trasmettere al figlio né da attendersi dal padre, né proprieta
di beni o terre, né sicurezza, ma una piena e assoluta liberta di ogni individuo
(9); cosl, fra gli Stati (10) che non dipendono I'uno dall'altro, ogni Stato (non
ogni uomo) ha l'assoluta liberta di fare quello che giudica (ovvero, quello che
I'vomo o I'assemblea che lo rappresenta giudica) piu confacente al suo interesse
(11). Nello stesso tempo essi vivono in una condizione di perpetua guerra,
sull'orlo del conflitto, con le frontiere fortificate e i cannoni piazzati tutt'intorno
contro i vicini. Gli Ateniesi e i Romani erano liberi, vale a dire erano degli Stati
liberi. Non che ogni individuo avesse la liberta di resistere al proprio
rappresentante; ma il loro rappresentante aveva la liberta di resistere a un altro
popolo o di aggredirlo. Ai giorni nostri, sulle torri della citta di Lucca, € scritta a
grandi caratteri la parola LIBERTAS; ciononostante nessuno puo inferirne che
un individuo goda qui di maggior liberta, o esenzione dal servire lo Stato, che a
Costantinopoli. Che uno Stato sia monarchico o popolare, la liberta e sempre la
stessa.

Sennonché e molto facile essere ingannati dallo specioso nome di liberta e,
mancando del giudizio necessario a distinguere, scambiare per eredita privata e
diritto di nascita quello che e esclusivamente un diritto dello Stato (12). Se, poi,
lo stesso errore viene confermato dall'autorita di uomini che godono di grande
reputazione per i loro scritti su questa materia, non desta meraviglia che produca
sedizione e sovvertimento del governo. In queste parti occidentali del mondo,
per nostra formazione, mutuiamo le opinioni concernenti l'istituzione e i diritti
degli Stati da Aristotele, da Cicerone e da altri autori, greci e romani, che,
vivendo sotto Stati popolari, non derivavano quei diritti dai principi di natura,
ma li trascrivevano nei loro libri basandosi sulla pratica dei loro Stati che erano



popolari; come i grammatici descrivono le regole della lingua basandosi sulla
pratica del tempo, o le regole della poesia basandosi sui poemi di Omero e di
Virgilio. Agli Ateniesi (per distoglierli dal desiderio di mutare il loro governo)
veniva insegnato che loro erano uomini liberi mentre tutti coloro che vivevano
sotto una monarchia erano schiavi; fu per questo motivo che Aristotele, nella sua
"Politica" (lib. 6, cap. 2), scrisse che «si suppone che la [liberta] sia nella
democrazia, giacché si sostiene comunemente che nessuno sia libero in alcun
altro governo». Come Aristotele, anche Cicerone e altri scrittori hanno fondato
la loro dottrina civile sulle opinioni dei Romani, ai quali venne insegnato a
odiare la monarchia, dapprima, da coloro che avendo deposto il loro sovrano si
erano spartiti la sovranita di Roma, e, dopo, dai loro successori. A causa della
lettura di questi autori greci e latini, gli uomini fin dalla loro infanzia
acquisiscono un abito [mentale] che (sotto la falsa apparenza di [abito di] liberta)
favorisce le sedizioni e l'arbitraria e impudente censura delle azioni dei loro
sovrani e, di nuovo, la censura dei censori; con [l'effetto di produrre] un si
grande spargimento di sangue che credo di poter sinceramente dire che niente fu
mai pagato tanto a caro prezzo, quanto queste parti occidentali [del mondo]
hanno pagato 1'apprendimento delle lingue greca e latina.

Per venire, ora, agli elementi (13) della vera liberta di un suddito, vale a dire
a quali siano le cose che, sebbene comandate dal sovrano, egli puo, nondimeno,
rifiutarsi di fare senza [compiere] ingiustizia, dobbiamo considerare quali diritti
trasferiamo quando facciamo lo Stato; ovvero (che e lo stesso) di quale liberta ci
priviamo quando riconosciamo come nostre (senza eccezione) tutte le azioni
dell'uvomo o dell'assemblea che facciamo nostro sovrano. Infatti e sull'atto della
nostra sottomissione che poggia

no sia la nostra "obbligazione" sia la nostra "liberta", ed e quindi con
argomenti tratti da questo atto che esse vanno dedotte, poiché, essendo tutti gli
uomini egualmente liberi per natura, non c'e obbligazione cui qualcuno possa
essere soggetto che non sorga da un atto che egli stesso ha compiuto (14). Ora,
poiché tali argomenti vanno ricavati o dalle parole esplicitamente pronunciate -
autorizzo tutte le sue azioni - o dall'intenzione di colui che si sottomette al potere
del sovrano (intenzione che va compresa a partire dal fine per il quale quegli si
sottomette), ne consegue che l'obbligazione e la liberta del suddito vanno
derivate o da quelle parole (o altre equivalenti) oppure dal fine dell'istituzione
della sovranita, che e la pace dei sudditi fra loro e la loro difesa dal nemico
comune.

Pertanto, anzitutto, dato che la sovranita per istituzione sussiste in virtu del
patto di ciascuno con ciascun altro, e la sovranita per acquisizione in virtu dei
patti dei vinti coi vincitore o dei figli col genitore, e chiaro che ogni suddito ha



liberta in tutte quelle cose il diritto alle quali non puo essere ceduto per patto. Ho
mostrato sopra, nel Cap. 14, che i patti [che implicano la promessa] di non
difendere il proprio corpo sono nulli. Pertanto:

se il sovrano comanda a un uomo (ancorché giustamente condannato) di
uccidersi, ferirsi o mutilarsi, o di non resistere a chi lo aggredisce, o di astenersi
dall'uso di cibo, aria, medicine o qualsiasi altra cosa senza la quale non possa
vivere, quest'uomo ha nondimeno la liberta di disubbidire;

se un uomo viene interrogato dal sovrano - o in base all'autorita da
quest'ultimo concessa - riguardo a un crimine da lui stesso compiuto, non e
vincolato (a meno che non gli sia stato assicurato il perdono) a confessare,
poiché nessuno (come ho mostrato nel medesimo capitolo) puo essere obbligato
per patto ad accusare se stesso.

D'altronde, il consenso di un suddito al potere sovrano e contenuto nelle
seguenti parole: "lo autorizzo, o mi addosso (15) tutte le sue azioni"; parole che
non contengono affatto alcuna restrizione della sua liberta naturale. Infatti,
concedendogli di "uccidermi” non mi vincolo a uccidermi se me lo chiede. Una
cosa e dire "Uccidi me o un mio concittadino, se ti piace"; altra cosa e dire
"Uccidero me stesso o un mio concittadino”. Ne segue, allora, che nessuno e
vincolato dalle sole parole (16) a uccidere se stesso o un altro; di conseguenza,
I'obbligo, che puo qualche volta sussistere, di eseguire, per ordine del sovrano,
un compito pericoloso o disonorevole, non dipende dalle parole della nostra
sottomissione, ma dall'intenzione; la quale non puo che essere intesa (17) in base
al fine che sottosta alla sottomissione stessa. Sicché, quando il nostro rifiuto di
obbedire vanifica il fine per il quale e stata istituita (18) la sovranita, allora non
c'e alcuna liberta di rifiutare [I'obbedienza], in caso contrario [questa liberta] c'e.

Sulla base di tutto cio, un uomo, cui venga comandato di combattere come
soldato contro il nemico - fermo restando che (19) il sovrano possiede un diritto
sufficiente a punire con la morte il suo rifiuto - puo nondimeno, in molti casi,
rifiutarsi senza ingiustizia; come quando pone al proprio posto un soldato non
meno idoneo, giacché in questo caso egli non diserta dal servizio dello Stato.

Concessioni sono inoltre da fare, a causa della [loro] pavidita costituzionale
(20), non soltanto alle donne (dalle quali non ci si aspetta [I'adempimento di] un
dovere cosi pericoloso) ma anche agli uomini dal coraggio femmineo. Quando
gli eserciti combattono, da una parte o da entrambe le parti ci sono casi di fuga;
ciononostante, questo comportamento, quando e dettato non da tradimento ma da
paura, € ritenuto non ingiusto ma disonorevole. Per la medesima ragione,
I'evitare la battaglia non costituisce ingiustizia ma codardia. Ma chi si arruola
come soldato, o prende il soldo in anticipo, perde la scusa di una natura
timorosa, ed € obbligato non solo ad andare in battaglia, ma anche a non



ritirarsene senza il permesso del suo capitano. E quando la difesa dello Stato
richieda 1'aiuto simultaneo di tutti coloro che sono abili a portare le armi, ognuno
e obbligato, poiché, altrimenti, l'istituzione dello Stato - non avendo essi l'intento
o il coraggio di preservarlo - sarebbe vana.

Di resistere alla spada dello Stato in difesa di un altro, colpevole o innocente
che sia, nessuno ha liberta, poiché questa liberta toglie al sovrano i mezzi per
proteggerci, ed e percio distruttiva dell'essenza stessa del governo. Ma, nel caso
in cui un gran numero di uomini abbiano insieme gia opposto resistenza al
potere sovrano, compiendo ingiustizia, o commesso un delitto capitale per il
quale ciascuno di loro si aspetta la morte, non hanno allora la liberta di unirsi e
di prestarsi mutua assistenza e difesa? L'hanno certamente, poiché non fanno che
difendere le loro vite; cosa che il colpevole puo fare altrettanto [lecitamente]
dell'innocente. Ingiustizia, invero, c'era nella prima infrazione del loro dovere;
ma il loro successivo ricorrere alle armi, ancorché per difendere quello che
hanno fatto, non costituisce un nuovo atto di ingiustizia e, se ha il solo scopo di
difendere le loro persone, non e per nulla ingiusto. Tuttavia 1'offerta di perdono
toglie, a coloro ai quali e proposta, la scusante dell'autodifesa (21) e rende
illegittima la loro persistenza nell'assistere o difendere gli altri.

Quanto alle altre liberta, esse dipendono dal silenzio della legge. Nei casi in
cui il sovrano non ha prescritto alcuna norma, il suddito ha la liberta di fare o
non fare, a sua discrezione. Percio questa liberta € maggiore in certi luoghi e
minore in certi altri; maggiore in certi tempi e minore in certi altri, secondo che
riterranno piu conveniente coloro che detengono la sovranita. Cosi, ad esempio,
ci fu un tempo in cui in Inghilterra un uomo poteva entrare nel proprio terreno
con la forza, per toglierne il possesso a chi lo deteneva ingiustamente. In tempi
successivi, pero, questa liberta di accesso forzoso fu tolta da uno statuto fatto
(dal re) in Parlamento (23). In certe zone del mondo gli uomini sono liberi di
avere molte mogli; in altre, tale liberta non e concessa.

Se un suddito ha col proprio sovrano una controversia per un debito, o per un
diritto di possesso di terre o beni, o in merito a un servizio a lui richiesto, o
[anche] in merito a una pena corporea o pecuniaria, [e se la contestazione del
suddito e] fondata su una legge vigente (24), allora questi, per difendere il
proprio diritto, ha la medesima liberta di intentare causa che avrebbe nei
confronti di un [altro] suddito e dinanzi a quei giudici che sono incaricati dal
sovrano. Infatti, dato che il sovrano avanza la propria pretesa in forza di una
legge vigente (25) e non in virtu del proprio potere, con cio stesso dichiara di
non pretendere di piu di quanto risulti che sia dovuto in base a quella legge.
L'intentare causa non e pertanto contrario alla volonta del sovrano e, di
conseguenza, il suddito ha la liberta di esigere 1'esame della propria causa (26) e



una sentenza conforme a quella legge. Ma se [il sovrano] pretende o prende
qualcosa facendo appello al proprio potere, in questo caso non c'e luogo ad
alcuna azione legale, poiché tutto cio che da lui e fatto in virtu del suo potere e
fatto con l'autorizzazione di ogni suddito (27) e, di conseguenza, chi intenta
un'azione contro il sovrano, la intenta contro se stesso.

Se un monarca (o un'assemblea sovrana) concede a tutti o ad alcuni sudditi
una liberta, sussistendo la quale egli e messo nell'impossibilita di provvedere alla
loro sicurezza, allora questa concessione € nulla; a meno che il sovrano in
maniera esplicita non rinunci alla sovranita o la trasferisca a un altro. In realta,
dal fatto che egli, apertamente e con parole esplicite, avrebbe potuto rinunciare
ad essa o trasferirla (se questa fosse stata la sua volonta), e che non I'abbia fatto,
si deve intendere che questa non era la sua volonta ma che la concessione
derivava dall'ignoranza dell'incompatibilita fra tale liberta e potere sovrano.
Percio egli mantiene ancora la sovranita e, conseguentemente, tutti i poteri
necessari ad esercitarla, quali il potere di guerra e di pace, di giudicatura, di
nomina dei funzionari e dei consiglieri, di imposizione delle tasse, e gli altri
poteri elencati nel Cap. 18.

L'obbligazione dei sudditi verso il sovrano é intesa durare fintantoché - e non
piu di quanto - dura il potere con cui quegli e in grado di proteggerli. Per nessun
patto, infatti, si puo abbandonare il diritto che gli uomini hanno, per natura, di
proteggere se stessi quando nessun altro puo proteggerli. La sovranita e 1'anima
dello Stato e, una volta separata dal corpo, le membra non ricevono piu il loro
movimento da essa. Il fine dell'obbedienza e la protezione; e ad essa la natura
indirizza 1'obbedienza e lo sforzo di conservarla dell'uvomo, dovunque questi la
veda - nella propria spada o in quella di un altro. E sebbene la sovranita, nelle
intenzioni di coloro che la istituiscono, sia immortale, tuttavia, per sua natura
non solo e soggetta a morte violenta a causa di guerra contro nemici esterni (28),
ma anche reca in sé, fin dalla stessa istituzione, a causa dell'ignoranza e delle
passioni, i molti semi della mortalita naturale generati dalla discordia intestina.

Se un suddito viene fatto prigioniero in guerra, oppure la sua persona o i suoi
mezzi di sostentamento si trovano alla mercé del nemico (29), laddove gli
vengano donate la vita e la liberta del corpo a condizione che si assoggetti al
vincitore (30), ha la liberta di accettare questa condizione e, avendola accettata,
diviene suddito di colui che I'ha preso, poiché non aveva nessun altro modo di
conservare se stesso. Identico e il caso di chi e detenuto nelle stesse condizioni
in un paese straniero. Ma se un uomo e tenuto in prigione o in vincoli, o non gli
e concessa, per mancanza di fiducia, la liberta del suo corpo (31), allora non si
puo intendere che sia tenuto per patto alla soggezione: pertanto puo fuggire, se e
in grado di farlo, con qualsiasi mezzo.



Se un monarca rinuncia alla sovranita sia per sé sia per i suoi eredi, i suoi
sudditi ritornano nell'assoluta liberta di natura poiché, per quanto la natura possa
indicare chi siano i suoi figli e i suoi parenti piu prossimi, dipende nondimeno
dalla sua volonta chi debba essere suo erede (come e stato detto nel precedente
capitolo). Se, quindi, egli non vorra avere alcun erede, non ci sara alcuna
sovranita né alcuna soggezione. Identico e il caso quando egli muoia senza
parenti che siano noti e senza aver proclamato l'erede. Allora, infatti, non v'e né
alcun erede che possa essere conosciuto, né, conseguentemente, alcuna
soggezione che possa essere dovuta.

Se il sovrano condanna all'esilio un suo suddito, questi, finché dura il bando,
non € suo suddito, mentre rimane comunque tale chi venga inviato in missione
[all'estero] o abbia avuto licenza di viaggiare - cio, tuttavia, per contratto fra
sovrani e non in virtu del patto di soggezione. Infatti chiunque entri nei domini
di un altro [sovrano] e soggetto a tutte le leggi di quest'ultimo, a meno che non
goda di un privilegio grazie all'amicizia dei sovrani o a una licenza speciale.

Se un sovrano sottomesso in guerra si assoggetta al vincitore (32), i suoi
sudditi sono sciolti dalla loro precedente obbligazione e divengono obbligati
verso il vincitore. Ma se quegli viene tenuto prigioniero o non dispone della
liberta del proprio corpo, non si intende che abbia consegnato il diritto di
sovranita e, pertanto, i suoi sudditi sono obbligati a prestare obbedienza ai
magistrati gia insediati ed esercitanti il governo non in nome proprio, ma in
nome suo. Se, infatti, sussiste il suo diritto, la questione riguarda soltanto
I'amministrazione, vale a dire i magistrati e i funzionari; e se egli non ha piu la
possibilita di nominarne, si deve supporre che approvi quelli che egli stesso ha
precedentemente nominato.



Capitolo ventiduesimo.

«SISTEMI» SOGGETTI, POLITICI E PRIVATT.

Avendo parlato della generazione, della forma e del potere dello Stato, sono
in condizione di parlare successivamente delle sue parti. Anzitutto dei sistemi,
che sono paragonabili alle parti analoghe di un corpo naturale, ossia ai muscoli.
Con SISTEMA intendo ogni insieme di uomini uniti per il perseguimento di un
unico interesse, o di un unico obiettivo. Dei sistemi, alcuni sono regolari, altri
irregolari. "Regolari" sono quelli nei quali si costituisce un solo uomo, o
un'assemblea di uomini, a rappresentante di tutto l'insieme. Tutti gli altri sono
"irregolari".

Dei regolari, alcuni sono assoluti e indipendenti, non soggetti ad altri che al
loro rappresentante. Tali sono soltanto gli Stati, e di essi ho parlato negli ultimi
cinque capitoli che precedono questo. Gli altri sono dipendenti, vale a dire
subordinati a un qualche potere sovrano, a cui tutti, compreso il loro
rappresentante, sono soggetti.

Dei sistemi subordinati, alcuni sono politici e altri privati. Politici (altrimenti
detti "Corpi politici e persone giuridiche™) (1) sono quelli istituiti per autorita del
potere sovrano dello Stato. Privati sono quelli costituiti dai sudditi fra loro stessi
o per autorita di uno straniero, poiché nessuna autorita derivata da un potere
estero e pubblica all'interno dei domini di un altro [potere], ma privata.

Dei sistemi privati, alcuni sono legali, altri illegali. Legali sono quelli
permessi dallo Stato; tutti gli altri sono illegali. Sistemi irregolari sono quelli che
non hanno rappresentante e che percio consistono soltanto in adunanze di
persone, che, se non proibite dallo Stato e non fatte con scopi malvagi (come
I'affluenza delle persone ai mercati, agli spettacoli, o con qualche altro scopo
innocuo), sono legali.

Ma quando l'intenzione e malvagia, o (nel caso in cui il numero sia
considerevole) sconosciuta, allora sono illegali.

Nei Corpi politici il potere del rappresentante e sempre limitato, e cio che ne
definisce i limiti e il potere sovrano. Il potere illimitato e, infatti, la sovranita
assoluta, e in ogni Stato e il sovrano il rappresentante assoluto di tutti i sudditi.
Percio nessun altro puo essere il rappresentante di una parte di questi ultimi se



non nella misura in cui quegli glielo consentira. Ora, consentire a un Corpo
politico di sudditi di avere un rappresentante assoluto in tutti i loro intenti e scopi
sarebbe come rinunciare al governo di altrettanta parte dello Stato, nonché come
dividere il dominio, compiendo un atto contrario alla loro pace e alla loro difesa,
che il sovrano non puo essere inteso fare se non con una donazione che li liberi
dalla loro soggezione in modo chiaro e diretto (2). Implicazioni desumibili da
parole non sono, infatti, segni della sua volonta laddove altre implicazioni sono
segni del contrario, ma piuttosto segni di errore e di ingannevole supposizione;
al che tutto il genere umano e troppo corrivo.

Da due cose va tratta la conoscenza dei limiti del potere che viene dato al
rappresentante di un Corpo politico. La prima e la concessione scritta (3) o le
lettere del sovrano; la seconda e la legge dello Stato.

Infatti, sebbene nell'istituzione o nell'acquisizione di uno Stato indipendente
non c'e bisogno di alcuno scritto, poiché il potere del rappresentante non ha in
questo caso altri limiti se non quelli indicati dalla non scritta legge di natura,
nondimeno, nei Corpi subordinati le limitazioni necessarie - concernenti i loro
obiettivi, tempi e luoghi - sono talmente varie da non potersi ricordare, e neppure
prenderne conoscenza, senza lettere se queste lettere non sono patenti, si da poter
essere lette, nonché munite di sigillo ovvero autenticate da sigilli o altri segni
permanenti dell'autorita sovrana.

E poiché tale limitazione non e sempre facile, o forse non e possibile da
delineare dettagliatamente per iscritto, sono le leggi ordinarie, comuni a tutti i
sudditi, che devono determinare cio che il rappresentante puo fare
legittimamente in tutti i casi nei quali le lettere stesse sono silenti.

Pertanto, se in un Corpo politico il rappresentante e un uomo solo, qualsiasi
cosa egli faccia che non sia autorizzata né nelle sue lettere né dalle leggi,
[ancorché la faccia] nelle vesti di persona del Corpo, € un suo proprio atto e non
un atto del Corpo, né di alcun altro membro eccetto lui stesso. [E cio] per il fatto
che fuori dei limiti indicati dalle sue lettere o dalle leggi egli non rappresenta
nessun altro che se stesso. Ma quello che fa in conformita a queste e atto di
ognuno: infatti ognuno e autore dell'atto del sovrano, rappresentandolo questi
illimitatamente. Ora, 1'atto di colui che non si discosta dalle lettere del sovrano e
atto del sovrano, e di conseguenza ne e autore ogni membro del Corpo.

Ma, quando il rappresentante sia un'assemblea, tutto cio che essa decretera al
di fuori dell'autorizzazione delle proprie lettere, o delle leggi, e atto sia
dell'assemblea, o Corpo politico, sia di ciascuno di coloro col cui voto il decreto
fu fatto, ma non di tutti coloro che erano presenti ma votarono contro e neppure
degli assenti, a meno che questi non abbiano votato per procura. E' atto
dell'assemblea in quanto votato dalla maggioranza e, se e un crimine, l'assemblea



puo essere punita nella misura in cui e suscettibile di pena; cosl puo essere
punita con lo scioglimento o con la privazione delle sue lettere (pena che, per
Corpi artificiali e fittizi come questi, e capitale), o anche (se 1'assemblea ha un
fondo comune, in cui pero nessuno dei membri innocenti ha proprieta) con una
multa pecuniaria. Infatti la natura rende esenti tutti i Corpi politici da pene
corporali; peraltro, coloro che non hanno dato il loro voto sono
conseguentemente innocenti poiché 1'assemblea non puo rappresentare nessuno
in cose non autorizzate dalle proprie lettere, sicché essi non sono coinvolti nei
suoi voti.

Se, risiedendo la persona del Corpo politico (4) in un solo uomo, questi
prende denaro in prestito da un estraneo, ossia da uno che non fa parte del
medesimo Corpo (non occorre, infatti, che siano le lettere a limitare il prendere
prestiti, essendo cio lasciato alla spontanea inclinazione degli uomini a limitarne
le concessioni), il debito e del rappresentante. Infatti, se egli ricevesse dalle sue
lettere l'autorita di far pagare ai membri quello che prende in prestito, allora
avrebbe necessariamente la sovranita su di loro e, pertanto, la concessione
sarebbe nulla in quanto frutto di errore (cui comunemente soggiace la natura
umana) e non costituirebbe un segno sufficiente della volonta del cedente (5); se,
invece, e dichiarata dal rappresentante medesimo, allora questi e il
rappresentante sovrano e non rientra nella questione presente che riguarda
soltanto i Corpi subordinati. Nessun membro pertanto e obbligato a pagare il
debito cosi contratto se non il rappresentante stesso, poiché chi 'ha concesso,
che e estraneo alle lettere e alla qualifica del Corpo, considera propri debitori
soltanto quelli che si sono impegnati, e [in questo caso], dal momento che il
rappresentante puo impegnare se stesso e nessun altro, ritiene debitore soltanto
costui, il quale e percio tenuto a pagarlo col fondo comune (se ce n'e uno) o (in
mancanza) Con mezzi propri.

Il caso non muta se quegli si viene a trovare in debito a causa di un contratto
o di una multa.

Ma quando il rappresentante € un'assemblea e il debito e con un estraneo, del
debito sono responsabili tutti quelli, e solamente quelli, che diedero voto
favorevole alla richiesta del prestito o al contratto con cui si assumeva 1'obbligo
o all'iniziativa per la quale era stata imposta la multa. E la ragione e che ognuno
di essi col proprio voto ha impegnato se stesso al pagamento, giacché chi e
autore della richiesta del prestito e obbligato al pagamento anche dell'intero
debito, restando salvo che quando qualcuno l'abbia pagato egli e sciolto
dall'onere.

Ma se il debito e con un appartenente all'assemblea, 1'assemblea e obbligata
al pagamento soltanto col fondo comune (se ne ha uno), poiché, avendo il



creditore liberta di voto, se vota a favore della richiesta del prestito, ne vota
anche la restituzione; se, d'altra parte, vota contro la richiesta del prestito, o se e
assente, nondimeno, poiché col concedere il prestito egli esprime [per cio stesso]
un voto favorevole alla richiesta del medesimo, smentisce il proprio voto
precedente ed e obbligato dall'ultimo; diviene, cosi, sia debitore sia creditore e,
per conseguenza, non puo pretendere il pagamento da alcun singolo, ma soltanto
dalla tesoreria comune. E, nel caso di insolvenza di quest'ultima, non puo
ricorrere né rimostrare se non contro se stesso, che, essendo al corrente degli atti
dell'assemblea e dei suoi mezzi finanziari, ciononostante ha prestato per follia il
proprio denaro senza esservi costretto.

Da cio risulta chiaramente che, nei Corpi politici subordinati e soggetti al
potere sovrano, talvolta e non solo lecito ma anche vantaggioso che un individuo
faccia aperta opposizione contro i decreti dell'assemblea rappresentante, e che si
preoccupi che il proprio dissenso venga registrato o che se ne prenda atto, poiché
altrimenti puo essere obbligato a pagare debiti contratti da altri e divenire
corresponsabile di crimini commessi da altri. Per contro in un'assemblea sovrana
questa liberta e tolta, sia perché chi si oppone in questo caso contesta la
sovranita, sia anche perché tutto cio che e comandato dal potere sovrano e, per
quel che riguarda il suddito (ancorché non sempre agli occhi di Dio), giustificato
dal comando stesso, dato che autore di tale comando e ogni suddito.

La varieta dei Corpi politici e quasi infinita; essi, infatti, si distinguono non
solo in base ai diversi affari - caratterizzati da un'indicibile varieta - per i quali
vengono costituiti, ma anche in base ai tempi, ai luoghi, ai numeri, cose soggette
a molte limitazioni. Quanto agli affari, alcuni sono destinati al governo; ne e
anzitutto un esempio il caso in cui il governo di una provincia sia demandato a
un'assemblea nella quale tutte le risoluzioni dipendono dal voto della
maggioranza. Allora questa assemblea e un Corpo politico, e il suo potere e
limitato dal mandato. Questa parola, provincia, denota un'incombenza, o cura di
un affare, che, colui cui quell'affare appartiene, demanda a un altro perché vi
provveda per - e sotto di - lui. Sicché, quando in uno Stato ci sono diversi Paesi,
che hanno I'uno rispetto all'altro leggi distinte, o che sono assai distanti nello
spazio, essendo I'amministrazione del governo demandata a diverse persone, si
chiamano province quei Paesi nei quali il sovrano non risiede ma governa per
mandato. Ci sono, tuttavia, pochi esempi di governo di una provincia per mezzo
di un'assemblea residente nella provincia stessa. I Romani, che avevano la
sovranita di molte province, tuttavia le governavano sempre per mezzo di
governatori e pretori e non di assemblee, come [invece] governavano la citta di
Roma e i territori adiacenti. In maniera analoga, quando vi furono colonie inviate
dall'Inghilterra a insediarsi in Virginia e nelle Isole Bermude, benché il governo



di esse [con sede] qui [in Inghilterra] fosse demandato ad assemblee in Londra,
tuttavia queste assemblee non demandarono mai il governo sotto di sé ad
assemblee [con sede] la [nelle colonie]; ma inviarono un unico governatore in
ogni insediamento. Sebbene, infatti, tutti gli uomini, dove possono essere
presenti, desiderino per natura partecipare al governo, tuttavia, sono anche
inclini, dove non possono essere presenti, a demandare il governo dei loro
interessi comuni a una forma di governo piuttosto monarchica che popolare. Il
che appare chiaro dal comportamento di quegli uomini che hanno grandi
proprieta private, i quali, quando non sono disposti a prendersi pena di curare gli
affari che appartengono loro, preferiscono fidarsi piuttosto di un solo servitore
che di un'assemblea di amici o di servitori. Ma, come che stiano le cose nella
realta, possiamo tuttavia supporre che il governo di una provincia o di una
colonia sia demandato a un'assemblea. Quando cio accade, quello che a questo
punto ho da dire e, da un lato, che qualsiasi debito I'assemblea abbia contratto, o
qualsiasi atto illecito abbia decretato, e, per le ragioni prima addotte, solamente
I'atto di coloro che hanno dato il loro assenso e non di coloro che hanno
dissentito o che erano assenti. Dall'altro, che un'assemblea residente fuori dei
confini della colonia di cui ha il governo, dato che altrove non ha alcuna
giurisdizione né autorita, non puo esercitare alcun potere in alcun luogo al di
fuori della colonia stessa sulle persone o sui beni degli appartenenti alla colonia,
[né] espropriarli per debiti o altre inadempienze, e non le resta che ricorrere ai
provvedimenti che la legge del luogo le consente. E sebbene 1'assemblea abbia il
diritto di imporre multe ad ogni proprio membro che infranga le leggi che essa
fa, non ha tuttavia alcun diritto di metterle in esecuzione fuori della colonia
stessa. Cio che s'e detto qui dei diritti di un'assemblea, relativamente al governo
di una provincia o di una colonia, e applicabile anche a un'assemblea
relativamente al governo di una citta, di una universita, di un collegio (6), di una
chiesa, o relativamente a qualsiasi altro governo esercitato sulle persone degli
uomini.

Generalmente, poi, in tutti i Corpi politici, se un membro ritiene di aver
subito un torto dal Corpo medesimo, la cognizione della sua causa appartiene
non al Corpo medesimo ma al sovrano e a coloro che il sovrano ha investito (7)
come giudici di tali cause, o che abbia ad investire per quella causa particolare.
In questo caso, infatti, il Corpo nella sua totalita e parimenti suddito;
diversamente stanno invece le cose se si tratta di un'assemblea sovrana, giacché
in tal caso, se non é giudice il sovrano - ancorché in una causa propria -, allora
non ci puo essere affatto nessun giudice.

In un Corpo politico [creato] per un ordinato svolgimento di traffici esteri, il
rappresentante piu opportuno é un'assemblea di tutti i membri; vale a dire, tale



che ognuno che arrischia il proprio denaro possa essere presente a tutte le
deliberazioni e risoluzioni del Corpo, se la voglia. Come prova di cio, dobbiamo
considerare il fine per il quale gli uomini che fanno i mercanti, e che possono
comprare e vendere, importare ed esportare le loro merci a discrezione, si
vincolano nondimeno in una corporazione. E' vero, ci sono pochi mercanti che
possano caricare una [intera] nave con merci comprate in patria, per esportarle, o
con merci comprate all'estero, per trasportarle in patria; essi hanno pertanto
bisogno di unirsi in societa nelle quali ognuno possa o partecipare al guadagno
nella proporzione del proprio rischio, o mantenere le proprie merci e vendere cio
che trasporta o importa a prezzi che ritiene opportuni. Ma questo non e un Corpo
politico perché non c'e alcun rappresentante comune che li obblighi ad altre leggi
che non siano quelle comuni a tutti i sudditi. Il fine di unirsi in una corporazione
e di rendere maggiore il loro guadagno; il che si fa in due modi: comprando e
vendendo in esclusiva, sia in patria sia all'estero. Cosicché concedere a una
compagnia di mercanti di essere una corporazione o Corpo politico significa
concedere loro un duplice monopolio: da un lato di essere compratori esclusivi,
dall'altro di essere venditori esclusivi. Infatti, quando c'e una compagnia con
carattere di corporazione per un particolare Paese straniero, essa sola esporta i
prodotti vendibili in quel paese; il che significa comprare in esclusiva in patria e
vendere in esclusiva all'estero. Infatti in patria non c'e che un solo compratore, e
all'estero soltanto uno che vende; il che in entrambi i casi e vantaggioso per il
mercante, poiché stando cosi le cose compra in patria a prezzi piu bassi e vende
all'estero a prezzi piu alti. Inoltre, all'estero non c'e che un solo compratore di
merci straniere, e in patria soltanto uno che le vende; ed entrambi i casi sono di
nuovo vantaggiosi per coloro che hanno arrischiato nell'impresa.

Questo doppio monopolio e svantaggioso per le popolazioni di entrambi i
Paesi. Infatti, grazie all'esclusiva dell'esportazione, la compagnia stabilisce il
prezzo che vuole per i prodotti agricoli e i manufatti nazionali e, grazie
all'esclusiva dell'importazione, stabilisce il prezzo che vuole per i prodotti
stranieri di cui la popolazione nazionale ha bisogno; ed entrambe le cose sono
dannose per il popolo. Per converso, grazie all'esclusiva della vendita dei
prodotti nazionali all'estero, e all'esclusiva dell'acquisto dei prodotti stranieri nel
luogo d'origine, la compagnia alza il prezzo dei primi e abbassa il prezzo dei
secondi, a svantaggio del Paese straniero. In effetti, la merce e piu cara dove uno
solo vende, e piu a buon mercato dove uno solo compra. Siffatte corporazioni
non sono altro, pertanto, che monopoli; tuttavia sarebbero assai vantaggiose per
lo Stato se sui mercati stranieri fossero vincolate in un unico Corpo e in patria
fossero non vincolanti e ognuno fosse libero di comprare e di vendere al prezzo
che gli riuscisse di spuntare.



Poiché, dunque, il fine di questi Corpi di mercanti non e il profitto dell'intero
Corpo (che non ha in questo caso nessun fondo comune, tranne che quello che
viene dedotto, per la costruzione, l'acquisto, il vettovagliamento e
I'equipaggiamento delle navi, da quanto i singoli arrischiano) ma il guadagno
personale di ognuno di coloro che rischiano nell'impresa, € ragionevole che
ognuno sia al corrente dell'impiego del proprio investimento; in altre parole, che
faccia parte dell'assemblea che ha il potere di disporne e che sia informato del
bilancio di quest'ultima. Percio il rappresentante di un tale Corpo deve essere
un'assemblea, alle cui sedute ogni membro del Corpo puo essere presente se
vuole.

Se un Corpo politico di mercanti contrae, in forza di un atto della loro
assemblea rappresentante, un debito con un estraneo [al Corpo medesimo], ogni
membro risponde personalmente dell'intero ammontare. Infatti un estraneo non
puo prendere conoscenza delle leggi private del Corpo, ma considera
quest'ultimo come tanti singoli individui, tutti obbligati all'intero pagamento,
finché uno lo esegua sgravando tutti gli altri. Mentre, se il debito e con uno della
compagnia, il creditore ne € integralmente debitore verso se stesso e non puo
pertanto esigere la restituzione se non soltanto a carico del fondo comune, se ce
n'é uno.

Se lo Stato impone una tassa al Corpo, essa va intesa come imposta a ogni
membro in proporzione della quota personalmente rischiata nella compagnia.
Non c'e, infatti, in questo caso, nessun altro fondo comune se non quello
costituito dalle singole quote arrischiate.

Se al Corpo viene imposta una multa a causa di qualche iniziativa illegale, vi
sono soggetti soltanto coloro dai cui voti l'iniziativa e stata approvata o col cui
concorso é stata portata a compimento; a nessuno degli altri e infatti ascrivibile
altro crimine se non quello di appartenere al Corpo - il che, anche se fosse un
crimine, non sarebbe comunque un loro crimine (poiché il Corpo é stato istituito
(8) con l'autorizzazione (9) dello Stato).

Se uno dei membri e indebitato col Corpo, puo essere citato in giudizio dal
Corpo stesso, ma i suoi beni non possono essere confiscati né la sua persona
imprigionata per autorita del Corpo, ma solo per autorita dello Stato. Infatti se il
Corpo potesse farlo per autorita propria, potrebbe per autorita propria
sentenziare che la restituzione é dovuta, il che equivarrebbe a essere giudice in
una propria causa.

Questi Corpi, istituiti per il governo di uomini o di traffici, o sono
permanenti o hanno durata limitata al tempo previsto dal documento istitutivo.
Ma ci sono anche Corpi che sono di durata limitata solo a causa della natura del
loro compito. Supponiamo, ad esempio, che un monarca sovrano (0 un,



assemblea sovrana) ritenga opportuno impartire alle citta e alle altre parti del
proprio territorio l'ordine di inviare presso di lui loro deputati, perché lo
informino sulle condizioni e le necessita dei sudditi, o diano a lui - in quanto
persona unica rappresentante l'intero Paese - consigli per fare buone leggi o per
qualsiasi altra causa. Ora, tali deputati, cui sono assegnati tempo e luogo
dell'adunanza, costituiscono in quel luogo e in quel tempo un Corpo politico
rappresentante ogni suddito di quel dominio, ma soltanto relativamente alle
questioni che saranno loro proposte da quell'uvomo o assemblea che con autorita
sovrana li ha convocati; e quando sara dichiarato che nulla debba essere da loro
piu proposto né dibattuto, il Corpo e sciolto. Infatti, se essi fossero i
rappresentanti assoluti del popolo, allora sarebbero 1'assemblea sovrana, e in tal
modo vi sarebbero due assemblee sovrane o due sovrani sullo stesso popolo,
cosa che non puo accordarsi con la pace di quest'ultimo. Pertanto, dove c'e gia
una sovranita, non puo esservi rappresentanza assoluta del popolo che mediante
essa. Quanto all'estensione dei limiti entro i quali un corpo rappresenti l'intero
popolo, essa e fissata nel documento col quale [i deputati] sono convocati. Infatti
il popolo non puo scegliere i propri deputati per scopi diversi da quelli espressi
nel documento ad esso diretto dal suo sovrano.

Corpi privati regolari e legittimi sono quelli costituiti senza lettere o altra
autorizzazione (10) scritta, fatte salve le leggi comuni a tutti gli altri sudditi.
Sono ritenuti regolari in quanto uniti in un'unica persona rappresentante; tali
sono tutte le famiglie, nelle quali il padre o padrone dirige tutta la famiglia. Egli
infatti obbliga figli e servi fin dove permette la legge, pero non oltre, poiché
nessuno di essi e vincolato all'obbedienza in azioni che la legge ha proibito di
compiere. In tutte le altre azioni, per il tempo che si trovano sotto il governo
domestico, sono soggetti ai loro padri e padroni come ai loro sovrani immediati.
D'altra parte, dal momento che prima dell'istituzione dello Stato il padre e
padrone era sovrano assoluto nella propria famiglia, in seguito non perde della
propria autorita piu di quanto gliene tolga la legge dello Stato.

Corpi privati regolari, ma illegittimi, sono quelli che si uniscono in un'unica
persona rappresentante [e sono] del tutto privi di qualsiasi pubblica
autorizzazione; tali sono le corporazioni di mendicanti, ladri e zingari, volte a
organizzare meglio la loro attivita di accattonaggio e furto, e tali sono anche le
corporazioni di uomini che si uniscono per autorita di una persona straniera nei
domini di un'altra allo scopo di propagare meglio le loro dottrine e per costituire
un partito contro il potere dello Stato.

I sistemi irregolari - per loro natura nient'altro che leghe o talvolta mere
adunanze di gente, prive di un'unione finalizzata a qualche disegno particolare o
determinata da obbligazioni degli uni verso gli altri, e derivanti solamente da una



coincidenza di volonta e di inclinazioni - divengono legittimi o illegittimi a
seconda della legittimita o illegittimita dei disegni di ogni individuo che ne
faccia parte; disegni che vanno intesi dalle circostanze.

Le leghe di sudditi (dal momento che generalmente le leghe si formano per
mutua difesa) sono in massima parte non necessarie in uno Stato (che non e
niente di piu che una lega di tutti i sudditi insieme) e sanno di disegno
illegittimo. Per questo motivo sono illegittime e vanno generalmente sotto il
nome di fazioni o cospirazioni. Una lega, infatti, essendo una consociazione di
uomini fondata su patti (11), se non v'ha (come nella condizione di mera natura)
potere alcuno concesso a un uomo singolo o a un'assemblea per costringerli
all'adempimento, vale soltanto fintantoché non sorga una giusta causa di
sfiducia. Pertanto le leghe fra Stati, su cui non e istituito alcun potere umano che
li tenga tutti in soggezione, sono non solo legittime ma anche vantaggiose per il
tempo che durano; mentre le leghe di sudditi di un unico e stesso Stato, dove
ognuno puo ottenere ragione (12) per mezzo del potere sovrano, non sSono
necessarie per il mantenimento della pace e della giustizia, e (nel caso in cui il
loro disegno sia malvagio o ignoto allo Stato) illegittime, giacché ogni unione di
forze da parte di privati, se fatta con intenti malvagi, e ingiusta; se fatta con
intenti ignoti, pericolosa per lo Stato (13) e ingiustamente tenuta segreta.

Se il potere sovrano appartiene a una grande assemblea, e un gruppo di
uomini che ne fanno parte tiene, senza autorizzazione (15), consultazioni
separate per riuscire a controllare tutti gli altri, si tratta di fazione o cospirazione
illegittima, in quanto compiono una fraudolenta opera di seduzione ai danni
dell'assemblea per i loro interessi particolari. Per contro, se uno, di cui
I'assemblea deve discutere e giudicare gli interessi privati, si fa quanti piu amici
puo [fra i membri dell'assemblea stessa], non compie alcuna ingiustizia, poiché
in questo caso egli non fa parte dell'assemblea. E neppure se compra tali amici
con denaro, c'e tuttavia ingiustizia (a meno che cio non sia espressamente vietato
dalla legge); giacché qualche volta (dati i comportamenti degli uomini) non si
puo avere giustizia senza denaro e ognuno puo pensare giusta la propria causa,
finché non sia stata ascoltata e giudicata.

In tutti gli Stati, allorché un privato mantenga piu servitori di quanti
richiedano il governo dei suoi possedimenti e il legittimo impiego che egli puo
farne, cio rappresenta una fazione ed e illegittimo; giacché, godendo della
protezione dello Stato, non ha bisogno della difesa di una forza privata. Invece,
nelle nazioni non completamente civilizzate, [gli uomini sono divisi in] diverse
famiglie numerose [che] vivono in uno stato di perpetua ostilita e si assaltano a
vicenda con forze private; tuttavia e sufficientemente evidente che lo fanno
ingiustamente, o che non hanno uno Stato.



Come le fazioni generate da parentela, cosi anche le fazioni costituite in vista
del governo della religione - come quelle di papisti, protestanti eccetera - o dello
Stato (16) - come quelle di patrizi e plebei anticamente a Roma, e di aristocratici
e democratici anticamente in Grecia - sono ingiuste in quanto contrarie alla pace
e alla sicurezza del popolo e rappresentano un sottrarre la spada alle mani del
sovrano.

L'adunanza di popolo é un sistema irregolare la cui legittimita o illegittimita
dipende dall'occasione e dal numero di coloro che si sono adunati. Se 1'occasione
e legittima e manifesta, 1'adunanza e legittima, come l'ordinario riunirsi di
uomini in chiesa o a un pubblico spettacolo in numero usuale; ché, se il numero
e eccezionalmente grande, 1'occasione non e evidente e, di conseguenza, chi non
sappia dare una precisa e buona spiegazione della propria presenza fra gli
adunati va giudicato consapevole di un disegno illegittimo e sedizioso. Puo
essere lecito che un migliaio di uomini si uniscano in una petizione da
consegnare a un giudice o a un magistrato; tuttavia, se a presentarla si recano un
migliaio di uomini, si tratta di un'adunanza sediziosa perché a quello scopo non
ne servono che uno o due. Comunque in casi del genere non e un numero fissato
di uomini che rende illegittima 1'assemblea, ma quel numero [variabile a seconda
delle circostanze] che gli ufficiali presenti non siano in grado di reprimere e di
far processare.

Quando uno straordinario numero di uomini si raduna per manifestare contro
un uomo che accusano, quell'adunanza e un tumulto illegittimo, poiché essi
potrebbero consegnare la loro accusa al magistrato per mezzo di pochi o di un
solo uomo. Fu questo il caso di san Paolo a Efeso, dove Demetrio e un gran
numero di altri uomini trascinarono due compagni di san Paolo davanti al
magistrato, dicendo a una sola voce: «Grande e Diana degli Efesini»; che era il
loro modo di esigere giustizia contro di essi, colpevoli di insegnare al popolo una
dottrina che era contro la loro religione e il loro commercio. Qui 'occasione,
considerando le leggi di quel popolo, era giusta; ciononostante la loro assemblea
fu giudicata illegale, e il magistrato li riprese con queste parole: «Se Demetrio e
gli altri artigiani possono accusare qualcuno di qualcosa, ci sono tribunali e
delegati (17) si accusino l'un l'altro. Se poi avete qualche altra cosa da chiedere,
il vostro caso potra essere giudicato in un'assemblea legittimamente convocata.
Infatti rischiamo di essere accusati per la sedizione di oggi, non essendoci alcun
motivo con cui qualcuno possa rendere una qualche ragione di questo concorso
di popolo» (Atti 19.40). Qui egli definisce sedizione un'assemblea di cui non si
possa dare giusto conto e tale che nessuno potrebbe risponderne. Questo € tutto
quello che ho da dire sui sistemi e sulle assemblee di popolo, che possono essere
paragonati (come ho detto) a parti analoghe del corpo umano: quelli legittimi ai



muscoli; quelli illegittimi a tumori, bile e ascessi, generati dall'innaturale
coagularsi di cattivi umori.



Capitolo ventitreesimo.

I «PUBBLICI MINISTRI» DEL POTERE SOVRANO.

Nell'ultimo capitolo ho parlato di parti analoghe di uno Stato. In questo
parlero delle parti organiche che sono i pubblici ministri.

PUBBLICO MINISTRO e colui che viene impiegato dal sovrano (che sia un
monarca o un'assemblea) in certi affari, con l'autorita di rappresentare in
quell'impiego la persona dello Stato. Mentre ogni uomo o assemblea che abbia la
sovranita rappresenta due persone - ovvero (secondo il piut comune modo di dire)
ha due vesti (1),una naturale e l'altra politica (come un monarca riveste non
solamente la persona dello Stato, ma anche quella di uomo, e un'assemblea
sovrana ha non solamente la persona dello Stato ma anche quella dell'assemblea)
-, non sono pubblici ministri coloro che sono servitori del sovrano nella sua veste
naturale, bensi solamente coloro che lo servono nell'amministrazione della cosa
pubblica (2). Pertanto, né, in un regime aristocratico o democratico, uscieri,
commessi o altri funzionari addetti all'assemblea, con nessun altro scopo che la
comodita dei partecipanti alle riunioni, sono pubblici ministri; né, in un regime
monarchico, lo sono camerlenghi, ciambellani, tesorieri o altri funzionari della
famiglia del monarca.

Fra i pubblici ministri ad alcuni e affidato l'incarico di un'amministrazione
generale, vuoi di tutto il dominio, vuoi di una sua parte. Di tutto il dominio:
come quando dal predecessore di un re infante, per il periodo della minore eta di
quest'ultimo, l'intera amministrazione del proprio regno viene affidata a un
protettore o reggente. In questo caso ogni suddito e obbligato all'obbedienza
nella misura in cui le ordinanze che questi fara e i comandi che dara saranno nel
nome del re e non incompatibili col suo potere sovrano. Di una parte, o
provincia: come quando un monarca, o un'assemblea sovrana, ne daranno
l'incarico generale a un governatore, luogotenente, prefetto o viceré. Anche in
questo caso, ogni appartenente a quella provincia e obbligato a tutto cio che [il
governatore] fara in nome del sovrano e che col diritto del sovrano non sia
incompatibile. Infatti, questi protettori, viceré e governatori, non hanno altro
diritto se non quello che dipende dalla volonta del sovrano; e nessun mandato,
che possa essere loro dato, puo essere interpretato come una manifestazione



della volonta di trasferire la sovranita, senza esplicite e perspicue parole a tal
proposito. Tal sorta di pubblici ministri assomiglia ai nervi e ai tendini che
muovono le diverse membra del corpo naturale.

Ad altri [e affidato l'incarico] di amministrazioni speciali; vale a dire la cura
di alcuni affari speciali, sia in patria, sia all'estero. In patria, innanzi tutto, per
considerare l'economia dello Stato, coloro che hanno l'autorita, riguardante
I'erario, di raccogliere, riscuotere ed emettere tributi, imposte, rendite, balzelli o
qualsiasi pubblica entrata, o di tenerne i conti, sono pubblici ministri. Ministri,
poiché servono la persona rappresentante, e non possono fare nulla contro i suoi
comandi né senza la sua autorita; pubblici, poiché la servono nella sua veste
politica (3).

In secondo luogo, coloro che hanno I'autorita, riguardante la sfera militare, di
custodire armi, fortificazioni, porti, di arruolare, pagare o guidare soldati, di
provvedere ad ogni cosa necessaria per gli usi della guerra sia per terra sia per
mare, sono pubblici ministri. Ma un soldato senza comando, ancorché combatta
per lo Stato, non ne rappresenta per questo la persona, poiché non c'e nessuno
nei cui confronti rappresentarla. Infatti, chiunque abbia un comando Ia
rappresenta solo nei confronti di coloro che egli comanda.

Anche coloro che hanno l'autorita di insegnare o di abilitare altri a insegnare
al popolo i suoi doveri verso il potere sovrano e di istruirlo nella conoscenza di
cio che e giusto e di cio che e ingiusto, cosi da rendere gli uomini piu inclini a
vivere piamente, in pace fra di loro e a resistere ai nemici dello Stato, sono
pubblici ministri. Ministri, in quanto fanno tutto cio non per autorita propria, ma
per autorita di un altro; pubblici, perché fanno (o dovrebbero fare) tutto cio per
nessun'altra autorita che per autorita del sovrano. Solo il monarca, o 1'assemblea
sovrana, riceve immediatamente da Dio l'autorita di insegnate al popolo e di
istruirlo; e nessun altro fuorché il sovrano riceve il proprio potere puramente
"Dei gratia", vale a dire esclusivamente dal favore di Dio. Tutti gli altri ricevono
i loro poteri dal favore e dalla provvidenza di Dio e dei loro sovrani; in
particolare, in una monarchia, "Dei gratia et regis", ovvero "Dei providentia et
voluntate regis".

Anche coloro cui e data la giurisdizione sono pubblici ministri, poiché dai
loro scranni di giudici rappresentano la persona del sovrano e la loro sentenza e
la sua sentenza. Infatti (come e stato sopra chiarito) ogni giudicatura € connessa
per essenza alla sovranita e, pertanto, tutti gli altri giudici non sono che ministri
di colui o di coloro che hanno il potere sovrano. Inoltre, come le controversie
sono di due sorte, ossia sul "fatto" e sul "diritto"; cosi i giudizi sono alcuni in
merito al fatto e altri al diritto. Percio in una stessa controversia ci possono
essere due giudici, uno del fatto e l'altro del diritto.



In entrambe queste controversie puo insorgere una [ulteriore] controversia
fra la parte giudicata e il giudice; controversia che, essendo sia I'una che 1'altro
ambedue sudditi del sovrano, deve essere giudicata, per rispetto dell'equita, da
persone che riscuotano il gradimento di entrambe le parti, dato che nessuno puo
essere giudice di una causa nella quale e parte. Ma sul sovrano come giudice c'e
gia l'accordo di entrambe le parti, sicché sta al sovrano o celebrare (4)
[direttamente] il processo e risolverlo egli stesso, o dare l'incarico di giudice a
qualcuno su cui ci sia l'accordo delle parti. Che questo accordo sussista si
capisce da diversi modi in cui puo esser stato fatto; in primo luogo, visto che
all'imputato e concesso di sollevare eccezione contro quei giudici che dai loro
interessi sono resi sospetti ai suoi occhi (quanto al querelante, infatti, egli ha gia
scelto il proprio giudice), su quei giudici contro cui non eccepisce egli e
d'accordo. In secondo luogo, se egli fa appello a un altro giudice, non puo
appellarsi ulteriormente, poiché I'appello e la sua scelta. In terzo luogo, se si
appella direttamente al sovrano, e questi - personalmente o attraverso propri
delegati graditi a entrambe le parti - pronuncia la sentenza, questa sentenza e
definitiva, giacché I'imputato e giudicato dai suoi propri giudici, ossia, da se
stesso.

Considerate queste proprieta di una giudicatura giusta e razionale, non posso
esimermi dal mettere in rilievo 1'eccellente costituzione delle Corti di giustizia
stabilite in Inghilterra sia per i processi comuni sia anche per quelli pubblici (5).
Per processi comuni intendo quelli nei quali sia il querelante sia I'imputato sono
sudditi; mentre per processi pubblici (chiamati anche processi della corona)
intendo quelli nei quali il querelante e il sovrano. Infatti, essendoci due ordini di
uomini - quello dei lord e quello dei comuni (6) -, i lord avevano il privilegio di
avere come giudici, in tutti i crimini capitali, esclusivamente dei lord, e di
costoro quanti volessero essere presenti. Il che essendo sempre riconosciuto
come un privilegio di favore, i loro giudici non erano altri che quelli che essi
stessi desideravano. E in tutte le controversie ogni suddito (come anche i lord
nelle controversie civili) aveva come giudici degli uomini del paese nel quale era
sorta la questione sulla quale verteva la controversia stessa. Contro questi uomini
poteva sollevare le proprie eccezioni, finché, accettatine in ultimo dodici senza
eccepire, [le due parti] erano giudicate da quei dodici. In tal modo, avendo i
propri giudici, le parti non potevano addurre nulla per cui la sentenza non
potesse essere definitiva. Queste persone pubbliche, dal potere sovrano dotate
dell'autorita di istruire o di giudicare il popolo, sono dei membri dello Stato di un
genere per cui possono essere appropriatamente paragonati agli organi della voce
in un corpo naturale.

Pubblici ministri sono anche tutti quelli che ricevono dal sovrano 1'autorita di



far eseguire i giudizi pronunciati, di rendere pubblici i comandi del sovrano, di
sedare i tumulti, di arrestare e imprigionare i malfattori, e di compiere altri atti
tendenti al mantenimento della pace. Infatti ogni atto che essi compiono in forza
di tale autorita e atto dello Stato; e il loro servizio corrispondente a quello delle
mani in un corpo naturale.

Pubblici ministri all'estero sono coloro che rappresentano la persona del loro
sovrano presso Stati stranieri (7). Tali sono ambasciatori, messi, agenti e araldi
inviati dall'autorita pubblica e a trattare affari pubblici. Ma, quelli che sono
inviati solo per autorita di una delle parti private di uno Stato travagliato [da lotte
civili], non sono, ancorché ricevuti [dallo Stato straniero], né ministri pubblici né
ministri privati dello Stato, poiché nessuno dei loro atti ha lo Stato come autore.
Parimenti, un ambasciatore inviato da parte di un principe a esprimere
condoglianze, congratulazioni, o ad assistere a una solennita, sebbene l'autorita
sia pubblica, nondimeno, trattandosi di un affare privato e appartenente al
principe nella sua veste naturale (8), € una persona privata. Anche un uomo
inviato in un altro Paese per esplorarne segretamente le decisioni e la forza,
benché tanto l'autorita quanto I'affare siano pubblici, e tuttavia soltanto un
ministro privato, poiché non c'é nessuno che lo riconosca come rappresentante di
altra persona fuorché della sua propria. Ciononostante egli € comunque un
ministro dello Stato e puo essere paragonato a un occhio del corpo naturale.
Sono altresi pubblici ministri e rappresentano il sovrano nel loro ufficio coloro
che sono incaricati di ricevere petizioni e altre denunzie del popolo e sono, per
dir cosi, I'orecchio pubblico.

Né un consigliere né un Consiglio di Stato (9) sono persone pubbliche, se li
consideriamo privi di ogni autorita di giudicatura o di comando ma dotati solo di
quella di dare il proprio parere quando richiesto, o di offrirlo quando non
richiesto. Infatti il parere e rivolto soltanto al sovrano la cui persona non puo, in
sua presenza, essere per lui rappresentata da un altro. Tuttavia un Corpo di
consiglieri non € mai privo di una qualche autorita o di giudicatura o di
amministrazione diretta. Cosl, in una monarchia, rappresenta il monarca quando
ne trasmette i comandi ai pubblici ministri. In una democrazia, il Consiglio, o
Senato, propone il risultato delle proprie deliberazioni al popolo come consiglio,
ma quando nomina giudici, ascolta cause o da udienza ad ambasciatori, lo fa in
qualita di ministro del popolo. In un'aristocrazia il Consiglio di Stato e
I'assemblea sovrana stessa, e non da consiglio che a se stessa.



Capitolo ventiquattresimo.

ALIMENTAZIONE E PROGENIE DELLO STATO.

L'alimentazione dello Stato dipende dall'abbondanza e dalla distribuzione dei
materiali necessari alla vita; nonché dalla loro concozione o elaborazione; e (una
volta elaborati) dal loro trasporto, attraverso appropriati canali, fino alla pubblica
fruizione.

Quanto all'abbondanza della materia, si tratta di una cosa limitata dalla
natura a quei prodotti che dalla terra e dal mare (le due mammelle della nostra
madre comune) normalmente Dio da agli uomini in dono o in cambio del lavoro.

Infatti la materia di questo nutrimento consiste negli animali, nei vegetali e
nei minerali che Dio ha gratuitamente disposto innanzi a noi sulla superficie
della terra o in prossimita di essa; cosicché non occorre altro che la fatica e la
capacita di riceverli. L'abbondanza pertanto dipende (oltre che dal favore di Dio)
soltanto dal lavoro e dall'industria degli uomini.

Questa materia, piu comunemente chiamata prodotti, e in parte indigena e in
parte estera: indigena quella che e ottenuta all'interno del territorio dello Stato;
estera, quella che e importata da fuori. E poiché non c'e territorio appartenente a
un solo Stato (a meno che quest'ultimo non sia di estensione vastissima) che
produca tutte le cose necessarie al sostentamento e al movimento dell'intero
corpo, e poiché inoltre pochi ve ne sono che non producano qualcosa eccedente
il necessario, ne consegue che i prodotti superflui ottenuti all'interno cessano di
essere superflui e sopperiscono alle deficienze domestiche, consentendo
l'importazione di cio che si puo trovare all'estero o con lo scambio, o con una
giusta guerra, o col lavoro. Infatti anche il lavoro umano e un prodotto
scambiabile con altri beni, alla stregua di ogni altra cosa, tanto che si e dato il
caso di Stati che, pur disponendo di un territorio appena sufficiente alle
abitazioni, tuttavia hanno non solo mantenuto ma persino accresciuto il loro
potere sia con l'attivita del commerciare da una regione all'altra, sia con la
vendita di manufatti le cui materie prime venivano importate da altri luoghi.

Con la distribuzione dei materiali di questo nutrimento si costituisce il "mio",
il "tuo" e il "suo", cioe, in una parola, la "proprieta"; distribuzione che in ogni
genere di Stato spetta al potere sovrano. Infatti dove non c'e lo Stato, c'e (come e



stato gia mostrato) una guerra perpetua di ognuno contro il suo prossimo,
cosicché ogni cosa appartiene a chi la prende e la conserva con la forza; il che
non € né "proprieta” né "comunanza" ma "incertezza". Cio € cosi evidente che
anche Cicerone (appassionato difensore della liberta) in una pubblica arringa fa
dipendere ogni proprieta dalla legge civile: «Una volta abbandonata - dice - o
negletta (per non dire conculcata) la legge civile, non c'e nulla che alcuno possa
essere sicuro di ricevere da un suo antenato, o di lasciare ai propri figli». E
ancora: «Si tolga la legge civile e nessuno sapra che cosa sia suo, e che cosa di
un altro». Pertanto la proprieta, poiché la sua introduzione € una conseguenza
dello Stato che nulla puo fare se non attraverso la persona che lo rappresenta, e
esclusivo decreto del sovrano ed e basata sulle leggi, che solo il detentore del
potere sovrano puo fare. Cio ben sapevano gli antichi che chiamavano "Nomos"
(cioe "distribuzione") quella che noi chiamiamo "legge", e definivano giustizia il
"distribuire" a ciascuno il suo.

In questa distribuzione, la prima legge concerne la divisione della terra
stessa; divisione nella quale il sovrano assegna a ciascuno una porzione di terra,
secondo che egli stesso - e non secondo che uno o quanti si voglia dei sudditi -
giudichi conforme all'equita e al bene comune. I figli di Israele erano uno Stato
nel deserto, ma mancarono dei prodotti della terra finché non si impadronirono
della Terra Promessa. Questa venne in seguito ripartita fra loro, ma non a loro
discrezione, bensi secondo la volonta di Eleazaro il sacerdote e di Giosue loro
generale; i quali da dodici che erano le tribu ne fecero tredici, suddividendo la
tribu di Giuseppe, e ciononostante ripartirono la terra soltanto in dodici porzioni
e non ne destinarono alcuna alla tribu di Levi, ma le assegnarono un decimo di
tutti i frutti. Tale divisione fu pertanto ad arbitrio. E anche se un popolo quando
viene in possesso di una terra con la guerra non stermina sempre gli antichi
abitanti (come fecero gli Ebrei) ma lascia a molti, o alla maggior parte, o a
ciascuno di essi, le rispettive proprieta, e evidente tuttavia che costoro dopo il
fatto le mantengono in forza di una [implicita] ridistribuzione dei vincitori, come
il popolo di Inghilterra mantenne tutte le proprie in forza di quella di Guglielmo
il Conquistatore.

Donde possiamo concludere che la proprieta che un suddito esercita sulle sue
terre consiste nel diritto di escludere dall'uso di esse tutti gli altri sudditi e non il
sovrano, sia esso un'assemblea o un monarca. Infatti, poiché si intende che il
sovrano, vale a dire lo Stato (la cui persona quegli rappresenta), agisce sempre in
vista della pace e della sicurezza comune, anche la distribuzione delle terre va
intesa come conforme allo stesso fine; di conseguenza ogni distribuzione che per
ipotesi il sovrano compia in contrasto con tale fine contraddice la volonta di ogni
suddito, che ha affidato la propria pace e la propria salvezza alla sua discrezione



e coscienza, e percio per volonta di ciascuno di essi va ritenuta priva di effetto.
Vero e che un monarca sovrano, o la maggioranza di un'assemblea sovrana,
possono ordinare molte cose dettate dalle passioni e contrarie alle loro stesse
coscienze, tradendo cosi sia la fiducia sia la legge di natura. Cio tuttavia non e
sufficiente ad autorizzare alcun suddito a prendere le armi contro il sovrano e
neppure soltanto ad accusarlo di ingiustizia, o0 comunque a parlar male di lui; i
sudditi infatti hanno autorizzato tutte le sue azioni e conferendogli il potere
sovrano le hanno fatte tutte proprie. Considereremo tuttavia piu avanti, in altro
luogo, in quali casi i comandi dei sovrani siano contrari all'equita e alla legge di
natura.

Si puo pensare che nella distribuzione della terra lo Stato stesso riceva e
possegga una porzione, che la metta a frutto mediante un suo rappresentante e
che tale porzione possa essere sufficiente a sostenere la spesa globale necessaria
per la salvaguardia della pace e della difesa comune. Il che sarebbe
plausibilissimo se fosse concepibile un rappresentante esente da passioni e
debolezze umane. Ma poiché la natura degli uomini e quella che e, la
destinazione di terre pubbliche o di una certa rendita allo Stato e vana; e anzi
conduce alla dissoluzione del governo e alla reinstaurazione dello Stato di pura
natura e di guerra allorché il potere sovrano cade nelle mani di un monarca o di
un'assemblea che siano o troppo negligenti nelle questioni finanziarie o troppo
avventati nell'impegnare le risorse pubbliche in una guerra lunga o costosa. Gli
Stati non tollerano alcuna dieta: infatti, poiché la loro spesa non e determinata
dal loro proprio appetito ma da accidenti esterni e dall'appetito dei loro vicini, le
ricchezze pubbliche non possono ricevere altri limiti che quelli richiesti dalle
necessita che si presentano. Vero e che in Inghilterra il Conquistatore aveva
trattenuto diverse terre in proprio uso esclusivo (nonché foreste e riserve di
caccia sia per la propria ricreazione sia per la preservazione dei boschi) e si era
garantito diverse servitu sulla terra data ai propri sudditi; tuttavia sembra che
tutte queste fossero destinate al mantenimento non della sua veste pubblica,
bensi di quella naturale; infatti, egli e i suoi successori, quando lo ritennero
necessario, imposero tasse a loro totale discrezione sulla terra dei sudditi. Se poi
quelle terre pubbliche e quelle servitu furono veramente istituite come sufficienti
risorse dello Stato, cio era contrario alla portata dell'istituzione giacché si
rivelarono invece sia insufficienti (come risulto dalla successiva imposizione di
tasse) sia suscettibili di alienazione e diminuzione (come appare dalla recente
penuria di entrate della corona). E' dunque inutile assegnare una porzione di terra
allo Stato, che possa venderla o cederla; e che effettivamente la vende e la cede
quando cio e fatto dal suo rappresentante.

Come spetta al sovrano la distribuzione delle terre in patria, cosi gli compete



anche stabilire in quali luoghi e quali prodotti il suddito possa commerciare
all'estero. Infatti, se fosse concesso ai privati di agire in questo campo a loro
discrezione, alcuni di loro sarebbero spinti dal desiderio di guadagno sia a
fornire al nemico mezzi per danneggiare lo Stato, sia a danneggiarlo loro stessi
importando cose che, pur soddisfacendo gli appetiti degli uomini, sono
nondimeno per loro nocive o almeno scarsamente profittevoli. Percio spetta allo
Stato (cioe soltanto al sovrano) ammettere o escludere sia i luoghi sia la materia
del commercio estero.

Inoltre, perché lo Stato sia vitale, non e sufficiente che ciascuno possegga
una porzione di terra o una certa quantita di prodotti o una capacita naturale di
esercitare un'arte utile - e non c'e al mondo arte che non sia necessaria
all'esistenza o al benessere di ogni individuo -; occorre pertanto che gli uomini
ridistribuiscano cio che riescono a risparmiare e mutualmente si trasferiscano le
loro proprieta su cio con scambi o contratti reciproci. spetta quindi allo Stato
(vale a dire al sovrano) fissare il modo in cui va fatto ogni tipo di contratto fra
sudditi (come I'acquistare, il vendere, lo scambiare, il dare o prendere a prestito e
in affitto) e le parole e i segni da cui debba intendersi la loro validita. Tanto basti
(in considerazione del disegno dell'intera opera) per quanto riguarda la materia e
la distribuzione del nutrimento alle diverse parti dello Stato.

Per concozione intendo la trasformazione di tutti i prodotti, che non vengano
subito consumati e che siano destinati a fornire il nutrimento per il tempo a
venire, in qualche cosa di egual valore e al tempo stesso mobile si da non
impedire lo spostamento degli uomini da un luogo all'altro e al fine di render
loro possibile di ottenere in qualsiasi luogo il nutrimento ivi disponibile. Cio
altro non e che l'oro, I'argento e il denaro. Infatti 1'oro e 1'argento, essendo (come
accade) altamente apprezzati pressoché in tutti i Paesi del mondo, costituiscono
per le nazioni una comoda misura del valore di tutte le cose; e il denaro (quale
che sia la materia di cui il sovrano di uno Stato lo conia) costituisce per i sudditi
dello Stato una misura sufficiente del valore di tutte le altre cose. Per mezzo di
tali misure, tutti i beni, mobili e immobili, sono resi capaci di seguire un uomo in
ogni luogo ove soggiorni, sia all'interno sia all'esterno della sua residenza
ordinaria; e il denaro, nel quale sono stati trasformati, passa da un uomo all'altro
all'interno dello Stato e circola nutrendo (al suo passaggio) ogni parte di
quest'ultimo. Sicché questa concozione e per dir cosl la sanguificazione dello
Stato; in maniera analoga, infatti, viene prodotto il sangue naturale dai frutti
della terra e, circolando, nutre, strada facendo, ogni membro del corpo umano.

L'argento e 1'oro, poiché traggono valore dalla loro stessa materia, hanno, in
primo luogo, il privilegio che il loro valore non puo essere modificato dal potere
né di uno né di piu Stati in quanto sono la misura comune dei prodotti di tutti i



luoghi, mentre il valore della moneta non preziosa puo essere facilmente
accresciuto o diminuito. Essi hanno, in secondo luogo, il privilegio di far
muovere gli Stati e, quando e necessario, di far protendere le loro braccia nei
Paesi stranieri in modo da poter rifornire di provviste non solo i sudditi privati in
viaggio, ma anche interi eserciti. Per contro la moneta che non é valutata per la
materia ma per il conio del luogo, non potendo sopportare cambiamenti d'aria, ha
efficacia solo in patria; dove e anche soggetta ai mutamenti della legislazione e
pertanto a subire diminuzione di valore, sovente con pregiudizio di coloro che la
posseggono.

I canali e le vie attraverso cui il denaro e convogliato verso 1'uso pubblico
sono di due sorte: la prima lo porta alle casse dello Stato, la seconda lo riconduce
fuori per i pagamenti pubblici. Alla prima sorta appartengono collettori, esattori
e tesorieri, alla seconda ancora i tesorieri e i funzionari incaricati del pagamento
dei diversi funzionari pubblici e privati. E anche in cio l'vomo artificiale
mantiene la sua rassomiglianza con quello naturale, le cui vene ricevono il
sangue dalle diverse parti del corpo e lo portano al cuore, dove viene rivivificato
e dal cuore ancora inviato fuori attraverso le arterie per rianimare e render capaci
di movimento tutte le membra del corpo.

La progenie o i figli di uno Stato sono quelli che chiamiamo "insediamenti" o
"colonie", vale a dire gruppi di uomini inviati fuori dello Stato sotto un capo o
un governatore a popolare un paese straniero disabitato, o reso privo di abitanti
con la guerra. Quando una colonia e fondata, i suoi abitanti o costituiscono uno
Stato a sé stante, sciolto dalla soggezione al sovrano che li ha inviati (come
fecero molti Stati del tempo antico) - nel qual caso lo Stato da cui provengono e
chiamato metropoli o madre e non pretende dalla colonia piu di quanto i padri
richiedano ai figli che hanno emancipato e liberato dal loro governo domestico,
ossia onore e amicizia -, oppure essi rimangono uniti alla loro metropoli, come
nel caso delle colonie del Popolo Romano, e allora non e uno Stato a sé stante
ma una provincia e una parte dello Stato che 1'ha inviata. Cosicché il diritto delle
colonie (salvo l'onore e l'alleanza dovuti alle metropoli) dipende interamente
dalla licenza o dalle lettere con cui il loro sovrano le autorizza a insediarsi.



Capitolo venticinquesimo.

IL CONSIGLIO.

Nulla rende evidente quanto fallace sia il giudicare la natura delle cose
mediante le accezioni comuni e incostanti delle parole, piu della confusione fra
consigli e comandi, che sorge dalla forma imperativa comune a entrambi e a
molti altri casi ancora. Infatti le parole "Fa' questo" sono proprie non solo di chi
comanda, ma anche di chi da consigli e di chi esorta. Nondimeno ben pochi non
vedono che si tratta di cose assai differenti, o non sanno distinguere fra esse
quando sia loro chiaro chi parla, a chi viene rivolto il discorso e in che
circostanza. Eppure quando queste espressioni si trovano negli scritti e non si sa
- 0 non si vuole - affrontare un esame delle circostanze, talvolta si scambiano i
precetti dei consiglieri con quelli di chi comanda, talaltra si fa il contrario, a
seconda di quello che meglio si accorda con le conclusioni cui si vuol giungere o
con le azioni che si intende approvare. Per evitare tali errori e per restituire ai
termini di comandare, consigliare ed esortare i loro propri e specifici significati,
li definisco come segue.

Si ha COMANDO la dove si dice "Fa' questo" o "Non fare questo”, e non ci
si attende nessun'altra ragione che la volonta di colti che lo dice. Donde segue
manifestamente che colui che impartisce un comando mira con cio al proprio
vantaggio; l'unica ragione del comando e infatti la sua volonta, e l'oggetto
proprio della volonta di ogni uomo e un qualche bene personale.

Si ha CONSIGLIO allorché si dice "Fa™ o "Non fare questo" non avendo
nessun'altra motivazione che il beneficio che ne deriva a colui cui ci si rivolge.
Donde risulta chiaramente che colui che da il consiglio (qualsiasi cosa si
prefigga) ha di mira soltanto il bene di colui al quale rivolge il consiglio
medesimo.

Pertanto la prima grande differenza fra consiglio e comando e che il
comando mira al beneficio di chi lo impartisce, mentre il consiglio al beneficio
di colui che lo riceve. Donde scaturisce un'altra differenza: che un uomo puo
essere obbligato a fare cio che gli viene comandato - come quando ha convenuto
di obbedire -, ma non puo essere obbligato a fare quello che gli viene
consigliato, poiché il danno derivante dal non seguire il consiglio ricade su di



lui; se, invece, avesse convenuto di seguirlo, allora il consiglio avrebbe mutato la
propria natura in quella di comando. Una terza differenza € che nessuno puo
pretendere di avere il diritto di dare consigli a un altro, poiché il consigliare e
incompatibile con la ricerca di benefici personali, mentre richiedere il diritto di
dar consigli a un altro denota la volonta di venire a conoscerne i disegni, o di
guadagnare per sé qualche altro bene; cosa che e (come ho detto prima) I'oggetto
proprio della volonta di ogni uomo.

Alla natura del consiglio appartiene anche che, qualsiasi esso sia, chi lo
richiede non puo, senza violare l'equita, accusare o punire per esso. Infatti,
chiedere consiglio a un altro significa permettergli di dare quello che egli ritiene
il migliore. Di conseguenza, chi da consiglio al proprio sovrano (monarca o
assemblea che sia) quando questi glielo chiede, non puo, secondo equita, essere
punito per un consiglio che, a prescindere dalla conformita o difformita rispetto
all'opinione cui giungera la maggioranza, sia comunque appropriato alla
questione in discussione. Se infatti del parere dell'assemblea si potesse avere
notizia prima della fine del dibattito, allora i suoi membri non dovrebbero né
chiedere né ricevere alcun ulteriore consiglio; rappresentando il parere
dell'assemblea la risoluzione del dibattito e la fine di ogni deliberazione. Di
solito chi chiede consiglio ne e l'autore, percio non puo punire per esso; e cio che
non puo il sovrano, non puo nessun altro. Ma se un suddito consiglia a un altro
di fare qualcosa di contrario alle leggi - che il consiglio derivi da intenzione
malvagia o anche soltanto da ignoranza - puo essere punito dallo Stato; poiché
l'ignoranza della legge non é una scusa valida dove ognuno e tenuto a prendere
notizia delle leggi cui e soggetto.

Il consiglio accompagnato, in colui che lo da, da segni di pressante desiderio
che venga seguito o, per dirla piu brevemente, "il consiglio dato
pressantemente”, prende il nome di ESORTAZIONE e DISSUASIONE. Infatti
colui che esorta non mostra deduttivamente le conseguenze di cio che consiglia
di fare, e non si attiene nell'esortazione al rigore del ragionamento corretto, ma
spinge all'azione la persona cui da il consiglio, mentre colui che dissuade la
distoglie da essa. Percio coloro che esortano o dissuadono tengono conto, nei
loro discorsi e nella deduzione delle ragioni, del peso delle passioni e opinioni
comuni degli uomini, e fanno uso di similitudini, metafore, esempi e altri
strumenti dell'oratoria per persuadere gli ascoltatori dell'utilita, dell'onore o della
giustizia del loro consiglio.

Donde puo dedursi che: primo, 1'esortazione e la dissuasione sono dirette al
bene di colui che da il consiglio, non di colui che lo chiede; il che e contrario al
dovere del consigliere, il quale (per la definizione di consiglio) dovrebbe
preoccuparsi del bene di colui che egli consiglia, non del proprio. E, che questi,



con il proprio consiglio, abbia di mira il vantaggio personale, bastano a rendere
manifeste l'insistenza e la premura con cui raccomanda, nonché il modo artato
con cui da consigli che, non essendogli stati richiesti e provenendo da sue
motivazioni, sono diretti principalmente al suo proprio beneficio e solo
accidentalmente (se non per nulla) al bene di colui che viene consigliato.

Secondo, si ricorre all'esortazione e alla dissuasione soltanto quando si deve
parlare a una moltitudine; poiché, quando il discorso e rivolto a una sola
persona, questa puo interrompere il parlante ed esaminarne le ragioni piu
rigorosamente di quanto possa fare quando faccia parte di una moltitudine; la
quale, troppe persone costituiscono, perché possano disputare e discutere con il
parlante che si rivolge indifferentemente a tutte loro in una volta.

Terzo, coloro che, richiesti di consigliare, esortano e dissuadono, sono
consiglieri corrotti, e - per dir cosi - sedotti dal proprio interesse. Infatti anche se
il loro consiglio fosse il migliore mai dato, non per questo essi diverrebbero
buoni consiglieri; allo stesso modo che non diverrebbe giusto un giudice che
desse una sentenza giusta dietro compenso. Per contro, sono non. solo lecite ma
anche necessarie e commendevoli le esortazioni e le dissuasioni di un uomo che
possa esercitare legittimamente un comando, come un padre sulla sua famiglia o
un condottiero sul suo esercito. In questi casi, pero, non si tratta piu di consigli,
ma di comandji; i quali, quando si riferiscono all'esecuzione di compiti sgradevoli
e faticosi, la necessita - qualche volta - e 'umanita - sempre - suggeriscono di
rendere meno amari impartendoli con incoraggiamenti, e nel tono e nella forma
di consiglio piuttosto che nell'aspro linguaggio del comando.

Esempi della differenza fra comando e consiglio possiamo ricavare dalle
forme di discorso che li esprimono nella Sacra Scrittura. «Non avere altri dei
fuorché me», «Non farti alcun idolo», «Non pronunziare il nome di Dio invano»,
«Santifica il sabato», «Onora i genitori», «Non uccidere», «Non rubare»,
eccetera sono comandi, poiché la ragione per la quale dobbiamo ad essi obbedire
e derivata dalla volonta di Dio nostro re, al quale siamo obbligati a obbedire. Ma
queste parole: «Vendi tutto quello che hai, dallo ai poveri e seguimi», sono
consiglio, poiché e da un nostro bene che ricaviamo la ragione per agire cosi;
bene che ¢ il seguente: che avremo un "tesoro in cielo". Queste parole: «Andate
nel villaggio di fronte a voi, troverete un'asina legata e il suo puledro;
scioglietela e portatemela» sono comando, infatti coloro che ad esse adempirono
ricavarono la ragione per farlo dalla volonta del loro Maestro. Ma queste parole:
«Pentitevi e siate battezzati nel nome di Gesu» sono consiglio, poiché la ragione
per cui dovremmo fare queste cose mira a un beneficio non gia di Dio
Onnipotente - il quale rimarra sempre re quale che sia la maniera in cui ci
ribelliamo - bensi di noi stessi, che non abbiamo altri mezzi per evitare la



punizione pendente sopra di noi per i nostri peccati.

Come si e ora ricavata la differenza fra consiglio e comando dalla natura del
consiglio, ossia deducendo in base alle conseguenze necessarie o probabili
dell'azione proposta il beneficio o il danno che puo derivare a chi va consigliato,
cosl dalla stessa cosa possono essere derivate le differenze fra consiglieri
"idonei" e "inidonei". Infatti, non essendo l'esperienza che la memoria delle
conseguenze di azioni simili osservate nel passato, e il consiglio che il discorso
con cui quell'esperienza si fa conoscere a un altro, ne segue che le virtu e i difetti
del consiglio sono gli stessi delle virtu e dei difetti intellettuali, e che per la
persona dello Stato i consiglieri tengono il luogo di memoria e di discorso
mentale. Ma a questa somiglianza fra Stato e uomo naturale si unisce una
dissomiglianza di grande importanza, costituita dal fatto che l'vomo naturale
riceve la propria esperienza dagli oggetti naturali del senso, che agiscono su di
lui senza passione o interesse personale, laddove coloro che danno consiglio alla
persona che rappresenta lo Stato, possono avere, e spesso hanno, loro fini
particolari e loro particolari passioni, che rendono i loro consigli sempre sospetti
e molte volte falsi. Pertanto come prima condizione di un buon consigliere
possiamo indicare "che i suoi fini e il suo interesse non siano in contrasto coi fini
e l'interesse di colui che egli consiglia".

Secondo, poiché la funzione di consigliere, quando si viene a deliberare circa
un'azione, e di rendere manifeste le conseguenze in modo che colui che riceve il
consiglio ne venga a conoscenza in maniera precisa e chiara, il consigliere
dovrebbe fare la propria raccomandazione in tal forma di discorso da far
emergere la verita il piu perspicuamente possibile, il che significa, con
ragionamento tanto solido e con linguaggio tanto esplicito, appropriato e
stringato quanto la chiarezza permetta. Pertanto "incompatibili con la funzione di
consigliere sono: inferenze azzardate e non evidenti" (quali sono quelle tratte
basandosi soltanto su esempi o sull'autorita di libri, e quelle che sono non gia
prove di cio che e bene o male ma solo testimonianze di fatti e di opinioni),
"espressioni oscure, confuse e ambigue”, nonché "tutti i discorsi metaforici,
tendenti a eccitare le passioni” (poiché questo modo di discorrere ed espressioni
di questo genere sono utili solo a ingannare e a condurre colui che viene
consigliato verso fini diversi dai suoi).

Terzo, poiché l'abilita nel consigliare deriva dall'esperienza e dal lungo
studio, e nessuno si puo supporre che abbia esperienza di tutte le cose la cui
conoscenza € necessaria all'amministrazione di un grande Stato, "non si puo
presumere che qualcuno sia un buon consigliere, se non in quegli affari nei quali
non solo e molto versato, ma su cui ha anche molto meditato e riflettuto”. In
realta, poiché lo Stato si deve essenzialmente occupare di garantire al popolo la



pace in patria e di difenderlo da invasori stranieri, risultera chiaro che cio
richiede grande conoscenza - non raggiungibile senza studio - delle tendenze del
genere umano, dei diritti del governo, della natura dell'equita, della legge, della
giustizia e dell'onore; e inoltre della forza, delle risorse, della conformazione sia
del proprio Paese, sia di quelli vicini; nonché delle inclinazioni e delle mire di
tutte le nazioni che possono in qualche maniera disturbarlo. Cose che non si
imparano senza molta esperienza e il cui apprendimento - non soltanto di tutte
insieme ma anche singolarmente di ognuna - richiede un'eta matura e
un'osservazione di anni da parte di un uomo dotato di studi piu che ordinari.

La dote intellettuale necessaria per il consigliere, come ho detto sopra (Cap.
8), e il giudizio. Le differenze fra gli uomini su questo punto derivano dalla
diversa educazione, che, in alcuni, e volta a certi studi e oggetti e, in altri, ad
altri. Quando per la costruzione di qualcosa ci sono regole infallibili (come le
regole della geometria per le macchine e gli edifici) tutta 1'esperienza del mondo
non puo eguagliare il consiglio di chi conosce le regole (avendole imparate o
addirittura scoperte). Quando invece non ci sono regole siffatte, il consigliere
migliore e la persona dotata del miglior discernimento in una certa specie
particolare di affari, e colui che ha I'esperienza maggiore.

Quarto, per essere in grado di dare consigli a uno Stato su questioni che
riguardano un altro Stato "e necessario essere al corrente delle informazioni e
delle lettere diplomatiche" di la provenienti, "e di tutte le registrazioni dei trattati
e delle altre transazioni intercorse fra i due Stati"; cosa a cui nessuno puo essere
abilitato, se non chi il rappresentante riterra adatto. Donde chiaramente si vede
come chi non e chiamato a consigliare, non possa avere in tal caso alcun buon
consiglio da imporre.

Quinto, supponendo pari il numero dei consiglieri, si € meglio consigliati
ascoltandoli singolarmente piuttosto che in assemblea; e cio per molte cause. In
primo luogo, ascoltandoli separatamente, si ha il consiglio di ciascuno; mentre in
un'assemblea molti di essi prenderanno posizione con un Si o un No, con
movimenti delle mani o dei piedi, spinti non dal proprio giudizio, ma
dall'eloquenza di un altro, o dalla paura di dispiacere con la propria opposizione
a qualcuno che ha parlato o all'intera assemblea, o anche per timore di apparire
piu tardi a comprendere di coloro che hanno applaudito I'opinione contraria. In
secondo luogo, nell'assemblea che e composta da molti non si puo evitare che ce
ne siano alcuni i cui interessi siano contrari a quelli pubblici; costoro i loro
interessi rendono appassionati, le loro passioni eloquenti, e I'eloquenza trascina
altri dalla loro parte. Infatti le passioni degli uomini, che separate sono moderate
come il calore di tizzoni isolati, in assemblea diventano come molti tizzoni
insieme che si infiammano reciprocamente (specialmente quando essi le



attizzano reciprocamente con le loro orazioni) fino a porre a fuoco lo Stato
pretendendo di consigliarlo. In terzo luogo, ascoltando ognuno separatamente, si
puo esaminare (quando sia necessario) con frequenti interruzioni e obiezioni la
verita o la probabilita delle sue ragioni e la fondatezza delle raccomandazioni
che egli da; cosa che non si puo fare in un'assemblea, dove - per ogni questione
difficile - si e piuttosto storditi e disorientati dalla varieta dei discorsi che la
riguardano, che informati sul partito da prendere. Inoltre, non esiste assemblea
convocata per consigliare, nella quale non siano alcuni che ambiscono a essere
stimati eloquenti nonché esperti di politica, e che danno i loro consigli
preoccupati non gia della proposta avanzata, ma dell'applauso alle loro
variopinte orazioni, fatte di molti fili colorati e di frammenti di autori. Tutto cio
rappresenta quanto meno una molestia che sottrae tempo alla consultazione seria
ed e facilmente evitata seguendo il metodo della consultazione segreta. In quarto
luogo, in deliberazioni che dovrebbero restare segrete (e se ne presentano assai
spesso negli affari pubblici) i consigli di molti - specialmente se dati nelle
assemblee - sono pericolosi, e pertanto le grandi assemblee sono costrette ad
affidare tali incombenze a commissioni piu ridotte e composte di persone che
siano le piu competenti e nella cui lealta si abbia la massima fiducia.

Per concludere, chi e tanto favorevole al farsi consigliare da una grande
assemblea di consiglieri da desiderare o da affidarsi alle sue cure quando e in
questione il matrimonio dei figli, la vendita delle proprie terre, il governo della
propria famiglia, 'amministrazione della propria proprieta privata, soprattutto se
tra i membri dell'assemblea ci sono taluni che non vogliono la sua prosperita?
Meglio cura i propri affari chi si avvale di molti e prudenti consiglieri e interroga
ciascuno di essi separatamente secondo le rispettive competenze, come chi gioca
al tennis servendosi di bravi secondi ognuno posto nel luogo giusto. Ancora
meglio fa chi usa soltanto il proprio giudizio, come colui che non si serve affatto
di alcun secondo. Per contro, peggio di tutti cura i suoi affari chi viene trascinato
in direzioni contrastanti da una struttura assembleare (1) la quale non puo
muoversi se non in forza di maggioranze di opinioni convergenti, la cui
attuazione e poi solitamente ritardata (a causa dell'invidia e dell'interesse) dalla
parte che si oppone. Questi € come un giocatore che venga portato incontro alla
palla, ancorché da buoni giocatori, tuttavia in una carriola o in un'altra struttura
pesante e per di piu ritardata dai giudizi e sforzi contrastanti di coloro che la
spingono, e tanto piu ritardata quanto piu numerosi sono coloro che vi pongono
mano, soprattutto quando fra di essi ce n'e uno o piu che desiderano che quello
perda. Sebbene, dunque, sia vero che molti occhi vedono piu di uno solo,
tuttavia cio non va inteso di molti consiglieri, tranne soltanto quando la
risoluzione finale e di uno solo. Altrimenti detto: poiché diverse sono le



prospettive da cui la stessa cosa € vista da molti occhi - che per di piu tendono a
guardare di sottecchi al loro interesse privato -, quelli che non vogliono fallire il
loro obiettivo, pur servendosi di ambedue gli occhi per guardarsi normalmente
intorno, mirano tuttavia con uno solo. Percio, lungi dal dovere la propria
conservazione alle aperte consultazioni di un'assemblea, ogni grande Stato
popolare la deve piuttosto ai nemici stranieri che lo resero unito, o alla
reputazione di qualche suo uomo eminente, o a un Consiglio segreto di pochi, o
alla paura reciproca di fazioni di pari forze. Quanto agli Stati molto piccoli,
siano essi popolari 0 monarchici, non c'e saggezza umana che possa preservarli
piu di quanto duri la gelosia dei loro potenti vicini.



Capitolo ventiseiesimo.

LE LEGGI CIVILI.

Con LEGGI CIVILI intendo le leggi che gli uomini sono tenuti a osservare
in quanto sono membri non di questo o di quello Stato in particolare ma di uno
Stato. Infatti la conoscenza delle leggi particolari appartiene a coloro che
professionalmente si occupano dello studio delle leggi dei loro vari Paesi, ma la
conoscenza della legge civile in generale spetta a ciascuno. L'antica legge di
Roma era chiamata "legge civile", dalla parola "Civitas" che significa Stato; e
quei Paesi che, essendo stati soggetti all'Tmpero Romano e governati sotto quella
legge, ne conservano ancora la parte che ritengono conveniente, la chiamano la
legge civile, per distinguerla dalle altre loro leggi civili. Ma non é di queste che
io intendo qui parlare, giacché il mio obiettivo non e quello di mostrare quale sia
la legge di questo o quel Paese, ma che cosa sia la legge; come hanno fatto
Platone, Aristotele, Cicerone e altri, senza assumersi l'onere di uno studio
professionale della legge.

Innanzi tutto e manifesto che la legge in generale non e consiglio ma
comando; non comando di un uomo qualunque a un altro, ma solo di chi lo
rivolge a un altro precedentemente obbligato a obbedirgli. Quanto a legge
«civile», vi si aggiunge soltanto il nome della persona che comanda, che e la
"Persona Civitatis", la persona dello Stato.

Cio considerato, definisco la legge civile in questa maniera: LEGGE CIVILE
"e per ogni suddito l'insieme delle norme che, oralmente, per iscritto, o con altro
segno sufficiente a manifestare la volonta, lo Stato gli ha ordinato di applicare
per distinguere il diritto dal torto; vale a dire cio che € contrario alla norma da
cio che non lo e".

In questa definizione non c'é nulla che non sia evidente a prima vista.
Chiunque, infatti, vede che alcune leggi sono rivolte a tutti i sudditi, altre a
province e professioni particolari, altre ancora a individui particolari, e che sono
quindi leggi per ognuno di coloro cui il comando e diretto e per nessun altro.
Chiunque altresi vede che le leggi sono i criteri del giusto e dell'ingiusto, nulla
essendo reputato ingiusto che non sia contrario a qualche legge. Parimenti va da
sé che nessuno possa fare le leggi se non lo Stato, poiché la nostra soggezione e



solo verso lo Stato, e che i comandi inoltre debbono essere espressi con segni
inequivoci (1) poiché altrimenti non si sa come obbedire a essi. Inoltre tutto cio
che puo essere inferito da questa definizione con deduzioni necessarie deve
essere riconosciuto come vero; e da essa deduco, dunque, quanto segue.

1. In tutti gli Stati il legislatore e unicamente il sovrano - sia questi un solo
uomo, come nella monarchia, sia un'assemblea, come nella democrazia o
nell'aristocrazia. Il legislatore, infatti, e colui che fa la legge e soltanto lo Stato
prescrive e comanda l'osservanza di quelle norme che chiamiamo legge; percio il
legislatore e lo Stato. Sennonché lo Stato non e una persona, né ha la capacita di
fare alcunché se non per mezzo del rappresentante (cioe del sovrano); percio il
sovrano e l'unico legislatore. Per la stessa ragione nessuno, se non il sovrano,
puo abrogare una legge in vigore; poiché una legge non e abrogata se non da
un'altra legge che ne proibisce |'esecuzione.

2. Il sovrano di uno Stato, sia un'assemblea o un solo uomo, non e soggetto
alle leggi civili. Infatti, avendo il potere di fare e abrogare le leggi, puo liberarsi
quando vuole dalla loro soggezione revocando le leggi che lo impacciano e
facendone di nuove; sicché ne era gia libero prima. Libero e infatti colui che puo
essere libero quando voglia, e non e possibile che una persona si obblighi verso
se stessa, poiché chi puo legare puo anche sciogliere e dunque chi e obbligato
soltanto verso di sé non e obbligato affatto.

3. Quando una consuetudine che duri da molto tempo acquista l'autorita di
legge, non e la lunghezza del tempo che le conferisce autorita, ma la volonta del
sovrano manifestata dal silenzio (poiché il silenzio e talvolta indice di consenso),
ed e legge solo finché dura il silenzio del sovrano su di essa. Pertanto quando il
sovrano debba affrontare una questione di diritto sollevata non sulla base della
sua volonta presente ma di leggi gia esistenti, la lunghezza del tempo non
pregiudica in alcun modo il suo diritto, e la questione deve essere giudicata sulla
base dell'equita. Infatti sono molte le sentenze ingiuste che, basate soltanto su
prassi non controllate, si perpetuano da piu tempo di quanto si possa ricordare. E
i nostri giuristi considerano legge soltanto le consuetudini ragionevoli, mentre
ritengono che quelle cattive vadano abolite. Ma il giudizio su cio che e
ragionevole e su cio che va abolito spetta a colui che fa la legge, ossia
all'assemblea sovrana o al monarca.

4. La legge di natura e la legge civile si contengono reciprocamente e sono di
pari estensione. Infatti le leggi di natura, consistenti nell'equita, nella giustizia,
nella gratitudine e nelle altre virtu morali da queste dipendenti, nello stato di
natura (come ho detto sopra alla fine del Cap. 15) non sono propriamente leggi,
ma qualita che rendono gli uomini inclini alla pace e all'obbedienza. Realmente
leggi esse divengono solo quando viene istituito lo Stato - non prima - in quanto



sono i comandi dello Stato e con cio anche leggi civili: e infatti il potere sovrano
che obbliga gli uomini a rispettarle. Effettivamente, a fronte delle divergenze dei
privati, per dichiarare che cosa siano l'equita, la giustizia e la virtu morale e per
renderle vincolanti, c'e bisogno di prescrizioni da parte del potere sovrano e di
punizioni prescritte per coloro che le infrangono; prescrizioni che sono dunque
parte della legge civile. In tutti gli Stati del mondo percio la legge di natura e
parte della legge civile e reciprocamente la legge civile e parte dei dettami di
natura, poiché la giustizia - vale a dire il rispetto dei patti e il dare a ciascuno il
suo - e un dettame della legge di natura. Ora, siccome ogni suddito di uno Stato
si e impegnato a obbedire alla legge civile (vuoi ciascuno con ciascun altro
quando si riuniscono per scegliere un rappresentante comune, Vuoi 0gnuno
singolarmente col rappresentante stesso quando, sottomessi alla spada,
promettono obbedienza per aver salva la vita), ne segue che l'obbedienza alla
legge civile fa parte della legge di natura. Sicché legge naturale e legge civile
non sono differenti specie di legge, ma differenti parti della legge - di cui la parte
scritta e chiamata civile e quella non scritta, naturale -; mentre il diritto naturale,
cioe la liberta naturale dell'uomo, puo essere ridotto e limitato: anzi, il fine del
fare le leggi non e altro che tale limitazione; senza la quale non e possibile pace
veruna. La legge non é stata introdotta nel mondo se non per limitare la liberta
naturale dei singoli uomini, in maniera tale che essi non potessero recarsi
reciprocamente offese e piuttosto si aiutassero e si unissero contro un comune
nemico.

5. Se il sovrano di uno Stato sottomette un popolo che ha vissuto sotto altre
leggi scritte, e lo governa dopo la conquista con le stesse leggi da cui era
governato prima, queste leggi sono nondimeno le leggi civili del vincitore e non
dello Stato vinto. Infatti il legislatore non e colui per la cui autorita le leggi
furono primieramente fatte, ma colui per la cui autorita continuano ora a essere
leggi. Pertanto, allorché all'interno dei domini di uno Stato sussistono diverse
province e in queste province differenze di leggi - le quali sono comunemente
chiamate le consuetudini di ogni singola provincia -, non si deve pensare che
queste consuetudini vigano solo in forza della lunghezza del tempo cui
risalgono, ma bisogna comprendere che una volte esse furono leggi - scritte o in
altro modo rese note - in quanto costituzioni e statuti dei sovrani di quelle
province, e che ora sono leggi non in virtu del tempo ma in quanto costituzioni
dei sovrani attuali. D'altronde una legge non scritta, che venga generalmente
osservata in tutte le province di un dominio e la cui applicazione sia scevra di
ogni iniquita, non puo essere altro che una legge di natura, obbligante
ugualmente tutti gli uomini.

6. Visto, dunque, che tutte le leggi, scritte e non scritte, ricevono la loro



autorita e forza dalla volonta dello Stato - cioe dalla volonta del rappresentante,
che in una monarchia e il monarca e in altri Stati I'assemblea sovrana - qualcuno
potrebbe chiedersi donde derivino le opinioni che si incontrano nei libri di
eminenti giuristi di diversi Stati, i quali fanno dipendere, direttamente o come
conseguenza, il potere legislativo da privati cittadini o da giudici subordinati.
Come, ad esempio, 'opinione "che la legge consuetudinaria e sotto l'esclusivo
controllo del Parlamento"; cosa che e vera solo nel caso di un Parlamento che
possieda il potere sovrano e non possa riunirsi o sciogliersi se non a propria
discrezione. Se infatti qualcun altro avesse il diritto di scioglierlo allora avrebbe
anche il diritto di controllarlo e, conseguentemente, di controllare cio che e sotto
il suo controllo. In mancanza, dunque, di tale diritto, il controllo delle leggi non
e detenuto dal "parlamentum”, ma dal "Rex in Parlamento". Inoltre, quando un
parlamento e sovrano, se anche non avesse, per una causa qualsiasi, mai raccolto
dai Paesi soggetti tanti uomini e tanto saggi, tuttavia non per questo motivo si
crede che tale assemblea ha acquistato il potere legislativo. "Item" a proposito
dell'opinione che le due braccia di uno Stato sono "la forza e la giustizia, la
prima delle quali risiede nel re e l'altra si trova nelle mani del Parlamento": come
se potesse sussistere uno Stato in cui la forza fosse in una mano che la giustizia
non avesse l'autorita di comandare e governare.

7. I nostri giuristi convengono che la legge non puo mai essere contro la
ragione, e che legge e non la lettera - ossia ogni interpretazione letterale di essa -
ma quella che e conforme alla intenzione del legislatore. Questo e vero, ma il
dubbio e un altro: di chi sia quella ragione che andra accettata come legge. Non
ogni ragione privata - ché altrimenti ci sarebbe nelle leggi tanta contraddizione
quanta ce n'e nelle Scuole -, ma nemmeno (come vorrebbe Sir Edward Coke)
"una ragione artificialmente affinata con lunghi studi, osservazioni ed
esperienze" (come era la sua). Infatti, per un verso non e da escludere che il
lungo studio possa accrescere e rafforzare pareri erronei; per un altro, quando si
costruisce su false. fondamenta, piu grande e la costruzione, maggiore e la
rovina; e infine la ragione e le risoluzioni di coloro che si applicano allo studio e
all'osservazione per pari tempo e con pari diligenza sono e restano
necessariamente discordanti. Cosicché a far legge non e la "Juris prudentia”, o
saggezza dei giudici subordinati, ma la ragione e il comando di questo nostro
uomo artificiale, lo Stato. Inoltre, il fatto che lo Stato mediante il rappresentante
sia un'unica persona rende difficile che sorgano contraddizioni fra le leggi; e,
quando ne insorgano, una stessa ragione puo eliminarle con l'interpretazione o la
modificazione della legge. In tutte le Corti di giustizia e il sovrano (ossia la
persona dello Stato) che giudica, e il giudice subordinato deve prestare
attenzione alla ragione che muoveva il suo sovrano a fare una certa legge,



affinché a quella ragione sia conforme la sua sentenza, che allora é la sentenza
del suo sovrano e in caso contrario e solo la sua, ed e ingiusta.

8. Dal fatto che la legge e un comando, e che un comando consiste in una
dichiarazione o manifestazione della volonta di colui che comanda - mediante
voce, scrittura o qualche altro sicuro segno della medesima volonta - si puo
comprendere che il comando dello Stato e legge solamente per coloro che hanno
i mezzi per prenderne cognizione. Per mentecatti di natura, infanti e pazzi non
c'e legge - non piu almeno che per le bestie brute -, né essi sono passibili del
titolo di giusti o ingiusti, poiché non hanno mai avuto la capacita di stipulare
alcun patto o di comprenderne le conseguenze. Quindi non assunsero mai l'onere
di autorizzare le azioni di un sovrano, come debbono fare coloro che
costituiscono uno Stato. E come sono scusati coloro che la natura, o un
accidente, ha privato della conoscenza di tutte le leggi in generale; cosi anche
ogni uomo, a cui un incidente non derivante dalla sua volonta abbia tolto i mezzi
per prendere cognizione di una legge particolare, e scusato se non la osserva.
Anzi, a parlare propriamente, quella legge non e per lui legge. E' percio
necessario considerare a questo punto quali dimostrazioni e segni siano
sufficienti per la conoscenza di cio che e legge; vale a dire di cio che e la volonta
del sovrano - sia nella forma di governo monarchica sia nelle altre.

In primo luogo, una legge che obblighi tutti i sudditi senza eccezione, che
non sia scritta né in alcun altro modo resa pubblica nei luoghi in cui essi possano
prenderne conoscenza, € una legge di natura. Infatti una legge che gli uomini
debbano riconoscere come tale non attraverso le parole di altri uomini, ma
ciascuno mediante la propria ragione, deve configurarsi come qualcosa in
accordo con la ragione di tutti; il che non puo accadere a nessuna legge tranne
che alla legge di natura. Le leggi di natura non hanno pertanto bisogno di
nessuna pubblicazione o proclamazione in quanto contenute in quest'unica
proposizione accettata da tutti: "Non fare agli altri cio che riterresti irragionevole
che dagli altri ti fosse fatto".

In secondo luogo se una legge obbliga soltanto una categoria di persone o un
individuo particolare e non e scritta né resa pubblica attraverso la parola, allora
anch'essa e una legge di natura ed e conosciuta per mezzo degli stessi indici e
segni che contraddistinguono quella categoria dagli altri sudditi. Infatti
qualsivoglia legge non scritta, o non resa pubblica in qualche altra maniera da
colui che la fa legge, puo venir conosciuta da chi deve ad essa obbedire solo
mediante la propria ragione ed e quindi non solo legge civile ma anche naturale.
Ad esempio, quando il sovrano impiega un ministro pubblico senza istruzioni
scritte su cio che deve fare, questi e obbligato a considerare come istruzioni i
dettami della ragione. Cosl, se quegli nomina un giudice, il giudice deve sapere



che le proprie sentenze debbono essere conformi alla ragione del sovrano; ed
essendo questa sempre da intendersi come coincidente con l'equita, a
quest'ultima egli e vincolato dalla legge di natura. Oppure, se ¢ un ambasciatore,
deve prendere come direttive (in tutte le cose non contenute nelle sue istruzioni
scritte) cio che la ragione detta essere piu utile all'interesse del suo sovrano; e lo
stesso vale per tutti i ministri della sovranita, sia pubblici sia privati. Tutte queste
istruzioni della ragione naturale possono essere comprese sotto 1'unico nome di
"fedelta", che e una componente della giustizia naturale.

Fatta eccezione per la legge di natura, appartiene all'essenza di tutte le altre
leggi 'esser portate a conoscenza di ognuno che sara obbligato a obbedire a esse,
rendendole note attraverso la parola o la scrittura o qualche altro atto che si
sappia che derivi dall'autorita sovrana. Infatti la volonta di un altro puo essere
intesa soltanto per mezzo delle sue parole, o di altri atti, oppure per mezzo di
congetture basate sui suoi scopi e intenti; che, nel caso della persona dello Stato,
vanno sempre supposti conformi a equita e ragione. Molte volte, nei tempi
antichi, prima che si diffondesse 1'uso delle lettere, le leggi venivano messe in
versi affinché il popolo rozzo, trovando piacevole cantarle o recitarle, potesse
piu facilmente trattenerle nella memoria. Per la stessa ragione Salomone
consiglia di legare i dieci Comandamenti (Proverbi 7.3) alle dieci dita. Quanto
alla legge che Mose diede al popolo di Israele nel rinnovare il patto
(Deuteronomio 11.19), egli ordino di insegnarla ai figli - parlandogliene sia in
casa sia in cammino, sia nel coricarsi sia nel levarsi -, di scriverla sugli stipiti e
le porte delle case, e di radunare (Deuteronomio 31.12) il popolo - uomini,
donne e bambini - perché ne ascoltasse la lettura.

Né basta che la legge sia scritta e resa pubblica; occorre anche che ci siano
chiari segni che essa deriva dalla volonta del sovrano. Infatti i privati, quando
abbiano - o pensino di avere - abbastanza forza per realizzare i loro ingiusti
progetti e condurli impunemente secondo i loro fini ambiziosi, son capaci di
rendere pubblico come legge quello che piu a loro aggrada, ignorando o
addirittura opponendosi all'autorita legislativa. Percio e necessario non solo che
la legge sia resa pubblica, ma anche che sia corredata di segni sufficienti a
dimostrarne I'autore e l'autorita. Autore o legislatore che in ogni Stato si suppone
conosciuto poiché e il sovrano; il quale, essendo stato istituito per consenso di
tutti, e da supporre sufficientemente noto a tutti. Vero e che l'ignoranza e la
presunzione degli uomini sono per lo piu tali che, quando sia svanito il ricordo
della iniziale istituzione dello Stato, essi non prendono piu in considerazione
quale potere ordinariamente li difenda dai nemici, protegga le loro attivita, e
renda loro ragione allorché subiscono un torto; ma poiché nessuno, appena tenga
conto di cio, puo avere dei dubbi, allora non c'e alcuna scusa per l'ignoranza



concernente il detentore della sovranita. E' un dettame della ragione naturale e,
conseguentemente, una evidente legge di natura, che nessuno debba indebolire il
potere, la cui protezione egli stesso ha richiesto o consapevolmente accettato
contro altri. Pertanto, su chi sia il sovrano, nessuno, se non per sua colpa, puo
avere alcun dubbio (qualunque cosa suggeriscano i malvagi). La difficolta
consiste piuttosto nell'accertamento che Il'autorita derivi effettivamente dal
sovrano; difficolta il cui superamento dipende dalla conoscenza dei pubblici
registri, dei pubblici Consigli, dei pubblici ministri, e dei pubblici sigilli, da cui
tutte le leggi sono sufficientemente autenticate. Autenticate, dico, non
autorizzate, poiché 'autenticazione e solo testimonianza e registrazione, non cio
che conferisce autorita alla legge e che consiste soltanto nell'essere comando del
sovrano.

Ove pertanto si tratti di accertare l'esistenza di un torto sulla sola base della
legge di natura, vale a dire della comune equita, la sentenza del giudice, che per
mandato ha l'autorita di celebrare tali processi, e una sufficiente attestazione
dell'autorita della legge di natura in quel caso particolare. Infatti, il consiglio di
una persona che professi lo studio della legge, e certamente utile per evitare la
contesa, ma si tratta soltanto di un consiglio; e il giudice che deve dire quale sia
la legge dopo aver ascoltato i termini della controversia.

Ma quando si tratta di accertare 1'esistenza di un torto o di un crimine sulla
base della legge scritta, ognuno, prima di fare il torto o di commettere il crimine,
puo (se vuole), ricorrendo direttamente o mediante altri ai registri, essere
sufficientemente informato se € un torto o no. Anzi, deve farlo poiché e illecito il
compiere un atto che si sta per compiere quando si sia in dubbio se sia giusto o
meno e, volendo, ce ne si possa informare. Allo stesso modo chi ritiene di aver
subito un torto in un caso previsto dalla legge scritta della quale egli puo,
direttamente o tramite altri, prendere visione ed esame, e si lamenta prima di
aver consultato la legge, agisce ingiustamente e rivela piuttosto un'attitudine a
vessare gli altri che a pretendere il rispetto del proprio diritto.

Se l'accertamento riguarda 1'obbedienza a un pubblico ufficiale, allora una
sufficiente autenticazione dell'autorita di quest'ultimo e rappresentata dall'aver
preso visione del suo mandato corredato di pubblico sigillo, e dall'averglielo
udito leggere; oppure dall'avere potuto informarsi solo che lo si fosse voluto. In
realta ognuno e obbligato a fare il massimo sforzo per informarsi delle leggi
scritte che possano riguardare le sue azioni future.

Noto il legislatore e rese sufficientemente conoscibili le leggi - wvuoi
attraverso la scrittura vuoi per lume naturale - manca ancora un'altra condizione
molto importante per renderle obbliganti. Infatti non e nella lettera, ma
nell'interpretazione e nel senso, vale a dire nell'autentica interpretazione della



legge (ossia nel significato inteso dal legislatore) che consiste la natura della
legge. Pertanto l'interpretazione di tutte le leggi dipende dall'autorita sovrana, e
interpreti possono essere soltanto coloro che sono incaricati dal sovrano
(unicamente al quale il suddito deve obbedienza). Altrimenti, basta un interprete
astuto per fare assumere alla legge un significato opposto a quello datole dal
sovrano; col che l'interprete diventa il legislatore.

Tutte le leggi, scritte o non scritte, hanno bisogno di interpretazione. Vero é
che la legge di natura, ossia non scritta, e perfettamente chiara per coloro che
fanno uso della loro ragione naturale senza parzialita e passione - il che toglie
ogni scusante a coloro che la violano -; essa tuttavia, se si considera che pochi, o
forse nessuno, sono quelli che non siano qualche volta accecati dall'amor di sé
(1), o da qualche altra passione, diventa la piu oscura di tutte le leggi, e
conseguentemente quella che ha la massima necessita di interpreti capaci.
Quanto alle leggi scritte, se sono brevi, vengono facilmente fraintese a causa dei
significati diversi di una o due parole; se sono lunghe, sono piu oscure per i
significati diversi di molte parole. Cosicché nessuna legge scritta, che sia
formulata in poche o in molte parole, puo essere bene intesa senza una perfetta
comprensione delle cause finali per le quali fu fatta; cause finali di cui e il
legislatore a possedere la conoscenza. Per quest'ultimo, dunque, la legge non
presenta nodo veruno che non possa essere sciolto, sia rendendo espliciti i fini
per disfarlo, sia stabilendo i fini che crede (come fece Alessandro con la spada
per il nodo gordiano) in forza del suo potere legislativo; cosa che nessun altro
interprete puo fare.

In uno Stato, l'interpretazione delle leggi di natura non dipende dai libri di
filosofia morale. L'autorita degli scrittori, non sostenuta da quella dello Stato,
non rende leggi le loro opinioni, per quanto vere possano essere. Ad esempio,
cio che io ho scritto in questo trattato sulle virtu morali e la loro necessita per
raggiungere e mantenere la pace, benché sia una verita evidente, non per questo
e immediatamente legge, ma poiché in tutti gli Stati del mondo e parte della
legge civile. Per quanto, infatti, sia per natura conforme a ragione, tuttavia e
legge in forza del potere sovrano. In caso contrario [ossia se avessero valore di
legge le interpretazioni scritte dagli autori] sarebbe un grave errore chiamare le
leggi di natura leggi non scritte, in presenza di tanti volumi pubblicati in
contraddizione gli uni con gli altri e al loro stesso interno.

L'interpretazione della legge di natura e la sentenza del giudice deputato
dall'autorita sovrana ad ascoltare e risolvere le controversie che da lui
dipendono; e consiste nell'applicazione della legge al caso specifico. Infatti
nell'atto della giudicatura il giudice non fa che considerare se le richieste delle
parti siano conformi alla ragione naturale e all'equita; conseguentemente, la



sentenza che egli da, e l'interpretazione della legge di natura; ed e quella
autentica, non in quanto sua sentenza personale, ma poiché e data in forza
dell'autorita del sovrano, per cui diviene sentenza di quest'ultimo, vale a dire,
legge - in quello specifico caso - per le parti in causa.

Ma, poiché non c'e alcun giudice, né subordinato né sovrano, che non possa
errare in un giudizio basato sull'equita, se successivamente in un altro caso
analogo egli trovasse piu conforme all'equita pronunciare una sentenza opposta
(3), e obbligato a farlo. L'errore non diventa legge per chi lo commette (chiunque
egli sia) né lo obbliga a persistere. Né (per la stessa ragione) diventa legge per
altri giudici che avessero pure giurato di seguirlo. Benché una sentenza
sbagliata, pronunciata in forza dell'autorita conferita dal sovrano, una volta
conosciuta e avallata da questo, equivalga, nell'ambito delle leggi suscettibili di
modifiche, all'istituzione di una nuova legge da applicare in casi simili sotto ogni
minima circostanza, tuttavia, nell'ambito delle leggi immutabili quali sono le
leggi di natura, non e legge né per lo stesso giudice né per altri, in eventuali casi
analoghi successivi. I principi si succedono l'uno all'altro, un giudice va e un
altro viene; di piu, il cielo e la terra passeranno, ma non passera neppure un solo
articolo della legge di natura, perché essa e la legge eterna di Dio. Per questa
ragione neppure tutte insieme le sentenze che siano mai state emanate nel
passato dai giudici possono costituire una legge opposta all'equita naturale. Né
esempi dati da giudici precedenti possono giustificare una sentenza contraria alla
ragione o scaricare un giudice dal peso di studiare in che consiste I'equita (nel
caso che e chiamato a giudicare) sulla base dei principi della propria ragione
naturale. Ad esempio, e contrario alla legge di natura "punire un innocente"; e
innocente € chi si scagiona giudizialmente ed e riconosciuto innocente dal
giudice. Mettiamo ora il caso che un uomo sia accusato di un delitto capitale e,
conoscendo il potere e la perfidia di certi nemici - nonché le frequenti corruzioni
e parzialita dei giudici -, scappi per timore degli eventi; [supponiamo inoltre che]
successivamente catturato e portato dinanzi al legittimo giudice, mostri a
sufficienza di non essere colpevole del crimine e che, pur essendosi discolpato,
sia nondimeno condannato alla confisca dei beni: questa ¢ manifestamente una
condanna di un innocente. Affermo dunque che non c'e alcun luogo al mondo
ove questa possa valere come un'interpretazione della legge di natura o possa
essere resa legge dalle sentenze di giudici che si siano comportati allo stesso
modo nel passato. Chi per primo giudico in quel modo, giudico ingiustamente, e
nessuna ingiustizia puo fungere da modello di giudizio per i giudici successivi.
Una legge scritta puo proibire agli innocenti di fuggire, e questi possono essere
puniti per la loro fuga. Ma che quella fuga dettata dal timore di subire un torto
debba valere come presunzione di colpa dopo che 1'uvomo e stato giudizialmente



assolto dal crimine, e contraria alla natura della presunzione, che non puo piu
sussistere una volta dato il giudizio. Nondimeno cio e incluso nella legge
consuetudinaria d'Inghilterra da un grande giurista. «Se un uomo - egli afferma -,
accusato di fellonia, e innocente e nondimeno fugge per paura, quand'anche si
scagioni giudizialmente della fellonia, tuttavia, se si scopre che e fuggito per
I'accusa di fellonia, dovra subire, malgrado la sua innocenza, la confisca di tutti i
beni - mobili e immobili - e la perdita di crediti e prerogative. Quanto a queste
confische, la legge non ammette alcuna prova contro la presunzione legale della
colpa fondata sulla fuga». Ed ecco "un innocente - che si e discolpato
giudizialmente" - condannato a perdere, "malgrado l'innocenza" e dopo
I'assoluzione, tutti i beni che possiede, sulla base di una presunzione legale
quando nessuna legge scritta gli impediva di fuggire. Se la legge fondasse sulla
sua fuga una presunzione di responsabilita del fatto (che e capitale), la sentenza
dovrebbe essere capitale; ma se la presunzione di responsabilita non riguarda il
fatto, per quale motivo allora [I'accusato] dovrebbe perdere i suoi beni? Questa
non e percio una legge "di Inghilterra”, né la condanna e basata su una
presunzione legale, ma su una presunzione dei giudici. Inoltre e contro la legge
dire che non sara ammessa alcuna prova contro una presunzione legale, poiché
ogni giudice, sia sovrano sia subordinato, che rifiuti di ascoltare una prova,
rifiuta di fare giustizia. Infatti anche se per avventura la sentenza fosse giusta,
tuttavia, i giudici che condannassero senza ascoltare le prove addotte, sarebbero
giudici ingiusti; e la loro presunzione sarebbe solo pregiudizio, che nessuno
dovrebbe portare con sé sullo scranno di giudice - quale che sia il giudizio o
esempio precedente cui intenda rifarsi. Di casi di questa natura, nei quali, per
fedelta ai precedenti, i giudizi vengono pervertiti, ce ne sono altri, ma questo e
sufficiente a mostrare che sebbene la sentenza del giudice sia legge per le parti in
causa, non lo e tuttavia per alcun giudice che gli succeda in quell'ufficio.

Analogamente, quando € in questione il significato di leggi scritte, il loro
interprete non e chi abbia su di esse scritto un commentario. Solitamente, infatti,
i commentari sono piu soggetti a cavilli del testo e necessitano percio di altri
commenti; cosicché non ci sarebbe fine all'interpretazione. Pertanto, a meno che
non ci sia un interprete autorizzato dal sovrano da cui i giudici subordinati non
debbono discostarsi, l'interprete non puo essere che il giudice ordinario, alla
stessa maniera che lo e nei casi di leggi non scritte; e le sue sentenze debbono
essere considerate dalle parti in causa come leggi rispetto a quel caso specifico,
ma non debbono vincolare altri giudici a pronunciare giudizi analoghi in casi
analoghi. Infatti un giudice puo sbagliare anche nell'interpretazione di leggi
scritte, ma nessun errore di un giudice subordinato puo cambiare la legge che
consiste nell'intento generale che ispirava il sovrano (4),



Per le leggi scritte, si e soliti far differenza fra la lettera e lo spirito della
legge. Quando per lettera si intende tutto cio che si puo desumere dalle pure
parole, la distinzione e ben fatta. Infatti tutte le parole - gia in se stesse o nel loro
uso metaforico - hanno significati ambigui che possono essere chiamati in causa
per dar luogo a molti sensi, quando non c'e che un solo senso della legge. Per
contro, se per lettera si intende il senso letterale, allora la lettera e lo spirito - o
intento (6) - della legge sono un tutt'uno, giacché il senso letterale e proprio
quello che il legislatore intendeva dovesse essere significato dalla lettera della
legge. Ora, l'intento del legislatore si suppone sempre che sia l'equita poiché
sarebbe altamente offensivo che un giudice pensasse diversamente del sovrano.
Pertanto, quando i termini della legge non autorizzano pienamente una sentenza
conforme a ragione, egli dovrebbe integrarla con la legge di natura; oppure se il
caso e difficile, rinviare il giudizio finché non riceva un'autorita piu ampia. Ad
esempio, una legge scritta ordina di reinsediare in casa propria con la forza chi
con la forza ne sia stato scacciato. Ora, accada che un uomo lasci vuota la
propria casa per negligenza, e, al ritorno, ne sia tenuto fuori con la forza; per
questo caso non e prevista alcuna legge particolare, ma é evidente che esso e
contenuto in quella stessa legge, altrimenti per quell'vomo non vi sarebbe affatto
alcun rimedio - cosa che e da supporre contraddica l'intenzione del legislatore.
Ancora, la lettera della legge impone di giudicare secondo evidenza.
[Supponiamo che] un uomo sia accusato da falsi testimoni di un fatto che lo
stesso giudice ha visto compiere da un altro e non da colui che e accusato. In
questo caso né si deve seguire la lettera della legge fino alla condanna
dell'innocente, né il giudice deve pronunciare una sentenza in contrasto con
I'evidenza rappresentata dai testimoni, poiché cio sarebbe contro la lettera della
legge; deve invece fare in modo che un altro sia chiamato dal sovrano come
giudice e lui stesso come testimone. Cosicché gli inconvenienti derivanti
dall'applicazione delle pure parole di una legge scritta possono guidarlo
all'intento e, alla luce di questo, a interpretare meglio la legge stessa; mentre
nessun inconveniente puo giustificare una sentenza contro la legge. Del diritto e
del torto giudica, infatti, il giudice, non di cio che e conveniente o scomodo per
lo Stato.

Le capacita richieste a un buon interprete della legge, ossia a un buon
giudice, non sono le stesse di quelle di un avvocato - cioe lo studio delle leggi.
Infatti un giudice, come deve prendere cognizione del fatto solo dai testimoni,
cosl parimenti deve prendere cognizione della legge soltanto dalle costituzioni e
dagli statuti del sovrano chiamati in causa nelle perorazioni o a lui esposti da chi
abbia ricevuto dal potere sovrano l'autorita per farlo. Egli, inoltre, non ha
bisogno di preoccuparsi anticipatamente di cio su cui giudichera, poiché le



notizie che gli serviranno per parlare del fatto gli saranno fornite dai testimoni, e
cio che egli dira in materia di legge apprendera dalle parti peroranti che lo
avranno messo in risalto e opportunamente interpretato essendone autorizzati
(7). I lord del Parlamento di Inghilterra erano giudici, e le cause piu difficili sono
state ascoltate e decise da loro, tuttavia pochi di loro erano molto versati nello
studio delle leggi e ancora meno ne facevano professione; e benché si
consultassero con giuristi incaricati di essere all'uopo presenti in Parlamento,
nondimeno solo loro avevano l'autorita di pronunciare la sentenza. Allo stesso
modo, i dodici uomini del popolo, che nei processi ordinari fungono da giudici,
appurano con la loro sentenza non soltanto il fatto ma anche il diritto e si
pronunciano nettamente per il querelante o per il querelato. Cio vuol dire che
sono giudici non soltanto del fatto ma anche del diritto, ossia che
nell'accertamento della sussistenza di un delitto non soltanto decidono se sia
stato commesso O no, ma anche se sia "assassinio, omicidio, fellonia,
aggressione" e cosl via, che sono determinazioni di legge. Ma poiché si suppone
che essi non conoscano direttamente le leggi, c'e qualcuno che ha l'autorita di
informarli su quella relativa al caso particolare di cui essi devono giudicare;
cionondimeno, se essi non giudicano in conformita a quanto quegli dice loro,
non sono per questo soggetti ad alcuna sanzione - a meno che non si dimostri
che lo abbiano fatto contro la loro coscienza, o che siano stati corrotti con
compensi.

Le cose che fanno un buon giudice, o un buon interprete delle leggi, sono, in
primo luogo, una "corretta comprensione" di quella fondamentale legge di natura
chiamata "equita"; il che, dipendendo non dalla lettura degli scritti di altri uomini
ma dalla bonta della propria ragione naturale e dalla riflessione, si suppone non
manchi soprattutto in coloro che hanno il massimo agio e la massima
inclinazione a riflettere sull'equita. In secondo luogo, "il disprezzo delle
ricchezze non necessarie”" e delle promozioni. In terzo luogo, "la capacita, nel
giudicare, di deporre ogni timore, rabbia, odio, amore e compassione". In quarto
e ultimo luogo, "pazienza e attenzione diligente nell'ascoltare, memoria per
trattenere, assimilare e utilizzare quello che si e ascoltato”.

Le leggi sono state differenziate e ripartite in diversi modi secondo i
differenti metodi di coloro che hanno scritto su di esse. Si tratta infatti di
qualcosa che non dipende dalla natura ma dagli scopi di chi scrive, e che e
subordinato al metodo di ciascuno. Nelle Istituzioni di Giustiniano troviamo
sette classi di leggi civili:

1. "Editti, Costituzioni e Lettere del Principe", ossia dell'imperatore (poiché
questi deteneva l'intero potere del popolo). A queste leggi corrispondono i
Proclami (8) del re d'Inghilterra.



2. "Decreti di tutto il popolo di Roma" (Senato compreso), quando questo
veniva interrogato dal Senato. All'inizio furono leggi in virtu del potere sovrano
che risiedeva nel popolo, e i Decreti non abrogati dagli imperatori rimasero leggi
in forza dell'autorita imperiale. Infatti tutte le leggi che vincolano sono intese
esser leggi in base all'autorita di chi ha il potere di abrogarle. In qualche modo
gli Atti del Parlamento di Inghilterra sono simili a queste leggi.

3. "Decreti della plebe" (il Senato e escluso), quando questa veniva
interrogata dal tribuno del popolo. Quelli che non furono abrogati dagli
imperatori rimasero leggi per autorita imperiale. Simili a questi, in Inghilterra,
erano le Ordinanze (9) della Camera dei Comuni.

4. "Senatus consulta” o "Ordinanze del Senato". Quando il popolo di Roma
divenne tanto numeroso da non poter piu essere riunito in assemblea,
l'imperatore ritenne opportuno che si dovesse consultare il Senato in sua vece.
Queste leggi hanno qualche somiglianza con gli Atti del Consiglio.

5. "Editti dei Pretori" e (in alcuni casi) degli "Edili", i quali corrispondono ai
presidenti delle Corti di giustizia d'Inghilterra.

6. "Responsa Prudentum", che sono le sentenze e le opinioni di quei giuristi
ai quali l'imperatore aveva dato l'autorita di interpretare la legge e di dare
risposte a coloro che domandavano il loro parere in materia di legge. Risposte
che i giudici, nel giudicare, erano obbligati a osservare dalle Costituzioni
dell'imperatore. Sarebbero come le Raccolte dei casi giudicati (10) se gli altri
giudici fossero obbligati dalla legislazione inglese a osservarle. Infatti gli autori
di questi giudizi basati sulla legge consuetudinaria d'Inghilterra non fungono
propriamente da giudici ma da "Juris Consulti", del cui consiglio in materia di
legge devono avvalersi i giudici, che sono o i lord o le giurie di dodici uomini
delle varie regioni.

7. Sono pure leggi effettive per tacito consenso dell'imperatore le
"consuetudini non scritte" (che per loro natura sono simili alla legge) nel caso in
cui non siano contrarie alla legge di natura.

Un'altra divisione e quella fra leggi "naturali" e leggi "positive". Le
"naturali" sono leggi dall'eternita e si dicono non solo naturali ma anche "morali"
poiché consistono nelle virtt morali - come la giustizia, I'equita e tutti gli abiti
mentali favorevoli alla pace e alla carita - di cui ho gia parlato nei Capp. 14 e 15.

Le "positive" non sono leggi dell'eternita ma sono fatte dalla volonta di
coloro che hanno avuto il potere sovrano sugli altri; e sono o scritte o rese note
agli uomini attraverso qualche altra dimostrazione della volonta del legislatore.

Inoltre, delle leggi positive alcune sono "umane", altre "divine". E delle leggi
positive umane alcune sono "distributive", altre "penali". "Distributive" sono
quelle che fissano i diritti dei sudditi, rendendo chiaro a ciascuno di essi cio in



forza di cui acquista e mantiene la proprieta di terre e beni, nonché diritti e
liberta di azione; queste leggi si rivolgono a tutti i sudditi. "Penali" sono quelle
che stabiliscono la pena che dovra essere inflitta a coloro che violano la legge, e
si rivolgono ai ministri e ai funzionari incaricati dell'esecuzione. Infatti ciascuno
deve essere bensi informato delle punizioni prestabilire per la trasgressione, ma
il comando e rivolto ai pubblici ministri incaricati di badare all'esecuzione della
pena e non al delinquente (che non si puo supporre voglia fedelmente eseguire la
punizione su se stesso). Queste leggi penali sono per la maggior parte scritte
contestualmente alle leggi distributive e sono talvolta chiamate giudizi. Tutte le
leggi infatti sono giudizi generali o sentenze del legislatore, come anche ogni
giudizio particolare e una legge per colui il cui caso e stato giudicato.

"Le leggi positive divine" (mentre le leggi naturali, essendo eterne e
universali, sono tutte divine) sono quelle che, consistendo nei Comandamenti di
Dio (non dall'eternita, né rivolte universalmente a tutti gli uomini, ma soltanto a
un certo popolo o a certe persone), vengono rivelate per tali da coloro che Dio ha
autorizzato a comunicarle. Ma come si puo riconoscere questa autorita di
dichiarare quali siano le leggi positive di Dio? Certo, Dio puo comandare per via
soprannaturale a un uomo di rivelarle agli altri, ma poiché all'essenza della legge
appartiene che chi viene obbligato debba essere assicurato dell'autorita di chi gli
presenta la legge (autorita che noi con mezzi naturali non possiamo sapere che
derivi da Dio), "come si puo senza rivelazione soprannaturale assicurarsi della
rivelazione ricevuta da coloro che presentano la legge? e come si puo essere
tenuti a obbedire loro?" Quanto alla prima domanda - ossia, come possa un
uomo essere assicurato di una rivelazione proveniente da un altro che ne e
I'esclusivo destinatario - la richiesta e evidentemente impossibile. Sebbene,
infatti, possa essere indotto a credere a tale rivelazione dai miracoli che gli vede
fare o dall'osservare il carattere straordinario della santita della sua vita o della
sua saggezza o del felice esito delle sue azioni, nondimeno tutto cio e segno di
un favore straordinario di Dio ma non costituisce prova sicura di speciale
rivelazione. I miracoli sono opere meravigliose: ma cio che € meraviglioso per
uno puo non esserlo per un altro. La santita puo essere simulata e le felicita
visibili di questo mondo sono per lo piu opera di Dio attraverso cause naturali e
ordinarie. Pertanto, che un altro abbia avuto una rivelazione soprannaturale della
volonta di Dio, nessuno puo sapere in modo infallibile attraverso la ragione
naturale, ma soltanto credere; credere piu 0 meno fermamente secondo che piu o
meno grandi ne appaiano i segni.

Per contro, non cosi difficile e rispondere alla seconda domanda - ossia,
come uno possa essere obbligato a obbedire. Infatti, ove la legge resa nota non
sia in contrasto con la legge di natura (che e indubitabilmente la legge di Dio) e



uno si impegni a obbedire, allora e obbligato dal proprio atto; obbligato a
obbedire, dico, ma non a credere in essa, giacché la credenza umana e i pensieri
intimi non sono soggetti ai comandi ma soltanto all'intervento ordinario o
straordinario di Dio. La fede nella legge soprannaturale consiste non
nell'adempimento, ma solo nell'assenso; e non € un dovere che facciamo verso
Dio ma un dono che Dio da gratuitamente a chi vuole; cosi per converso
l'incredulita non consiste nella trasgressione delle sue leggi, ma nel rigetto di
tutte ad eccezione di quelle naturali. Quanto io dico verra, tuttavia, reso piu
chiaro mediante esempi e testimonianze, concernenti questo punto, tratti dalla
Sacra Scrittura. Il patto stipulato da Dio con Abramo (in un modo
soprannaturale) fu questo: «Questo é il patto fra me e te e il tuo seme dopo di te,
che tu osserverai» (Genesi 17.10). I discendenti di Abramo non ebbero questa
rivelazione e allora non esistevano neppure; tuttavia sono partecipi del patto e
vincolati a obbedire a cio che Abramo avrebbe notificato come legge di Dio; e
non potrebbero esserlo se non in virtu dell'obbedienza che debbono ai loro
genitori, i quali (se non sono soggetti ad alcun altro potere terreno, come in
questo caso Abramo) hanno il potere sovrano sui loro figli e servi. Ancora, ove
Dio dice ad Abramo «in te saranno benedette tutte le nazioni della terra, infatti
so che ordinerai ai tuoi figli e alla tua casa dopo di te di mantenere la via del
Signore e di osservare giustizia e giudizio», € evidente che 1'obbedienza della sua
famiglia - che non aveva ricevuto alcuna rivelazione - dipendeva dalla
precedente obbligazione a obbedire al sovrano. Solo Mose sali sul Monte Sinai,
da Dio; al popolo fu proibito di avvicinarsi sotto pena di morte; nondimeno esso
fu vincolato a obbedire a tutto cio che Mose gli rivelo come legge divina. E
vincolato in base a che cosa se non al seguente spontaneo atto di sottomissione:
«Parlaci e ti ascolteremo, ma non ci parli Dio che non abbiamo a morirne»?
Questi due passi sono sufficienti a mostrare che, in uno Stato, il suddito, che non
disponga di alcuna rivelazione certa e garantita rivolta, direttamente a lui stesso
in particolare, sulla volonta di Dio, deve rispettare come tale il comando dello
Stato. Se gli uomini, infatti, fossero liberi di prendere, per comandamenti di Dio,
i loro sogni e le loro fantasie, o i sogni e le fantasie di altri privati, neppure due
di loro sarebbero d'accordo su cio che e comandamento divino; e tuttavia in
ossequio a quei sogni tutti disprezzerebbero i comandi dello Stato. Concludo,
dunque, che in tutte le cose non contrarie alla legge morale (cioe a dire alla legge
di natura) tutti i sudditi sono tenuti a rispettare come legge divina quella che le
leggi dello Stato rivelano esser tale. Il che e anche evidente alla ragione di ogni
uomo; infatti qualsiasi cosa che non sia contraria alla legge di natura puo esser
resa legge nel nome di coloro che hanno il potere sovrano; e non c'e alcuna
ragione per cui gli uomini debbano essere meno obbligati da una legge quando



viene proposta nel nome di Dio. Inoltre non c'e luogo al mondo in cui sia
consentito di accampare [a proprio vantaggio] altri comandamenti di Dio oltre
quelli rivelati come tali dallo Stato. Gli Stati cristiani puniscono coloro che
rigettano la religione cristiana, e, tutti gli altri Stati, coloro che fondano una
religione da loro proibita. Infatti in tutto cio che non e regolato da leggi dello
Stato, 1'equita (che e legge di natura e pertanto eterna legge di Dio) vuole che
ognuno goda ugualmente della propria liberta.

C'e anche un'altra divisione delle leggi in fondamentali e non fondamentali,
ma non mi € riuscito di trovare in alcun autore il significato di legge
fondamentale. Cionondimeno molto ragionevolmente si possono dividere le
leggi in questa maniera.

Legge fondamentale e in ogni Stato quella che, ove venga abolita, lo Stato
cade e si dissolve completamente; come un edificio di cui vengano distrutte le
fondamenta. Pertanto una legge fondamentale € quella in forza della quale i
sudditi sono tenuti a sostenere ogni potere dato al sovrano - monarca o
assemblea sovrana che sia -, senza il quale lo Stato non possa sussistere, quale e
il potere di guerra e pace, di giudicatura, di nomina dei funzionari e di fare
qualsiasi cosa quegli ritenga necessario per il pubblico bene. Legge non
fondamentale e quella la cui abrogazione non comporta la dissoluzione dello
Stato; tali sono le leggi concernenti le controversie fra suddito e suddito. Tanto
basti sulla divisione delle leggi.

Trovo, anche presso i piu dotti autori, le parole "Lex civilis" e "Jus civile" -
vale a dire "legge" e "diritto civile" - usate indifferentemente per indicare la
stessa cosa. In realta non bisognerebbe farlo poiché "diritto" equivale a "liberta"
- e precisamente quella liberta che ci lascia la legge civile -, mentre "legge
civile" e un""obbligazione", e ci priva della liberta che la legge naturale ci diede.
La natura ha dato a ognuno il diritto di garantirsi la sicurezza ricorrendo alla
propria forza e ad aggressioni preventive contro vicini sospetti, ma la legge
civile toglie quella liberta in tutti i casi in cui si possa fare affidamento sulla
protezione della legge. Cosicché "Lex" e "Jus" differiscono fra loro come
obbligazione e liberta.

Analogamente "leggi" e "Carte" sono indifferentemente prese per la stessa
cosa. Tuttavia le Carte sono donazioni del sovrano e non leggi, bensi esenzioni
dalla legge. L'espressione della legge implica i termini "Jubeo", "Iniungo" -
"comando" e "ingiungo" -; l'espressione di una Carta invece i termini "Dedi",
"Concessi" - "ho dato", "ho concesso" -; e cio che viene dato o concesso non €
imposto per legge. Una legge puo esser fatta per vincolare tutti i sudditi di uno
Stato; per contro una liberta o una Carta e solo per un uomo o per una certa parte
del popolo, Infatti dire che tutto il popolo di uno Stato ha liberta in un certo qual



caso e come dire che, per quel caso, non e prescritta alcuna legge, oppure
altrimenti che, essendo stata prescritta, e stata ora abrogata.



Capitolo ventisettesimo.

«CRIMINI, SCUSANTI» E «<ATTENUANTT».

Nel peccato rientra non soltanto la trasgressione della legge, ma anche ogni
disprezzo verso il legislatore, poiché il disprezzo costituisce una violazione di
tutte le sue leggi in una volta. Pertanto il peccato puo consistere non soltanto nel
"commettere" un fatto - come pronunciare parole proibite dalla legge - o
nell'omettere cio che la legge comanda, ma anche nell'avere intenzione" o
proporsi di trasgredire. Proporsi di infrangere la legge, infatti, significa
disprezzare in una certa misura colui cui spetta di badare che venga eseguita.
Provar piacere nel puro fantasticare (1) di possedere i beni, i servi e la moglie di
un altro, senza alcuna reale intenzione di sottrarglieli con la forza o la frode, non
costituisce violazione della legge che dice «Non desiderare». Né e peccato il
piacere che si puo avere nell'immaginare o sognare la morte di uno dalla cui vita
non ci si puo attendere null'altro che danni e dispiaceri, bensi lo e il risolversi a
compiere qualche atto che tenda a cio. Infatti provar piacere a immaginare cio
che arrecherebbe piacere se fosse reale € una passione cosi intrinseca alla natura
umana e di ogni altra creatura vivente, che farne un peccato equivarrebbe a fare
un peccato dell'essere uomini. Questa considerazione mi ha spinto a ritenere
troppo severi, sia verso se stessi sia verso gli altri, coloro che ritengono che siano
peccati i primi moti della mente (ancorché arrestati dal timore di Dio). Ma
confesso che e meno rischioso [per un cristiano] I'errore di eccessiva severita
piuttosto che quello opposto.

CRIMINE e un peccato consistente nel compiere (con parole o fatti) cio che
la legge proibisce, o nell'omettere cio che comanda. Cosicché ogni crimine e un
peccato, ma non ogni peccato un crimine. Avere l'intenzione di rubare o di
uccidere e un peccato, ancorché non si manifesti mai in parole o fatti. Certo, Dio
che vede i pensieri dell'uomo puo addebitarlo come colpa, ma non ha il nome di
crimine finché non emerga attraverso parole o fatti da cui un giudice umano
possa arguire l'intenzione. Questa distinzione i Greci contemplavano nella parola
"amartema" e "enklema" o "aitia"; delle quali la prima (che viene tradotta con
"peccato") significa ogni deviazione rispetto a qualunque legge; ma le altre due
(che si traducono con "crimine") significano soltanto il peccato di cui un uomo



puo accusare un altro. Ma non c'e nessuno spazio per accuse umane di intenzioni
che mai traspaiano attraverso alcun atto esterno. In modo analogo i Latini con
"peccatum”, ossia peccato, designano ogni maniera di trasgredire la legge,
mentre con "crimen" (parola che essi derivano da "cerno", che significa
percepire) intendono soltanto quei peccati che possono esser denunciati davanti a
un giudice e che pertanto non sono mere intenzioni.

Da questa relazione fra peccato e legge e fra crimine e legge civile si puo
inferire, primo, che dove cessa la legge, cessa il peccato. Ma la legge di natura e
eterna e, per conseguenza, la violazione dei patti, l'ingratitudine, 1'arroganza e
ogni azione in contrasto con una delle virtu morali, non possono mai cessare di
essere peccato. Secondo, che ove cessa la legge civile, cessano i crimini: allora
non sussistendo, infatti, altra legge che quella di natura, non c'e spazio per alcuna
accusa e ogni uomo e giudice di se stesso - accusato soltanto dalla sua coscienza
e assolto dalla rettitudine della sua intenzione. Sicché, quando la sua intenzione e
retta, I'azione non e peccato; nel caso opposto l'azione € peccato ma non crimine.
Terzo, che quando viene meno il potere sovrano, scompare il crimine; infatti
dove non c'e questo potere non c'e protezione della legge e ognuno puo
proteggersi con le sue proprie forze. Non si puo supporre, infatti, che con
l'istituzione del potere sovrano qualcuno abbia rinunciato al diritto di
salvaguardare il proprio corpo per la cui sicurezza appunto ogni sovranita € stata
costituita. Tuttavia, cio deve essere inteso valido unicamente per coloro che non
hanno - essi stessi - contribuito alla eliminazione del potere che li proteggeva,
giacché questo fin dall'inizio era un crimine.

Le fonti di ogni crimine sono o qualche difetto di comprensione, o qualche
errore di ragionamento, o qualche improvviso impeto delle passioni. Il difetto di
comprensione consiste nell'ignoranza, quello di ragionamento nell'opinione
erronea. L'ignoranza, a sua volta, e di tre sorte: della "legge", del "sovrano" e
della "pena". L'ignoranza della legge di natura non € una scusante per nessuno,
poiché si suppone che ogni uomo che abbia raggiunto 1'uso della ragione sappia
che non deve fare ad altri quello che egli non vorrebbe fosse fatto a se stesso.
Percio in qualsiasi luogo ci si rechi, se si compie qualcosa di contrario a quella
legge, si commette un crimine. Se uno viene qui dalle Indie e persuade gli
abitanti di qui ad accettare una nuova religione o insegna loro qualcosa che porta
alla disobbedienza delle leggi di questo Paese, fosse anche egli assolutamente
persuaso della verita di cio che insegna, commette nondimeno un crimine. E per
questo puo essere giustamente punito, non solamente perché la sua dottrina e
falsa, ma anche perché egli fa qualcosa che non approverebbe in un altro, ossia
che questi venendo da qui cercasse di cambiare la religione di la. Per contro
l'ignoranza della legge civile scusa un uomo in un Paese straniero finché non gli



sia stata resa palese; poiché fino ad allora nessuna legge civile e obbligante.

Analogamente se la legge civile del proprio paese non € resa conoscibile in
modo tale che chi voglia possa prenderne conoscenza, e se 1'azione compiuta non
e in contrasto con la legge di natura, allora l'ignoranza e una scusante valida.
Negli altri casi l'ignoranza della legge civile non scusa.

L'ignoranza di chi detenga il potere sovrano nel luogo in cui si risiede
abitualmente non e una scusante, poiché bisognerebbe prender conoscenza del
potere da cui si e la protetti.

L'ignoranza della pena, dove la legge sia stata resa manifesta, non scusa
nessuno; infatti chi viola la legge - che non sarebbe tale ma parole vuote senza la
paura della pena conseguente - va incontro alla punizione anche se non sa quale
sia; poiché chiunque compia volontariamente un'azione ne accetta tutte le
conseguenze conosciute. D'altronde la punizione e in ogni stato una conseguenza
conosciuta della violazione della legge; e ove sia gia determinata dalla legge si e
soggetti alla punizione prevista; ove invece non lo sia, allora si e soggetti a una
punizione discrezionale. E' invero conforme a ragione che chi fa un torto senza
altro limite che quello della propria volonta, patisca una punizione senza altro
limite che quello della volonta di colui la cui legge e stata violata.

Ma quando una certa punizione & connessa a un crimine dalla legge stessa,
oppure é stata regolarmente inflitta in casi simili, allora il delinquente e esentato
da una pena maggiore, poiché la pena prevista, ove non abbastanza grande da
scoraggiare l'azione criminale, diventa un invito a compierla. Per necessita
naturale gli uomini quando confrontano il beneficio derivante dall'aver compiuto
un'ingiustizia con il danno della punizione, scelgono cio che appare piu
conveniente per loro stessi; per questa ragione, quando vengono puniti piu di
quanto la legge abbia precedentemente determinato, o piu di quanto gli altri
vengano puniti per lo stesso crimine, [ci0 non & equo poiché] é stata la stessa
legge a tentarli e a ingannarli.

Nessuna legge, emanata dopo che un'azione e stata compiuta, puo farla
diventare un crimine; difatti, da un lato, se I'azione € in contrasto con la legge di
natura, la legge vigeva gia prima dell'azione e, dall'altro, una legge positiva non
puo essere conosciuta prima d'esser fatta e pertanto non puo essere obbligante.
Ma quando la legge che proibisce un'azione viene emanata prima che l'azione
venga compiuta, allora, per la ragione appena sopra indicata, chi compie I'azione
e comunque passibile della punizione, anche se stabilita dopo, purché prima non
ne sia stata indicata - né per iscritto né con esempi - una minore.

Tre sono i modi in cui per difetto di ragionamento (vale a dire per errore) gli
uomini tendono a violare le leggi.

In primo luogo, per la presunzione di falsi principi; e questo é il caso di chi,



avendo osservato come in ogni luogo e tempo azioni ingiuste siano state
legittimate dalla forza e dalle vittorie di coloro che le avevano commesse e
come, mentre gli uomini potenti infrangono impunemente la fragile rete delle
leggi del loro Paese, solo la classe piu debole e coloro che non hanno avuto
successo vengano ritenuti criminali, e percio giunto ad assumere come principi e
fondamenti del proprio ragionare i seguenti: "La giustizia e solo una vana parola;
Ad ognuno appartiene tutto cio che riesce a procurarsi con la sua abilita e a suo
rischio; La pratica di tutte le nazioni non puo essere ingiusta; Gli esempi dei
tempi passati rappresentano buoni motivi per comportamenti analoghi”, e molti
altri dello stesso genere. Ammesso tutto cio, nessun atto puo essere piu un
crimine in se stesso, ma tale diviene (non in forza della legge, bensi) in funzione
del successo di coloro che lo compiono; e la stessa azione puo essere virtuosa o
viziosa come piace al caso; cosicché cio che Mario sancisce come criminale, per
Silla e degno di merito, e per Cesare (pur vigendo le stesse leggi) torna a essere
crimine, con perpetuo disturbo della pace dello Stato.

In secondo luogo, [gli uomini tendono a violare la legge] a causa di falsi
maestri che interpretano male la legge di natura, rendendola con cio
incompatibile con la legge civile, o insegnano, come leggi, certe loro dottrine o
tradizioni dei tempi passati che sono contrastanti coi doveri di un suddito.

In terzo luogo, [gli uomini tendono a violare la legge] a causa di deduzioni
errate tratte da principi veri; il che accade comunemente agli uomini che sono
affrettati e precipitosi nel concludere e decidere il da farsi. Tali sono coloro che
hanno un'alta opinione del proprio intelletto e insieme credono che le cose di
questa natura non richiedano tempo e studio, ma soltanto l'esperienza comune e
un buon ingegno naturale - cose di cui nessuno si sente sprovvisto -, mentre non
c'e alcuno che possa aspirare alla conoscenza del diritto e del torto, che non e
meno difficile, senza un grande e lungo studio. Orbene, non c'e alcuno di questi
difetti di ragionamento che possa costituire una scusante (benché alcuni possano
costituire un'attenuante) per un crimine commesso da un uomo che non ambisca
ad altro che ad amministrare i suoi interessi privati; e ancor meno se commesso
da coloro che si assumono una responsabilita pubblica, poiché questi ultimi per
cio stesso rivendicano il possesso di quella stessa ragione sulle cui carenze
vorrebbero basare la loro giustificazione.

Delle passioni che piu frequentemente sono causa di crimine, una e la
vanagloria, che consiste in una insana sopravvalutazione del proprio valore come
se la differenza di valore fosse un effetto dell'ingegno, delle ricchezze, del
sangue o di qualche altra qualita naturale e non dipendesse invece dalla volonta
di coloro che detengono l'autorita sovrana. Donde deriva la presunzione [di
coloro che soggiacciono a quella passione] che le pene previste dalle leggi, e



generalmente estese a tutti i sudditi, non dovrebbero essere loro inflitte con lo
stesso rigore con cui vengono somministrate alla gente povera, oscura e
semplice, compresa sotto il nome di "volgo".

Percio succede continuamente che coloro che si attribuiscono un grande
valore a causa dell'ampiezza della loro ricchezza ardiscono di commettere
crimini contando di sfuggire alla punizione corrompendo il pubblico giudice o
comprando il perdono col denaro o con altre ricompense.

Inoltre accade che coloro che hanno una parentela numerosa e potente, e gli
uomini popolari che godono di grande reputazione fra la moltitudine, abbiano il
coraggio di sfidare la legge contando di conculcare il potere cui spetta di farla
eseguire.

E accade anche che coloro che hanno una grande e falsa opinione della
propria saggezza, si arrogano il diritto di biasimare le azioni di chi governa e di
metterne in discussione l'autorita, sconvolgendo le leggi con i loro pubblici
discorsi come se nulla sia crimine se non cio che i loro piani prevedono che tale
sia. A cio si aggiunga che questi uomini, ritenendo i loro piani troppo sottili per
essere scoperti, sono inclini a commettere tutti quei crimini che consistono nella
manipolazione e nell'inganno dei loro simili. Sono questi, come dico, gli effetti
della falsa presunzione della loro saggezza.

Degli iniziali promotori delle agitazioni in un Stato (cui sempre succede la
guerra civile) molto pochi riescono a vivere abbastanza a lungo per vedere
realizzati i loro nuovi progetti; cosicché il beneficio dei loro crimini ricade sui
posteri e su coloro che meno lo avrebbero desiderato; il che dimostra che essi
non erano affatto cosi saggi come pensavano di essere. Coloro poi che ingannano
nella speranza di passare inosservati, di solito ingannano se stessi (l'oscurita
nella quale credono di star nascosti non essendo altro che la loro cecita) e non
sono piu saggi dei bambini che pensano di nascondere tutto nascondendo gli
occhi.

In generale tutti gli uomini vanagloriosi (a meno che non siano anche pavidi)
sono soggetti all'ira, poiché sono piu inclini degli altri a interpretare come
disprezzo l'ordinaria familiarita della conversazione; e ci sono pochi crimini cui
lira non possa indurre.

Quanto alle passioni dell'odio, della concupiscenza, dell'ambizione e della
cupidigia, i crimini che esse sono capaci di provocare sono cosi evidenti
all'esperienza e all'intelletto di ognuno, che non e necessario dire niente di esse,
eccetto che sono debolezze talmente inerenti alla natura sia dell'vomo sia di tutte
le altre creature viventi che non se ne possono evitare gli effetti se non mediante
un uso straordinario della ragione, o una severita inesorabile nel punirli. Infatti le
cose che gli uomini odiano sono quelle nelle quali trovano una immancabile e



inevitabile molestia, percio, a meno che non si abbia una pazienza infinita, si
riceve certamente sollievo dalla eliminazione del potere di cio che ci molesta: e
la prima ipotesi e difficile, mentre la seconda molte volte impossibile senza
qualche trasgressione della legge.

Ambizione e cupidigia sono anche passioni perpetuamente incombenti e
incalzanti mentre non sempre la ragione e pronta a rintuzzarle; percio non
appena si profila la speranza di impunita ne compaiono gli effetti. Quanto alla
concupiscenza, quello che le manca in durata, lo guadagna in intensita, ed e
sufficiente a vincere il timore di tutte le punizioni lievi o incerte.

Non ogni paura giustifica 'azione che causa, ma solo la paura di lesioni
corporee - che chiamiamo la "paura corporea” -; e 'azione dettata dal non vedere
altro, modo per liberarsene e giustificata. [Consideriamo il caso seguente:] un
uomo viene assalito e teme una morte imminente alla quale non vede come
scampare se non ferendo chi lo assale; se lo ferisce a morte, la sua azione non e
un crimine poiché nessuno si suppone che, con l'istituzione dello Stato, abbia
rinunciato alla difesa della propria vita o delle proprie membra quando la legge
non possa giungere in tempo sufficiente per proteggerlo. Per contro, € un crimine
uccidere un uomo dalle cui azioni o minacce io possa arguire che mi uccidera
appena potra (visto che ho tempo e modo per richiedere protezione al potere
sovrano). [Consideriamo quest'altro caso:] un uomo riceve parole di spregio o
vari oltraggi di lieve entita (per i quali coloro che fecero le leggi non avevano né
previsto alcuna pena né reputato il tenerne conto degno di un uomo dotato di
ragione), e teme che, se non si vendichera, cadra in disprezzo e
conseguentemente sara esposto ad analoghi insulti da parte di altri; per evitare
cio, infrange la legge e se ne mette al riparo per il futuro col terrore prodotto
dalla sua vendetta privata. Ebbene, questo € un crimine, poiché la lesione non e
corporea ma immaginaria e (per quanto, in questo angolo del mondo, resa non
irrilevante da una consuetudine diffusasi non molti anni fa fra giovani boriosi)
cosi lieve che un galantuomo che sia sicuro del proprio coraggio non puo
prendere in considerazione. Puo anche darsi il caso che un uomo abbia paura
degli o per troppa fiducia riposta in altri che gli parlano di visioni e sogni strani -
e che, approfittando di cio, gli si faccia credere che essi gli faranno del male se
fara o se tralascera di fare certe cose, nonostante che il farle o il tralasciare di
farle sia contrario alla legge. Ebbene, cio che viene cosi fatto o omesso non deve
trovare scusanti in questa paura, ma e un crimine. Infatti (come ho mostrato
sopra nel Cap. 2) i sogni non sono in realta altro che immagini perduranti nel
sonno per effetto delle impressioni che i nostri sensi hanno precedentemente
ricevuto durante la veglia e che, quando gli uomini, per qualche accidente, non
sono sicuri di aver dormito, sembrano visioni reali. Cosicché chi ha la



presunzione di infrangere la legge in seguito a un sogno suo o di altri o a una
pretesa visione oppure in seguito a un'immagine del potere degli spiriti invisibili
diversa da quella permessa dallo Stato, abbandona la legge di natura - cosa che e
un'offesa reale - per seguire un'immagine irreale del cervello suo o di un altro
privato, senza poter mai sapere né se essa significhi qualcosa o nulla, né se colui
che gli racconta il suo sogno dica la verita o menta. Se ogni privato avesse il
permesso di far cio (e per la legge di natura dovrebbero averlo tutti se lo avesse
qualcuno) non si potrebbe far valere nessuna legge e cosi lo Stato si
dissolverebbe.

Da queste diverse origini dei crimini appare gia chiaro che i crimini non sono
tutti (come sostennero gli stoici nei tempi antichi) della stessa lega. C'é posto
non solo per SCUSANTI, per cui quello che sembrava un crimine viene
dimostrato che non lo e affatto, ma anche per ATTENUANTI, per cui un crimine
che sembrava grande, viene ridimensionato. Infatti, benché tutti i crimini
meritino ugualmente il nome di ingiustizia - come ogni deviazione dalla linea
retta € ugualmente una curvatura (e in questo l'osservazione degli stoici e
corretta) -, tuttavia non tutti i crimini di conseguenza sono egualmente ingiusti -
non piu di quanto tutte le linee curve abbiano un'eguale curvatura (e gli stoici,
non essendosi avveduti di cio, sostennero che uccidere una gallina in violazione
della legge e un crimine altrettanto grande che uccidere il proprio padre).

Cio che scusa completamente un'azione e le sottrae la natura di crimine puo
essere unicamente soltanto cio che cancella contemporaneamente 1'obbligazione
della legge. Infatti un'azione contro la legge, una volta che sia compiuta da
persona obbligata alla legge medesima, non puo essere altro che un crimine.
Poiché la legge di cui un uomo non abbia alcun mezzo per informarsi non
obbliga, la mancanza di mezzi per conoscere la legge € una completa scusante.
Ma non deve essere considerata mancanza di mezzi la mancanza di diligenza
nell'informarsi, né si deve supporre che un uomo, che pretende di avere
abbastanza ragione per governare 1 suoi affari, manchi dei mezzi per conoscere
le leggi di natura, poiché queste sono conoscibili attraverso la ragione che egli
afferma di avere: soltanto i bambini e i pazzi sono scusati per le infrazioni della
legge naturale.

L'obbligazione della legge cessa per un uomo che sia prigioniero o in potere
del nemico (e uno € in potere del nemico quando lo siano la sua persona o i suoi
mezzi di sopravvivenza) senza sua colpa: egli deve infatti obbedire al nemico o
morire. Di conseguenza tale obbedienza non e un crimine perché nessuno e
obbligato (quando viene meno la protezione della legge) a rinunciare a
proteggersi con i mezzi migliori a sua disposizione.

Un uomo che compia un'azione contro la legge costretto dal terrore di una



morte imminente e totalmente scusato, poiché nessuna legge puo obbligare un
uomo a rinunciare alla propria conservazione. E supponiamo pure che questa
legge non cessi d'essere obbligatoria, un uomo ragionerebbe tuttavia cosi: "se
non compio l'azione illegale, muoio subito; se la compio, muoio dopo; pertanto
compiendola guadagno tempo". E' la natura percio che lo costringe ad agire.

Quando un uomo e privo di cibo o di altra cosa necessaria alla vita e non puo
garantire la propria sopravvivenza in altro modo che commettendo qualche
azione contraria alla legge - come sarebbe durante una grande carestia il
procacciarsi con la violenza o il furto del cibo non procurabile né col denaro né
per carita, o lo strappare di mano ad un altro la spada in difesa della propria vita
- e totalmente scusato per la ragione testé addotta.

Inoltre, azioni illegali compiute per autorita di un altro sono scusate presso
[quest'altro che ne e] l'autore [in quanto eseguite] in forza della sua autorita,
poiché nessuno deve accusare di una propria azione un altro che sia soltanto il
proprio strumento. L'esecutore non € pero scusato nei confronti di terzi
danneggiati dalla sua azione, poiché, della violazione della legge, sono colpevoli
sia l'autore sia l'attore. Donde segue che se I'uomo - o I'assemblea - che ha il
potere sovrano comanda a qualcuno di fare qualcosa in contrasto con una legge
preesistente, l'eseguirla e totalmente scusato, poiché egli stesso non deve
condannarla in quanto ne e I'autore; e cio che non puo secondo giustizia essere
condannato dal sovrano, non puo con giustizia essere punito da nessun altro.
Inoltre, se il sovrano comanda di fare qualcosa contro una sua legge preesistente,
il comando equivale a un'abrogazione della legge relativamente a quell'azione
particolare.

Supponiamo che l'uvomo - o l'assemblea - che detiene il potere sovrano,
rinunci a un qualche diritto essenziale alla sovranita, per cui derivi al suddito
qualche liberta incompatibile con [l'esistenza di] un potere sovrano - vale a dire,
con |'effettiva esistenza dello Stato -; allora, se il suddito si rifiutasse di obbedire
a un comando contrastante con la liberta concessa, commetterebbe ugualmente
un peccato e mancherebbe al dovere di suddito. Egli dovrebbe infatti essere a
conoscenza sia di cio che e incompatibile con la sovranita - essendo stata istituita
col suo consenso e per la sua difesa -, sia del fatto che la concessione di una
liberta incompatibile con la sovranita deriva dall'ignoranza delle sue perniciose
conseguenze. Se pero egli non solo disobbedisce, ma fa anche resistenza a un
pubblico ufficiale incaricato di fare eseguire il comando, allora commette un
crimine, poiché egli potrebbe ottenere giustizia (senza alcuna turbativa della
pace) dietro querela.

I gradi del crimine si determinano in base a diverse scale e si misurano,
primo, in funzione della malvagita del movente o causa; secondo, della



contagiosita dell'esempio; terzo, del danno provocato; e quarto, della
[particolare] coincidenza di tempi, luoghi e persone.

La stessa azione illegale, se dettata dalla presunzione [di poter fare
affidamento] sulla forza, sulle ricchezze o sulle amicizie per resistere a coloro
che debbono far eseguire la legge, costituisce un crimine maggiore che se
derivasse dalla speranza di non essere scoperti o di scampare con la fuga. Infatti
la presunzione dell'impunita basata sulla forza e la radice da cui germoglia, a
ogni occasione e a ogni tentazione, il disprezzo di tutte le leggi; mentre, nel
secondo caso, la consapevolezza del pericolo, come spinge alla fuga, cosi rende
piu obbedienti per il futuro. Un crimine commesso scientemente € piu grave del
medesimo crimine compiuto in seguito alla falsa convinzione della sua
legittimita; infatti chi lo perpetra andando contro la propria coscienza, presume
della propria forza o di altro potere da cui e incoraggiato a commetterlo ancora;
mentre chi lo compie per errore, dopo che l'errore gli viene mostrato, si
conforma alla legge.

Chi erra seguendo l'autorita di un maestro, o di un interprete della legge
pubblicamente autorizzato, non é altrettanto colpevole di chi sbaglia per il
pervicace accanimento nel seguire principi e ragionamenti propri. Infatti cio che
viene insegnato da uno che insegna per pubblica autorita, € lo Stato stesso a
insegnarlo e ha sembianza di legge finché resta sotto il controllo della stessa
autorita; percio rappresenta una scusante completa in tutti i reati che non
contengono un rifiuto del potere sovrano e che non sono in contrasto con una
legge evidente. Per contro, chi fonda le proprie azioni sul proprio giudizio
privato, necessariamente agisce rettamente o falla a seconda della correttezza o
dell'errore di quest'ultimo.

La stessa azione € un crimine maggiore se € stata costantemente punita in
altri uomini di quanto lo sarebbe se ci fossero stati molti esempi di impunita,
giacché quegli esempi rappresenterebbero altrettante speranze di impunita date
dal sovrano stesso. Ora, poiché chi alimenta in un uomo queste speranze e
presuntuose aspettative di perdono che lo incoraggiano a delinquere, e
corresponsabile del delitto, egli stesso non puo con ragione far carico al
delinquente dell'intera colpa.

Uno stesso crimine causato da una passione improvvisa non e altrettanto
grave di quando deriva da una lunga premeditazione. Mentre, infatti, nel primo
caso, si possono trovare attenuanti nella comune debolezza della natura umana,
nel caso della premeditazione, si € proceduto con circospezione avendo avuto
modo di considerare la legge, la pena e la conseguenza [del crimine] per la
societa umana - tutte cose verso le quali, nel commettere il crimine, si manifesta
grande disprezzo e alle quali si antepone il proprio appetito. Ciononostante non



v'ha esplosione improvvisa di passione che sia sufficiente a scusare
completamente, poiché, essendo tutto il tempo intercorrente fra il primo
apprendimento della legge e 1'esecuzione dell'azione da prendersi come periodo
della deliberazione, si sarebbe dovuta correggere l'irregolarita delle passioni con
la meditazione della legge.

Dove la legge viene letta e interpretata pubblicamente, con assiduita davanti
a tutto il popolo, un'azione compiuta contro di essa € un crimine maggiore di
dove si lascia che la gente, priva di siffatta istruzione, ne prenda cognizione con
difficolta, incertezza e interruzione delle proprie occupazioni, e che ne venga
informata da privati. In questo caso, infatti, parte della colpa ricade sulla comune
debolezza, mentre nel primo é evidente una negligenza che non e esente da un
certo disprezzo verso il potere sovrano.

Certe azioni che, sebbene espressamente condannate dalla legge, il sovrano
tuttavia ammetta con altri chiari segni della sua volonta, sono meno criminali
delle stesse azioni quando fossero condannate sia dalla legge sia dal legislatore.
Infatti, visto che la volonta del legislatore e legge, in questo caso siamo dinanzi a
due leggi contraddittorie; il che diviene una scusante completa ove gli uomini
siano tenuti a prendere cognizione dell'approvazione manifestata dal sovrano
anche mediante espressioni diverse da quelle dell'aperto comando. Allora,
poiché punizioni conseguono sia alla trasgressione della legge sia all'osservanza
di essa, il sovrano stesso diviene in parte causa della trasgressione e pertanto non
puo secondo ragione imputare l'intero crimine al delinquente. Ad esempio, da
una parte, la legge condanna i duelli - punendoli con la pena capitale -, dall'altra,
chi rifiuta un duello diviene irreparabilmente oggetto di disprezzo e scherno, e
talvolta dal sovrano stesso ritenuto indegno di ricevere qualsiasi carica o
promozione in guerra. Pertanto, in considerazione del fatto che tutti gli uomini
compiono legittimamente ogni sforzo affinché coloro che hanno il potere
sovrano abbiano di loro una buona opinione, se uno accetta un duello non
dovrebbe a ragione essere punito rigorosamente, visto che parte della colpa puo
essere attribuita proprio a colui cui spetta di punire. Tutto questo dico
auspicando non la liberta delle vendette private né qualunque altra sorta di
disobbedienza, ma la massima accortezza dei governanti a non tollerare
indirettamente quello che proibiscono esplicitamente. Gli esempi dei principi
sono e sono stati sempre piu potenti delle stesse leggi a condizionare il
comportamento di coloro che li osservano. E benché sia nostro dovere fare non
quello che i principi fanno, ma quello che dicono, si tratta tuttavia di un dovere
destinato a restare incompiuto finché non piacera a Dio di dare agli uomini la
straordinaria e soprannaturale grazia necessaria per seguire questo precetto.

Se anzitutto confrontiamo i crimini sulla base del danno provocato, una



medesima azione e piu grave quando danneggia molti che quando colpisce
pochi. Pertanto, quando un'azione ha degli effetti lesivi non solo nel presente ma
anche (ad esempio) nel futuro, costituisce un crimine maggiore che se il suo
danno fosse limitato al presente: nel primo caso, infatti, € un crimine fecondo e
si moltiplica con danno di molti; nel secondo e sterile. Sostenere dottrine
contrarie alla religione dello Stato, € una colpa maggiore se commessa da un
predicatore autorizzato che se compiuta da un privato cittadino; lo stesso dicasi
per una condotta profana e incontinente o per la perpetrazione di qualsiasi altro
atto irreligioso. Parimenti, per un professionista della legge (2) sostenere qualche
punto, o compiere qualche atto, che tenda a indebolire il potere sovrano e un
crimine maggiore che per un altro uomo; anche l'atto contro la legge di un uomo,
il quale goda di una reputazione di saggezza tale che i suoi consigli siano seguiti
o le sue azioni imitate da molti, rappresenta un crimine maggiore dello stesso
atto compiuto da un altro. Infatti costoro non soltanto commettono un crimine,
ma lo insegnano a tutti gli altri come legge. In generale tutti i crimini sono tanto
maggiori quanto maggiore e lo scandalo che danno, cioe a dire, quanto
maggiormente divengono ostacoli per i deboli, che guardano non tanto alla
strada lungo la quale procedono, quanto alla luce che altri uomini reggono
innanzi a loro.

Atti di ostilita contro l'attuale assetto dello Stato costituiscono crimini
maggiori dei medesimi atti compiuti contro privati, poiché il danno si estende a
tutti. Sono azioni di questo genere il tradire le forze militari, lo svelare a un
nemico i segreti dello Stato, e anche tutti gli attentati al rappresentante dello
Stato - monarca o assemblea che sia - e ogni tentativo di diminuirne con parole o
fatti 1'autorita, sia nel tempo presente sia nei successori - crimini che i Latini
comprendono sotto il nome di "Crimina laesae Majestatis" e consistono nel
progetto e nell'esecuzione di azioni contrastanti con una legge fondamentale.

Parimenti, i crimini che inficiano i procedimenti giudiziari sono maggiori dei
torti arrecati a una o piu persone. Ad esempio, accettar denaro per pronunciare
sentenze o testimonianze false € un crimine maggiore del frodare in altra
maniera una somma uguale o maggiore, poiché il danno non consiste solo nel
torto subito da colui che soccombe in seguito a quelle sentenze, ma anche nel
render vani tutti i giudizi e nell'offrire I'occasione per il ricorso alla forza e alle
vendette private.

Anche le ruberie e il peculato ai danni dell'erario pubblico e delle entrate
dello Stato sono un crimine maggiore del furto o della frode a danno di un
privato, poiché rubare allo Stato equivale a rubare a molti nello stesso tempo.

Anche 'usurpazione di un pubblico ufficio attraverso la contraffazione, la
falsificazione di pubblici sigilli o della moneta di Stato [é crimine piu grave]



della sostituzione di persona privata, o della contraffazione del suo sigillo,
poiché la frode che ne deriva si propaga a danno di molti.

Fra le azioni contro la legge compiute ai danni di privati, il crimine maggiore
e quello che secondo I'opinione comune procura il danno piu sensibile. Ne segue
che:

I'uccidere in violazione della legge e crimine maggiore di qualsiasi altro torto
che non tolga la vita;

I'uccidere con sevizie e piu grave del semplice uccidere;

la mutilazione di un arto piu grave che lo spogliare un uomo dei suoi beni;

e piu grave spogliare un uomo dei suoi beni col terrore della morte o di ferite
che attraverso un furto segreto;

e piu grave attraverso un furto segreto che attraverso il consenso estorto
fraudolentemente;

la violazione della castita piu grave col ricorso alla forza che con le lusinghe;

e contro una donna sposata piu grave che contro una non sposata.

Benché alcuni siano piu sensibili e altri meno alla stessa offesa, questo e
I'ordine di gravita nel quale tutte queste cose sono valutate comunemente. La
legge considera non l'inclinazione particolare dei singoli bensi quella generale di
tutti gli uomini, percio nelle legislazioni dei Greci, dei Romani e di altri Stati, sia
antichi sia moderni, e stata trascurata l'offesa procurata da insulti espressi con
parole o gesti quando non producano altro danno che I'afflizione temporanea di
colui che viene maltrattato; poiché si e ritenuto che la vera causa di tale
afflizione consista non nell'insulto (che non fa alcuna presa sugli uomini consci
della propria virtu) ma nella pusillanimita di colui che se ne offende.

Anche il crimine ai danni di un privato e suscettibile di molte aggravanti in
relazione alla persona lesa e alle circostanze di tempo e luogo. Infatti, uccidere
un genitore e un crimine piu grande che uccidere un'altra persona: il genitore
dovrebbe ricevere 1'onore di un sovrano (ancorché abbia ceduto il proprio potere
alla legge civile) poiché originariamente per natura gli appartenne. Rubare a un
povero € crimine piu grande che rubare a un ricco, poiché per il povero
rappresenta un danno piu sensibile.

Un crimine commesso in tempi e luoghi destinati alla devozione e piu grave
che se fosse commesso in altro tempo e altro luogo, poiché deriva da un maggior
disprezzo della legge.

Si potrebbero aggiungere molti altri casi di aggravanti e di attenuanti; ma,
sulla base di questi da me esposti, diviene facile per ognuno misurare la gravita
di qualsiasi altro crimine venga proposto.

Infine, poiché il torto arrecato da quasi tutti i crimini colpisce non solo certi
privati ma anche lo Stato, lo stesso crimine viene definito crimine pubblico



quando l'accusa viene sostenuta in nome dello Stato e crimine privato quando
viene sostenuta in nome di un privato. Conformemente a cio, i processi" sono
chiamati pubblici, "Judicia Publica" - processi della Corona -, o privati. Ad
esempio, in un processo per omicidio, se I'accusa e sostenuta da un privato, il
processo € un processo privato; se l'accusa e sostenuta dal sovrano, il processo e
un processo pubblico.



Capitolo ventottesimo.

«PUNIZIONI» E «KRICOMPENSE».

"La PUNIZIONE e un male inflitto dalla autorita pubblica a colui che ha
fatto, o omesso di fare, qualcosa che la stessa autorita giudica essere una
trasgressione della legge, affinché la volonta degli uomini possa per mezzo di cio
esser meglio disposta all'obbedienza".

Prima di trarre qualche deduzione da questa definizione, bisogna rispondere
a una domanda di grande importanza, ossia per quale porta sia passato il diritto o
I'autorita di punire in tutti i casi. Infatti, sulla base di quanto e stato esposto
sopra, nessuno puo essere ritenuto vincolato per patto a non resistere alla
violenza, e conseguentemente non si puo intendere che abbia concesso ad altri il
diritto di far violenza alla sua persona. Con la costituzione dello Stato ognuno
rinuncia al diritto di difendere gli altri, ma non di difendere se stesso. Inoltre si
obbliga ad assistere colui che detiene la sovranita nella punizione di un altro, ma
non in quella di se stesso. D'altronde contrarre 1'impegno ad assistere il sovrano
nel colpire gli altri non equivale affatto a cedergli il diritto di punire, poiché chi
contrae quell'impegno non possiede affatto questo diritto. Pertanto e chiaro che il
diritto di punire che lo Stato (cioe colui o coloro che lo rappresentano) detiene
non e fondato su alcuna concessione o donazione dei sudditi. Tuttavia, sopra ho
anche mostrato che, prima dell'istituzione dello Stato, ognuno aveva diritto a
ogni cosa e di fare qualsiasi cosa egli ritenesse necessario per la propria
preservazione, compreso il soggiogare, il nuocere e l'uccidere chiunque per
realizzare questo scopo. Ecco il fondamento del diritto di punire esercitato in
ogni Stato. Non furono dunque i sudditi a dare quel diritto al sovrano; essi si
limitarono a rinunciare ai propri diritti e con cio rafforzarono il sovrano
nell'esercitare i suoi nel modo che egli ritenesse piu adatto ad assicurare la
conservazione di tutti. Cosicché [il diritto di punire] fu non gia dato ma lasciato
a lui e a lui soltanto, e cosl interamente (ad eccezione dei limiti impostigli dalla
legge di natura) come era nella condizione di pura natura e di guerra di ognuno
contro il suo simile.

Dalla definizione di punizione inferisco, primo, che né le vendette private, né
le ingiurie inferte da privati possono propriamente essere definite come



punizioni, poiché non procedono dall'autorita pubblica.

Secondo, che l'essere trascurati dallo Stato e non riceverne il favore non e
una punizione, poiché con cio non si subisce nessun nuovo male, ma si € lasciati
nello stato in cui ci si trovava precedentemente.

Terzo, che il male inflitto dalla pubblica autorita senza una precedente
condanna pubblica e da definire non gia col nome di punizione bensi con quello
di atto ostile, poiché l'azione, per la quale un uomo viene punito [in senso
proprio], dovrebbe prima essere giudicata dalla pubblica autorita come
costituente una trasgressione della legge.

Quarto, che il male inflitto da un potere usurpato e da giudici privi
dell'autorizzazione del sovrano non € una punizione, ma un atto di ostilita;
poiché gli atti del potere usurpato non hanno come autore la persona condannata
e dunque non sono atti della autorita pubblica.

Quinto, ogni male che venga inflitto senza la preoccupazione o senza la
possibilita di indurre il delinquente o (attraverso il suo esempio) gli altri uomini
a obbedire alle leggi non e punizione, ma un atto di ostilita; poiché nessun
nocumento inferto senza tal fine € compreso sotto quel nome.

Sesto, a certe azioni sono connesse per natura diverse conseguenze nocive.
Ad esempio, un uomo puo venire ammazzato o ferito nell'assalire un altro,
oppure cadere ammalato in seguito a un'azione illegale. Ora, questi mali, benché
rispetto a Dio che e I'autore della natura si possano dire inflitti e percio punizioni
divine, tuttavia, rispetto agli uomini, non sono contenuti nel nome di punizione,
poiché non sono inflitti da autorita umana.

Settimo, ove il danno inflitto sia inferiore al beneficio o alla soddisfazione
naturalmente derivante dal crimine commesso, quel danno non rientra nella
definizione. Esso rappresenta il prezzo o il risarcimento piuttosto che la
punizione per il crimine, poiché appartiene alla natura della punizione il fine di
indurre gli uomini ad obbedire alla legge; mentre, se e inferiore al beneficio
ricavato dalla trasgressione, non solo non raggiunge quel fine, ma anzi produce
un effetto opposto.

Ottavo, se una certa punizione é fissata e prescritta dalla legge stessa e, per il
crimine commesso, viene inflitta una punizione maggiore, I'eccesso non fa parte
della punizione ma € un atto di ostilita. Infatti, poiché lo scopo della punizione e
non gia la vendetta ma il terrore, e poiché la precisazione di una punizione toglie
il terrore di una maggiore, l'inasprimento imprevisto non fa parte della
punizione. Ma, ove la punizione non sia predeterminata dalla legge, allora ha
natura di punizione qualunque afflizione venga somministrata; e infatti, chi sta
per commettere una violazione della legge, per la quale non é predeterminata
una pena precisa, si attende una punizione indeterminata cioé a dire



discrezionale.

Nono, un male inflitto per un'azione compiuta prima che ci fosse una legge
che la proibisse, non € punizione ma atto di ostilita. Infatti, premesso che, in
assenza della legge, non c'e alcuna trasgressione della legge medesima, e che la
punizione presuppone che l'azione sia stata giudicata trasgressione della legge,
segue che un male inferto prima della emanazione di una legge non € una
punizione ma un atto di ostilita.

Decimo, un male inflitto al rappresentante dello Stato non e punizione ma
atto di ostilita, poiché appartiene alla natura della punizione I'essere inflitta dalla
autorita pubblica che e unicamente quella del rappresentante stesso.

Infine, il male inflitto a uno che e apertamente un nemico non cade sotto il
nome di punizione; e il motivo e che tutti i mali che possono essere a lui inferti
devono essere considerati come atti di ostilita, poiché egli o non fu mai soggetto
alla legge - e pertanto non poté trasgredirla - o, essendolo stato, se ne dichiaro
poi svincolato - negando di conseguenza di poterla trasgredire. Ora, nello stato di
ostilita dichiarata, e legittimo infliggere qualsiasi male. Ne segue allora che se un
suddito nega, con fatti o parole, consapevolmente e deliberatamente, 1'autorita
del rappresentante dello Stato, e legittimamente passibile di qualsiasi pena il
rappresentante voglia infliggergli (quale che sia il castigo precedentemente
previsto per il tradimento), poiché nel negare la sudditanza egli non riconosce
piu la punizione prescritta dalla legge, e percio subisce la pena come nemico
dello Stato, cioe a discrezione del rappresentante. Dunque, le punizioni stabilite
per legge riguardano i sudditi non gia i nemici; quali diventano coloro che, prima
sudditi consenzienti, poi si rivoltano deliberatamente e negano il potere sovrano.

La prima e piu generale ripartizione delle punizioni e in "divine" e "umane".
Delle prime avro modo di parlare in seguito, in un luogo piu opportuno.

"Umane" sono le punizioni inflitte per ordine di un uomo, e sono: pene
corporali, pene pecuniarie, ignominia, incarceramento, esilio e combinazioni di
queste.

"Punizioni corporali" sono quelle che vengono inferte direttamente al corpo
secondo l'intenzione di colui che le infligge, quali sferzate, ferite o privazioni di
quei piaceri del corpo di cui prima legittimamente si godeva.

Di queste punizioni alcune sono "capitali”, altre "meno" che "capitali".
Capitale e l'inflizione della morte, sia semplicemente sia con supplizi. Meno che
capitali sono le sferzate, le ferite, i ceppi e altre pene corporali di natura non
mortale. Se in seguito alla somministrazione di una punizione e contrariamente
all'intenzione di colui che la infligge, segue la morte, la punizione non va intesa
come capitale anche se, per un incidente non previsto, il danno si e dimostrato
mortale; in questo caso la morte viene non gia inflitta ma anticipata.



"Punizione pecuniaria” € quella che consiste nella privazione non solo di una
somma di denaro, ma anche di terre o degli altri beni che sono solitamente
comprati e venduti per denaro. Nel caso in cui la legge che ordina tale punizione
sia emanata con lo scopo di raccogliere denaro da quelli che la trasgrediranno,
non si tratta propriamente di punizione ma del prezzo di un privilegio e
dell'esenzione da una legge le cui proibizioni non sono valide in assoluto ma
solo per quelli che non sono in grado di pagare; va [evidentemente] eccettuata
ogni legge che faccia parte di quella naturale o della religione, giacché in questi
casi non si tratterebbe di esenzioni ma di [vere e proprie] trasgressioni della
legge. Ad esempio, allorché una legge prescrive una sanzione pecuniaria per chi
pronuncia il nome di Dio invano, il pagamento della multa non e il pagamento
della licenza di bestemmiare, ma la punizione per la trasgressione di una legge
da cui non c'e dispensa. Analogamente, se la legge impone il pagamento di una
somma di denaro a colui che e stato offeso, cio rappresenta soltanto una
riparazione del danno arrecatogli ed estingue l'accusa della parte lesa, non il
crimine del colpevole.

L"™ignominia" e l'inflizione di qualcosa che e male in quanto reso
disonorevole dallo Stato, o la privazione di qualcos'altro che e bene in quanto e
inteso come onorevole ancora dallo Stato. Ci sono infatti cose onorevoli per
natura, come gli effetti del coraggio, della magnanimita, della forza, della
saggezza e di altre capacita del corpo e della mente; e altre cose rese onorevoli
dallo Stato, quali insegne, titoli, cariche o qualsiasi altro segno particolare del
favore del sovrano. Le prime (ancorché possano venire a mancare per cause
naturali o per accidente) non possono essere confiscate per legge, e pertanto la
loro perdita non € una punizione. Ma le seconde possono essere tolte dall'autorita
pubblica che le ha rese onorevoli, e [le loro perdite] sono propriamente
punizioni. Tali sono le degradazioni dei condannati con conseguente privazione
di insegne, titoli e cariche, o le privazioni delle medesime cose per i tempi a
venire.

L'incarceramento si ha quando un uomo viene privato della liberta dalla
pubblica autorita, e puo avere due scopi diversi. Il primo e quello della custodia
sicura di un uomo sotto accusa; il secondo quello di infliggere una pena a un
uomo condannato. Il primo [tipo di detenzione] non e una punizione, poiché
nessuno e da ritenersi punito se non e stato sottoposto a giudizio e dichiarato
colpevole. Pertanto, qualunque male, oltre a quello necessario a garantire la sua
custodia, sia fatto patire a un uomo - con vincoli o detenzione - prima che la sua
causa sia discussa, e contro la legge di natura. Ma il secondo [tipo di detenzione]
€ una punizione in quanto si tratta di un male, e in quanto e inflitto dalla autorita
pubblica per qualcosa che e stato dalla stessa autorita giudicato una trasgressione



della legge. Sotto il nome di incarceramento comprendo ogni restrizione di
movimento causata da un ostacolo esterno, sia questo una casa che e chiamata
col nome generico di prigione, o un'isola nella quale gli uomini son detti
confinati, o un luogo nel quale gli uomini siano forzati a lavorare - come le cave
alle quali nei tempi antichi gli uomini venivano condannati, e le galee in questi
tempi -, 0 una catena, o qualunque altro impedimento del genere.

L"esilio" (o bando) si ha quando un uomo, in seguito a un crimine, viene
condannato ad allontanarsi dal territorio dello Stato o da una certa parte di
questo, e a non farvi ritorno o per un certo tempo prefissato o per sempre.
L'esilio, senza altre circostanze, non sembra essere di sua natura una punizione,
ma piuttosto una fuga o un pubblico comando di sottrarsi alla punizione con la
fuga. Cicerone dice che nella citta di Roma non fu mai prevista tale punizione, e
lo chiama piuttosto una risorsa di un uomo in pericolo. Infatti, se a un uomo
esiliato viene nondimeno concesso di godere dei propri beni e delle rendite delle
proprie terre, il puro cambiamento d'aria non costituisce una punizione e, lungi
dal procurare allo Stato quel beneficio per cui ogni punizione e prevista (cioé a
foggiare volonta inclini all'osservanza della legge), molte volte produce piuttosto
il danno dello Stato. Infatti un esiliato, non essendo piu membro dello Stato che
I'ha bandito, ne diviene un nemico legittimo. Se invece viene anche espropriato
delle sue terre o dei suoi beni, allora la punizione consiste non gia nell'esilio ma
va classificata fra quelle pecuniarie.

Tutte le punizioni di sudditi innocenti, grandi o piccole che siano, sono
contro la legge di natura: infatti c'e [propriamente] punizione solo per
trasgressione della legge, e dunque non puo esserci punizione di innocenti.
Quest'ultima e pertanto una violazione, primo, di quella legge di natura che
proibisce a tutti gli uomini di avere di mira nelle loro vendette qualcosa di
diverso da un bene futuro - e infatti nessun bene puo derivare allo Stato dalla
punizione di un innocente. Secondo, di quella che proibisce l'ingratitudine,
giacché la punizione di un innocente equivale a un rendere male per bene,
mentre tutto il potere del sovrano e originariamente concesso dal consenso di
ognuno dei sudditi allo scopo di esserne protetti finché saranno obbedienti. E,
terzo, di quella legge che comanda 1'equita - cioé una eguale distribuzione della
giustizia - cosa che non viene rispettata nella punizione di un innocente.

Per contro, l'inflizione di qualsiasi male a un uomo innocente che non sia un
suddito, se e per il bene dello Stato e senza violazione di alcun patto precedente,
non rappresenta infrazione della legge di natura. Infatti, tutti gli uomini che non
sono sudditi, o sono nemici, oppure hanno cessato di esserlo in seguito a qualche
patto precedente. Ora, contro i nemici, che lo Stato giudica capaci di nuocere ai
sudditi, e lecito far guerra in forza dell'originario diritto naturale - e in guerra né



la spada discrimina, né il vincitore fa distinzione, sulla base delle responsabilita
passate, fra nocente e innocente, né rispetta la pieta se non quando conviene al
bene del suo popolo. Sempre in base a cio, la vendetta contro i sudditi che
negano deliberatamente I'autorita dello Stato costituito si estende legittimamente
non solo ai padri, ma anche alla terza e alla quarta generazione, che non esistono
e che sono di conseguenza innocenti del fatto per il quale sono perseguitate. E il
motivo e che la natura dell'offesa consiste nel rifiuto della sudditanza; il che
equivale a una ricaduta nella condizione di guerra, comunemente detta
ribellione. I responsabili di tali offese ne patiscono le conseguenze non gia come
sudditi ma come nemici. Infatti la "ribellione" altro non e che il rinnovare la
guerra [originaria].

La RICOMPENSA e data o come "dono" o per "contratto". Quando e data
per contratto si chiama "retribuzione" o "stipendio", ed e la remunerazione
dovuta per un servizio compiuto o promesso. Quando e data come dono e il
compenso elargito dalla "grazia" di coloro che lo concedono, per invogliare o
mettere in grado gli uomini di rendere loro servizi. Cosicché, quando il sovrano
di uno Stato destina uno stipendio per qualche mansione pubblica, colui che lo
percepisce e tenuto per giustizia a compiere il proprio ufficio, mentre altrimenti
[ossia in mancanza di uno stipendio] solo I'onore vincola alla riconoscenza e a
sforzarsi di contraccambiare. Infatti gli uomini, benché non abbiano alcuna
possibilita di opporsi legalmente al comando di abbandonare la cura dei loro
affari privati per servire lo Stato, tuttavia non vi sono tenuti né in forza della
legge di natura né della costituzione dello Stato, a meno che non esista nessun
altro modo per garantire quel servizio. Il motivo e che si suppone che il sovrano
possa far uso di tutti i mezzi dei sudditi, cosicché il piu comune dei soldati puo
pretendere il soldo del servizio militare come un debito.

I benefici che il sovrano concede a un suddito per timore del potere o della
capacita che questi ha di nuocere in qualche modo allo Stato non sono
propriamente ricompense. Non sono, infatti, stipendi poiché, essendo ognuno gia
obbligato a non arrecare danno allo Stato, non e pensabile in questo caso alcun
contratto. Né sono grazie, poiché sono estorte con la paura, che non dovrebbe
mai sfiorare il potere sovrano. Sono invece sacrifici che il sovrano (considerato
come persona naturale e non come persona dello Stato) fa per placare lo
scontento di uno che egli reputa piu potente di sé; e lungi dal favorire
I'obbedienza, invogliano per contro a protrarre e ad aumentare ulteriormente le
estorsioni.

Alcuni stipendi sono sicuri e provengono dal pubblico erario, altri incerti e
derivanti dall'occasionale prestazione dell'ufficio per cui il salario e previsto; i
secondi sono in certi casi nocivi allo Stato, come nel caso della giudicatura. Ove,



infatti, la remunerazione dei giudici e dei magistrati delle Corti di giustizia
dipenda dal numero delle cause di loro competenza, seguono necessariamente
due inconvenienti: il primo e che si alimentano le liti giudiziarie, poiché piu sono
le liti, maggiore il beneficio [per i giudici]; il secondo consiste nella contesa per
la giurisdizione, ogni Corte cercando di attirare a sé quante piu cause puo. Per
contro, negli uffici esecutivi non si presentano questi inconvenienti poiché
I'impiego [e il conseguente compenso] non puo essere aumentato con nessuno
sforzo.

Tanto basti per quanto riguarda la natura della punizione e della ricompensa;
le quali sono, per dir cosl, i nervi e i tendini che muovono le membra e le
articolazioni dello Stato.

Fin qui ho delineato la natura dell'vomo (costretto dal suo orgoglio e dalle
altre passioni a sottomettersi al governo) insieme a quella del grande potere del
suo reggitore, che ho paragonato al "Leviatano", prendendo il paragone dai due
ultimi versetti del quarantunesimo capitolo del "Libro di Giobbe"; dove Dio,
dopo aver messo in evidenza il grande potere del "Leviatano"”, lo chiama re
dell'orgoglio: «Non c'e nulla sulla terra - dice - che possa essere paragonato a lui.
E' fatto per non aver paura. Vede sotto di sé ogni cosa, per quanto elevata; ed e re
di tutti i figli dell'orgoglio». Esso e tuttavia mortale e soggetto a decadenza come
tutte le cose terrene, e in cielo (anche se non in terra) esiste cio di cui dovrebbe
aver timore e alle cui leggi dovrebbe obbedire; percio nei prossimi capitoli
parlero delle sue malattie, delle cause della sua mortalita e delle leggi di natura
alle quali e tenuto ad obbedire.



Capitolo ventinovesimo.

LE COSE CHE INDEBOLISCONO LO STATO, O CHE NE FAVORISCONO
LA «DISSOLUZIONE».

Sebbene nulla di cio che e opera dei mortali possa essere immortale, tuttavia,
se gli uomini facessero uso della ragione che pretendono di avere, i loro Stati
sarebbero al riparo almeno dalla rovina causata da mali interni. Infatti, in base
alla natura della procedura che li istituisce, sarebbero destinati a vivere quanto
I'umanita, le leggi di natura o la giustizia stessa che da loro la vita. Percio,
quando essi si vengono a dissolvere a causa non gia di una violenza esterna ma
del disordine interno, la colpa e degli uomini non in quanto ne sono la "materia",
bensi in quanto ne sono gli "artefici" e gli ordinatori. Gli uomini, infatti,
divengono alfine bensi stanchi di scontrarsi senza regole e di abbattersi a
vicenda, e sinceramente desiderosi di sottomettersi a una costruzione [politica]
salda e durevole, ma, per mancanza sia dell'arte di fare le leggi adatte a regolare
le loro azioni, sia dell'umilta e della pazienza per sopportare di perdere 1'asprezza
violenta e ingombrante della loro presente grandezza, non riescono, senza
l'intervento di un architetto piu che esperto, ad associarsi se non in edifici
traballanti, ben difficilmente capaci di sopravvivere loro e sicuramente destinati
a crollare sul capo della loro posterita.

Percio fra le "infermita" dello Stato io conto al primo posto quelle che
derivano da una istituzione imperfetta. Esse sono assimilabili alle malattie del
corpo naturale causate da una procreazione difettosa.

Una di esse consiste nel fatto che "un uomo per ottenere il regno si
accontenta talvolta di un potere minore di quello necessariamente richiesto per la
[conservazione della] pace e per la difesa dello Stato". Donde deriva che, quando
in vista della pubblica salvezza deve essere ricuperato l'esercizio del potere
ceduto, cio acquista l'apparenza di un atto ingiusto, che rende un gran numero di
uomini inclini alla rivolta (appena se ne presenti I'occasione). Analogamente, i
corpi dei bambini nati da genitori malati, sono soggetti o a una morte prematura
o0 a spurgare la cattiva qualita, dovuta al loro viziato concepimento, con eruzioni
di pustole e croste. Inoltre, quando i re si privano di qualche potere necessario,
non e sempre (benché qualche volta lo sia) a causa dell'ignoranza di cio che e



necessario al compito che si sono addossati, ma assai spesso pensando di
ricuperarlo quando parra loro opportuno. E in cio non ragionano bene, poiché chi
vorra richiamarli al rispetto delle loro promesse trovera l'appoggio - contro di
loro - di Stati stranieri, i quali - avendo di mira il bene dei propri sudditi - si
lasciano sfuggire ben poche occasioni per "indebolire" la posizione dei loro
vicini. Cosi Thomas Becket, arcivescovo di Canterbury, fu sostenuto contro
Enrico Secondo dal papa; e alla base c'era la dispensa dalla soggezione allo Stato
concessa agli ecclesiastici da Guglielmo il Conquistatore quando - essendo stato
accettato come sovrano - fece il giuramento di non infrangere la liberta della
Chiesa. Cosi i baroni - il cui potere era cresciuto fino a un livello incompatibile
col potere sovrano per opera di Guglielmo il Rosso (che ne cercava l'appoggio
per trasferire la successione dal fratello maggiore a se stesso) - furono sostenuti
dai Francesi nella loro ribellione contro il re Giovanni.

Né cio accade soltanto nelle monarchie. Ad esempio, dal momento che la
denominazione propria dell'antico Stato romano era "Il Senato e il Popolo di
Roma", né il Senato né il Popolo rivendicavano tutto il potere. Cio dapprima
causo le sedizioni di Tiberio Gracco, Caio Gracco, Lucio Saturnino e altri, poi la
guerra fra il Senato e il Popolo sotto Mario e Silla e ancora sotto Pompeo e
Cesare, fino alla estinzione della democrazia e all'istituzione della monarchia.

Il popolo di Atene si precluse soltanto un'unica azione, quella per cui
nessuno doveva proporre sotto pena di morte di rinnovare la guerra per l'isola di
Salamina. Percio, se Solone non avesse fatto in modo che si diffondesse la
notizia che era pazzo e successivamente, gestendo e vestito come un pazzo e in
versi, non avesse proposto la guerra al popolo che gli si affollava intorno,
quest'ultimo avrebbe avuto un nemico costantemente pronto proprio alle porte
della citta. A mali ed espedienti del genere sono costretti tutti gli Stati che hanno
un potere limitato, anche se in misura minima.

Al secondo posto, considero le malattie dello Stato che derivano dal veleno
delle dottrine sediziose, una delle quali e che "ogni privato giudica delle azioni
buone e cattive". Questo ¢ vero nella condizione di mera natura dove non
esistono leggi civili, e anche sotto un governo civile nei casi che non sono
contemplati dalla legge. Ma negli altri casi ¢ manifesto che la misura delle azioni
buone e cattive e la legge civile, e che giudice e il legislatore - il quale & sempre
il rappresentante dello Stato. A causa di questa falsa dottrina gli uomini sono
portati a dibattere fra di loro e a mettere in discussione i comandi dello Stato, per
obbedire o disobbedire, poi, secondo che sembri loro opportuno nei loro giudizi
privati. Cio ingenera confusione nello Stato e lo indebolisce.

Un'altra dottrina in contrasto con la societa civile e che "e peccato ogni cosa
che un uomo faccia contro la propria coscienza"; e dipende dalla presunzione di



farsi giudici del bene e del male. Infatti, essendo coscienza e giudizio la stessa
cosa, come puo essere erroneo il giudizio cosi puo esserlo anche la coscienza.
Pertanto, vero e che chi non e soggetto ad alcuna legge civile, non avendo altra
norma da seguire che la propria ragione, pecca in tutto cio che compie contro la
propria coscienza; ma diversa € la condizione di chi vive in uno Stato, poiché la
legge e la coscienza pubblica dalla quale egli ha assunto l'obbligo di farsi
guidare. Se cosl non fosse, data la disparita delle coscienze private - che altro
non sono che opinioni private -, lo Stato si troverebbe necessariamente confuso e
nessuno si periterebbe di non obbedire al potere sovrano piu di quanto apparisse
bene ai propri occhi.

E' stato anche correntemente insegnato che "la fede e la santita non sono
frutto di studio e ragione ma di ispirazione o infusione soprannaturale". Ora, se
si ammette questa dottrina, non vedo perché qualcuno dovrebbe piu render
ragione della propria fede, o perché ogni cristiano non dovrebbe essere anche
profeta, o perché ognuno dovrebbe prendere come regola della propria azione la
legge del proprio Paese invece della propria ispirazione personale. In tal modo
cadiamo di nuovo nel colpevole errore di assumerci il compito di giudicare del
bene e del male, o di renderne giudici i privati che pretendono di godere di
un'ispirazione soprannaturale, fino alla dissoluzione del governo civile. La fede
viene dall'udito, e 1'udire da quegli eventi che ci guidano alla presenza di coloro
che ci parlano; eventi che, pur essendo tutti disposti da Dio Onnipotente, non
sono tuttavia soprannaturali ma solamente non osservabili per il gran numero di
essi che concorre nel verificarsi di ogni effetto. La fede e la santita non sono
certo molto frequenti, ciononostante non sono miracoli, bensi frutto
dell'educazione, della disciplina, della correzione e di altri mezzi naturali con cui
Dio le suscita nei suoi eletti quando lo ritiene opportuno. Queste tre opinioni
perniciose per la pace e il governo sono uscite in questa parte del mondo
soprattutto dalla bocca e dalla penna di teologi ignoranti, i quali giustapponendo
le parole della Sacra Scrittura in una maniera che non s'accorda con la ragione,
fanno quel che possono per far credere agli uomini che la santita e la ragione
naturale non possono coesistere.

Una quarta opinione inconciliabile con la natura dello Stato e che "chi
detiene il potere sovrano e soggetto alle leggi civili". Vero e che ogni sovrano e
soggetto alle leggi di natura - tali leggi essendo divine e non abrogabili da
nessun uomo o Stato -, ma non e soggetto alle leggi fatte da lui stesso, ossia
dallo Stato. Infatti essere soggetto alle leggi significa essere soggetto allo Stato,
cioe al rappresentante sovrano, cioe [in questo caso] a se stesso; il che non e
soggezione ma piuttosto liberta dalle leggi. Si tratta di un errore che, ponendo le
leggi al di sopra del sovrano, pone al tempo stesso un giudice sopra di lui, e un



potere di punirlo; il che equivale a fare un nuovo sovrano e, per la stessa ragione,
un terzo per punire il secondo e cosl via senza fine, verso la confusione e la
dissoluzione dello Stato.

Una quinta dottrina tendente alla dissoluzione dello Stato € che "ogni privato
ha una proprieta assoluta sui suoi beni, tale da escludere il diritto del sovrano".
Vero e che ognuno ha una proprieta che esclude il diritto di ogni altro suddito,
ma ce l'ha soltanto grazie al potere sovrano, senza la cui protezione chiunque
altro avrebbe un ugual diritto sulla stessa. Percio se viene escluso anche il diritto
del sovrano, questi non puo adempiere al compito che i sudditi gli hanno
assegnato - che e quello di difenderli sia dai nemici esterni sia dai torti reciproci
- e di conseguenza lo Stato cessa di esistere.

Se la proprieta dei sudditi non esclude il diritto del rappresentante sovrano
sui loro beni, ancora meno e escluso il diritto sovrano sulle loro mansioni
giudiziarie o esecutive, nelle quali in realta essi rappresentano lo stesso sovrano.

C'e una sesta dottrina apertamente e direttamente in contrasto con l'essenza
dello Stato, ed e quella secondo cui "il potere sovrano puo essere diviso". Infatti,
dato che i poteri separati si distruggono reciprocamente 1'un 1'altro, che cos'altro
e dividere il potere dello Stato se non dissolverlo? Queste dottrine si trovano
soprattutto in quei giuristi che si sforzano di far dipendere le leggi dal loro
proprio sapere e non dal potere legislativo.

Oltre alle false dottrine, spesso anche 1'esempio di un regime diverso in una
nazione vicina rende gli uomini inclini a mutare la forma di governo gia
costituita. Da cio il popolo degli Ebrei fu spinto a rifiutare Dio e a chiedere al
profeta Samuele un re alla maniera delle altre nazioni; e, sempre per questo
motivo, le piu piccole citta della Grecia furono perpetuamente agitate dalle
sedizioni delle fazioni aristocratiche e democratiche, giacché quasi in ognuno di
questi Stati una parte desiderava imitare i Lacedemoni e l'altra gli Ateniesi. Non
dubito inoltre che molti uomini siano stati contenti di vedere i recenti
sommovimenti in Inghilterra spinti dal desiderio di imitare i Paesi Bassi,
supponendo che per arricchirsi non fosse necessario niente di piu che cambiare -
come poi fecero - la forma del loro governo. In effetti la costituzione della natura
umana € per se stessa incline a desiderare novita; percio, quando gli uomini vi
sono sollecitati anche dalla vicinanza di altri che in seguito alle novita si sono
arricchiti, diviene quasi impossibile che non vedano con favore sia coloro che li
incitano a cambiare, sia i primi inizi dei disordini, salvo soffrire poi per il loro
protrarsi. Similmente i malati di sangue caldo, ai quali viene la scabbia, si
graffiano con le loro stesse unghie finché non riescono piu a sopportare il
bruciore.

Quanto alla ribellione che in particolare colpisce la monarchia, una delle piu



frequenti e quella causata dalla lettura dei libri di politica e di storia degli antichi
Greci e Romani. Da questa lettura i giovani e tutti gli altri che siano sprovvisti
dell'antidoto di una solida ragione, insieme a una forte e piacevole impressione
delle grandi imprese guerresche compiute dai condottieri degli eserciti di quegli
Stati, ricevono al tempo stesso anche un'idea seducente di tutte le altre cose che
questi ultimi hanno fatto, e immaginano che la loro grande prosperita sia
derivata non gia dall'emulazione fra alcuni individui, bensi dalla [peculiare] virtu
della forma di governo popolare, e non considerano le frequenti sedizioni e le
guerre civili prodotte dalla imperfezione della loro costituzione politica. Voglio
dire che in seguito alla lettura di codesti libri, degli uomini si sono assunti la
responsabilita di uccidere i loro re, poiché gli scrittori greci e latini, nei loro libri
e discorsi di politica, presentano questa azione come lecita e lodevole per ogni
uomo purché prima di compierla chiami tiranno il proprio sovrano. Essi dicono,
invero, che lecito € non il "regicidio", ossia l'uccisione di un re, ma il
"tirannicidio", ossia l'uccisione di un tiranno. Dagli stessi libri, coloro che
vivono sotto un monarca ricavano l'opinione che mentre i sudditi di uno Stato
popolare godano della liberta, quelli di una monarchia siano tutti schiavi. Ripeto,
tale opinione concepiscono quelli che vivono sotto una monarchia, non quelli
che vivono sotto un regime popolare: infatti costoro non trovano niente del
genere. Insomma, non riesco a immaginare qualcosa che possa essere piu
pregiudizievole a una monarchia del consentire che tali libri vengano letti
pubblicamente, senza una tempestiva applicazione dei correttivi rappresentati da
maestri saggi che siano capaci di neutralizzarne il veleno. Un veleno che non
esito a paragonare al morso di un cane rabbioso, ossia alla malattia che i medici
chiamano "hydrophobia” o "paura dell'acqua”. Infatti, come chi ha subito tale
morso e tormentato continuamente dalla sete e nonostante cio aborre 1'acqua e si
trova in uno stato tale che sembra che il veleno si sforzi di trasformarlo in cane,
cosl, quando una monarchia viene morsa nel vivo dagli scrittori democratici che
ringhiano contro questo regime, di nulla i suoi sudditi sentono maggiormente
bisogno che di un forte monarca; e, tuttavia, a causa di una certa
"tyrannophobia”, o paura di essere governati con fermezza, appena I'hanno, lo
aborrono.

Come ci sono stati dottori che hanno sostenuto che ci sono tre anime in un
uomo, cosl ce ne sono che pensano che anche nello Stato ci siano piu anime
(vale a dire piu sovrani) e che contrappongono Supremazia a sovranita, canoni a
leggi, autorita spirituale ad autorita civile. Essi manipolano le menti degli uomini
con parole e distinzioni che di per se stesse non significano nulla, ma che (con la
loro oscurita) lasciano trasparire 1'esistenza (invisibile, alcuni ritengono) di un
altro regno nelle tenebre: per dir cosi, di un regno di fate. Ora, essendo manifesto



che il potere civile e il potere dello Stato sono la stessa cosa e che la supremazia
e il potere di fare i canoni e di concedere facolta presuppone uno Stato, ne segue
che dove uno é il sovrano e un altro é il supremo, dove uno puo fare le leggi e un
altro i canoni, devono necessariamente esserci due Stati con gli stessi e identici
sudditi. Ma questo € un regno diviso in se stesso e non puo sussistere. Ad onta,
infatti, della distinzione fra temporale e spirituale - che e priva di significato -
sussistono nondimeno due regni e ogni suddito e soggetto a due padroni. Infatti
il potere spirituale, rivendicando il diritto di sancire cio che e peccato, rivendica
di conseguenza anche quello di dichiarare cio che e legge (non essendo il
peccato altro che la trasgressione della legge); ma, d'altra parte, poiché anche il
potere civile rivendica di dichiarare cio che e legge, ne segue che ogni suddito
deve obbedire a due padroni, ambedue i quali vogliono che i loro comandi siano
osservati come legge, cosa che e impossibile. Oppure il regno potrebbe essere
unico, ma allora o il potere civile, che e quello dello Stato, deve essere
subordinato allo spirituale, e percio non c'e altra sovranita che la spirituale, o lo
spirituale ha da essere subordinato al temporale, e percio non c'e altra
supremazia che quella temporale. Cosicché, quando questi due poteri si
contrappongono l'un l'altro, lo Stato non puo non essere in gran pericolo di
guerra civile e di dissoluzione. Infatti se, da un lato, l'autorita civile, che e piu
visibile e illuminata dal piu chiaro lume della ragione naturale, non puo non
attirare a sé sempre una considerevolissima parte del popolo, dall'altro, 1'autorita
spirituale, sebbene sussista [soltanto] nell'oscurita delle distinzioni delle Scuole e
nelle loro ostiche parole, ciononostante, poiché la paura dell'oscurita e degli
spiriti € maggiore delle altre paure, non puo mancare di un partito sufficiente a
perturbare e talvolta a distruggere lo Stato. Questa e una malattia che puo essere
appropriatamente paragonata all'epilessia, o mal caduco del corpo naturale (che
gli Ebrei prendevano per una sorta di possessione degli spiriti). Infatti, come in
questa malattia c'e nel capo uno spirito anomalo, o un vento, che ostruisce i nervi
alla radice e, scuotendoli violentemente, li priva di quel movimento che
naturalmente riceverebbero dal potere dell'anima sul cervello - causando percio
nelle membra movimenti violenti e irregolari (che la gente chiama convulsioni)
fino al punto che chi ne e colpito cade talvolta nell'acqua o nel fuoco come un
uomo privato dei sensi -; cosl, anche nel corpo politico, quando il potere
spirituale muove i membri dello Stato col terrore delle punizioni e la speranza
delle ricompense (che sono i nervi dello Stato) in maniera diversa da come
dovrebbero esser mossi dal potere civile (che e 1'anima dello Stato), e ne soffoca
l'intelletto con parole strane e astruse, allora finisce necessariamente col
confondere il popolo e conseguentemente o con lo schiacciare lo Stato sotto la
propria oppressione o col precipitarlo nelle fiamme della guerra civile.



Talvolta anche nei governi puramente civili c'eé piu di un'anima sola; come
quando il potere di raccogliere denaro (che e la facolta nutritiva) dipende da
un'assemblea generale, il potere di dirigere e comandare (che e la facolta
motrice) da un solo uomo, e il potere di fare le leggi (che e la facolta razionale)
dall'accordo accidentale non solo di codesti due ma anche di un terzo. Cio mette
in pericolo lo Stato talvolta per mancanza dell'accordo su buone leggi, ma assai
piu spesso per mancanza del nutrimento necessario alla vita e al movimento. In
realta, anche se ben pochi si rendono conto che tale governo non € un [vero]
governo ma la divisione dello Stato in tre fazioni, e lo chiamano monarchia
mista, la verita invece e che non si tratta di uno Stato unico e indipendente, ma di
tre fazioni indipendenti; e non di un'unica ma di tre persone rappresentanti. Nel
regno di Dio ci possono essere tre persone indipendenti senza rottura dell'unita di
Dio che regna; ma cosl non puo essere ove regnano uomini che sono soggetti
alla diversita di opinioni. Pertanto, se il re da corpo alla persona del popolo, e
anche l'assemblea generale da corpo alla persona del popolo, e un'altra
assemblea ancora da corpo alla persona di una parte del popolo, allora il re e le
assemblee non costituiscono una sola persona, né un solo sovrano, ma tre
persone e tre sovrani.

Non so a quale malattia del corpo naturale dell'uomo possa esattamente far
corrispondere questa anomalia dello Stato. Ho visto pero un uomo che aveva un
altro uomo che gli spuntava da un fianco con testa, braccia, petto e stomaco
propri. Se ne avesse avuto un altro ancora dall'altro lato, il confronto sarebbe
potuto essere perfetto.

Finora ho mentovato le malattie dello Stato che rappresentano i pericoli
maggiori e piu immediati. Ce ne sono altre non altrettanto gravi che tuttavia non
e inopportuno prendere in considerazione. Anzitutto la difficolta di raccogliere
denaro per le necessita dello Stato, specialmente nell'approssimarsi di una
guerra. Questa difficolta ha origine nell'opinione che ogni suddito abbia sulle
proprie terre e sui propri beni una proprieta che ne escluda il diritto del sovrano
all'uso. Quello che succede in conseguenza di cio e che il potere sovrano, che
prevede le necessita e i rischi dello Stato, quando trova interrotto l'afflusso di
denaro al pubblico tesoro a causa della tenace opposizione della popolazione,
invece di estendersi per contrastare e prevenire questi pericoli fin dal loro
sorgere, si restringe finché puo e, quando non puo piu, lotta col popolo a colpi di
stratagemmi legali per ottenere piccole somme; ma, essendo queste insufficienti,
e infine costretto o ad aprire con la violenza la via all'urgente rifornimento [di
denaro] o a perire. Ove, inoltre, sia costretto spesso a queste scelte estreme, alla
fine o riesce a ridurre il popolo alla sua giusta dimensione o altrimenti lo Stato
deve perire. Cosicché possiamo molto appropriatamente paragonare questa



malattia a una febbre malarica, nella quale - poiché le parti carnose sono indurite
o ostruite da materia velenosa - le vene, che nel loro corso normale si svuotano
nel cuore, non vengono rifornite (come dovrebbe essere) dalle arterie. A causa di
cio si verifica all'inizio una contrazione fredda e un tremore degli arti, e poi un
ardente e violento sforzo del cuore per riaprire con la forza il passaggio del
sangue. Tuttavia, prima di poter far cio, si accontenta di piccoli sollievi offerti da
cose che danno un breve refrigerio; finché (se la natura e abbastanza robusta)
vince all'ultimo la resistenza delle parti ostruite e disperde il veleno nel sudore,
oppure (se la natura e troppo debole) il paziente muore.

Talvolta alligna nello Stato una malattia che assomiglia alla pleurite, ed e
quando il tesoro dello Stato, fluendo fuori dal suo corso regolare, si raccoglie in
eccessiva abbondanza in un solo o in pochi individui privati a causa di monopoli
o di appalti delle entrate pubbliche. Allo stesso modo il sangue, in una pleurite,
affluendo nella membrana del petto, vi alimenta un'infiammazione
accompagnata da febbre e da fitte dolorose.

Una malattia pericolosa e anche la popolarita di un suddito potente (a meno
che lo Stato non si sia premunito con garanzie della sua fedelta) poiché il popolo
(che dovrebbe ricevere il proprio movimento dall'autorita del sovrano) e distolto
dall'obbedienza alle leggi dalle lusinghe e dalla fama di un ambizioso, spinto a
seguire un uomo delle cui virtu e dei cui disegni non ha alcuna conoscenza.
Questo pericolo e solitamente maggiore in un regime popolare che in una
monarchia, poiché un esercito e talmente forte e numeroso che gli si puo
facilmente far credere di costituire il popolo [e dunque di essere il detentore del
potere]. Con questi mezzi Giulio Cesare, che dal popolo veniva contrapposto al
Senato, essendosi accattivato 1'affetto del suo esercito, si fece padrone sia del
Senato sia del popolo. Questo comportamento di uomini popolari e ambiziosi e
aperta ribellione, e puo essere paragonato agli effetti della stregoneria.

Un'altra infermita dello Stato e la sproporzionata grandezza di una citta,
quando sia in grado di trovare all'interno del proprio ambito il numero di uomini
e le risorse per armare un grande esercito. Parimenti rappresenta un'infermita
dello Stato l'esistenza di un numero elevato di corporazioni, che sono, per dir
cosl, come molti Stati minori nelle viscere di uno piu grande, paragonabili ai
vermi nelle interiora di un uomo naturale. A cio si puo aggiungere la liberta di
contestare l'assolutezza del potere da parte di uomini che pretendono di
possedere saggezza politica; i quali, quantunque allignino soprattutto nella feccia
del popolo, nondimeno, animati da false dottrine, si intrigano continuamente
delle leggi fondamentali, con molestia per lo Stato - come i piccoli vermi che i
medici chiamano "ascaridi".

Possiamo aggiungere ancora: l'appetito insaziabile, o bulimia, di estendere il



dominio - con conseguenti ferite inguaribili spesso inferte dal nemico -, i tumori
rappresentati dalle conquiste [di nazioni] non integrate (1) - che sono molte volte
un fardello e che e meno pericoloso perdere che tenere -, la letargia del benessere
e la consunzione per dissipazione e spese inutili.

Infine, quando in una guerra (esterna o intestina) i nemici ottengono la
vittoria finale, cosicché (essendo state sgominate le forze dello Stato) non ci sia
piu ulteriore protezione dei sudditi che si mantengano leali, allora lo Stato e
DISSOLTO, e ognuno diviene libero di proteggere se stesso assumendo tutte le
iniziative che a sua discrezione riterra opportune. Il sovrano e, infatti, I'anima
pubblica che da vita e movimento allo Stato e, quando questa spira, i membri
dello Stato non sono governati piu di quanto il cadavere di un uomo non lo sia
dalla sua (ancorché immortale) anima che se ne e separata. Vero e che il diritto di
un monarca sovrano non puo essere estinto dall'azione di un altro, ma puo
esserlo l'obbligazione dei membri dello Stato. Infatti, chi ha bisogno di
protezione puo cercarla dovunque, e quando la trova e obbligato a difendere la
propria protezione come e quanto meglio puo (senza alcuna fraudolenta pretesa
di essersi sottomesso per paura). Quanto, invece, al diritto di un'assemblea,
questo scompare definitivamente una volta che ne venga soppresso il potere,
perché l'assemblea stessa si estingue e di conseguenza non v'e piu alcuna
possibilita che la sovranita possa ritornarvi.



Capitolo trentesimo.

«FUNZIONE» DEL RAPPRESENTANTE SOVRANO.

La FUNZIONE (1) del sovrano (monarca o assemblea che sia) consiste nel
fine per il quale gli e stato affidato il potere sovrano, cioé il procurare "la
sicurezza del popolo"; a cio e obbligato dalla legge di natura, e di cio deve
rendere conto a Dio, autore di quella legge, e a nessun altro fuorché lui. Inoltre,
per sicurezza qui si intende non una mera sopravvivenza, ma anche tutte le altre
soddisfazioni della vita che ognuno possa procacciarsi con lecita industria senza
pericolo o danno per lo Stato.

Va da sé che cio debba essere realizzato non gia con una cura rivolta
singolarmente agli individui - a parte la loro protezione da eventuali torti
lamentati - ma attraverso una generale previdenza attuata nella educazione
pubblica - impartita sia con l'insegnamento diretto sia con I'esempio - e nella
promulgazione e nell'effettiva applicazione di buone leggi, alle quali gli
individui possano riferire i propri casi specifici.

Poiché il privare la sovranita dei suoi diritti essenziali (sopra specificati nel
Cap. 18) causa la dissoluzione dello Stato e il ritorno di ognuno nella sventurata
condizione di guerra con ciascun altro (che e il peggiore dei mali che possa
capitare in questa vita), la funzione del sovrano e quella di conservare
integralmente quei diritti; ed e di conseguenza contrario ai suoi doveri, in primo
luogo, trasferirne ad altri, o deporne, qualcuno. Infatti, chi rinuncia ai mezzi,
rinuncia anche ai fini; e rinuncia ai mezzi il sovrano che si riconosca sottomesso
alle leggi civili e che rinunci al potere della giudicatura suprema, o al potere di
far guerra o pace di sua sola autorita, o al potere di giudicare le necessita dello
Stato, o al potere di raccogliere denaro e soldati ogniqualvolta e nella misura in
cui giudichera necessario in sua coscienza, o al potere di nominare ufficiali e
magistrati sia per la guerra sia per la pace, o al potere di nominare i maestri e di
decidere quali dottrine siano conformi o contrarie alla difesa, alla pace e al bene
del popolo. In secondo luogo, € contro i doveri del sovrano permettere che il
popolo resti ignorante o male informato sui fondamenti e le ragioni di quei suoi
diritti essenziali, poiché a causa di tale disinformazione gli uomini sono
facilmente sviati e indotti a resistere al sovrano quando lo Stato richieda a



quest'ultimo di avvalersene e di esercitarli. E tanto maggiore e la necessita che i
fondamenti di questi diritti siano insegnati in maniera accurata e corretta, in
quanto tali diritti non possono basarsi né sulla legge civile né sulla deterrenza di
punizioni legali. Infatti, una legge civile che proibisca la ribellione (e tale ¢ ogni
opposizione ai diritti essenziali della sovranita) costituisce obbligazione (in
quanto legge civile) soltanto in forza della legge di natura che proibisce la
violazione della promessa; un'obbligazione naturale che se gli uomini non
conoscono, non possono neppure conoscere il diritto con cui il sovrano fa ogni
legge. Quanto alla punizione, essi la prendono per un atto di ostilita, che, quando
ritengono di avere abbastanza forza, cercano di evitare con altri atti di ostilita.

Come ci sono alcuni che affermano che la giustizia non & che una parola
vuota senza sostanza, e che tutto quello che un uomo (non soltanto nella
condizione di guerra ma anche nello Stato) riesce a procacciarsi con la forza o
l'arte, € suo - cosa che ho gia dimostrato esser falsa -, cosi ci sono anche coloro
che affermano che non ci sono né fondamenti né principi razionali a sostegno di
quei diritti essenziali che rendono assoluta la sovranita. Se infatti ci fossero [-
essi dicono -] sarebbero stati scoperti in un luogo o in un altro, mentre vediamo
che finora non e esistito alcuno Stato in cui quei diritti siano stati riconosciuti o
rivendicati. Ragionamento invero fallace: come se i selvaggi d'America
negassero l'esistenza di fondamenti o principi razionali per costruire case
durevoli quanto i materiali [di cui son fatte], perché non ne hanno mai visto di
cosl ben costruite. Tempo e ingegno producono ogni giorno nuove conoscenze. E
come l'arte del ben costruire edifici e frutto di principi di ragione scoperti, molto
tempo dopo che l'umanita aveva iniziato (benché malamente) a costruire, da
uomini ingegnosi, che avevano a lungo studiato la natura dei materiali; cosl, i
principi di ragione per rendere l'istituzione degli Stati eterna (salvo che per causa
di violenza esterna), si son potuti scoprire molto tempo dopo che gli uomini
hanno cominciato a costituirne di imperfetti e suscettibili di cadere nel disordine.
Di tal genere sono i principi che io ho esposto in questo discorso; in questo
momento, tuttavia, rientra ben poco fra i miei specifici interessi che essi
raggiungano l'attenzione di coloro che hanno il potere di farne uso, o che
vengano - o meno - da essi trascurati. Ma, ammesso pure che quelli che ho
delineato non siano principi di ragione, nondimeno sono sicuro che sono principi
in base all'autorita della Scrittura; come rendero evidente non appena verro a
parlare del regno di Dio (curato da Mose) sugli Ebrei, suo popolo particolare in
forza del patto.

Ma si obietta che, sebbene i principi siano giusti, tuttavia il popolo comune
non e dotato di capacita sufficienti perché glieli si possa far capire. [Rispondo
che] sarei contento se le capacita dei sudditi ricchi e potenti di un regno, o dei



sudditi che sono ritenuti i piu dotti, non fossero inferiori a quelle del popolo. In
realta, tutti sanno che le difficolta a questo genere di insegnamento derivano non
tanto dalla complessita della materia, quanto dagli interessi di coloro che devono
apprendere. Gli uomini potenti digeriscono a fatica qualunque cosa consolidi un
potere che imbrigli le loro passioni e i dotti qualunque cosa sveli i loro errori e
ridimensioni percio la loro autorita. Per contro, le menti del popolo, a meno che
non siano corrotte dalla soggezione ai potenti o imbrattate dalle opinioni dei
dottori, sono come un foglio bianco suscettibile di ricevere qualunque cosa
l'autorita pubblica vi voglia imprimere. Se e possibile indurre intere nazioni ad
accettare i grandi misteri della religione cristiana - che sono soprarazionali -, e se
e possibile far credere a milioni di persone che lo stesso corpo puo essere
contemporaneamente in innumerevoli luoghi - cosa che e [addirittura] contro
ragione -, come dubitare che l'insegnamento e la predicazione, tenuti sotto la
protezione della legge, possano far accettare qualcosa di cosi conforme alla
ragione che, chiunque sia libero da pregiudizi, non ha bisogno, per impararlo,
che di udirlo? Concludo, pertanto, che nella istruzione del popolo sui diritti
essenziali della sovranita (che sono le leggi naturali o fondamentali), finché il
sovrano conserva intero il suo potere, non vi sono altre difficolta che quelle
derivanti da colpe del sovrano medesimo o di coloro su cui egli fa affidamento
per l'amministrazione dello Stato. Di conseguenza € suo dovere far si che i
sudditi siano istruiti; e non e per lui soltanto un dovere ma anche un vantaggio e
una sicurezza contro i pericoli che possono derivare a lui, come persona naturale,
dalla ribellione.

E (per venire ai particolari) quello che va fatto imparare al popolo e che,
primo, non deve innamorarsi di nessuna forma di governo, che veda in vigore
presso nazioni vicine, piu che della propria, né desiderare cambiamenti (quale
che sia I'attuale prosperita che scorga in nazioni rette da un regime diverso dal
proprio). Infatti la prosperita di un popolo governato da un'assemblea
aristocratica o democratica non deriva né dall'aristocrazia né dalla democrazia
ma dall'obbedienza e dalla concordia dei sudditi; come, d'altra parte, un popolo
prospera sotto una monarchia non gia perché un solo uomo ha il diritto di
governarlo, bensi perché i sudditi obbediscono a quest'ultimo. Togliete, in
qualsiasi genere di Stato, I'obbedienza (e, conseguentemente, la concordia del
popolo) ed esso non soltanto non prosperera, ma anzi, in breve tempo, si
dissolvera. Coloro che con la disobbedienza non si prefiggono piu che una
riforma dello Stato, si accorgeranno che cosi piuttosto lo distruggono; come,
nella leggenda, le stolte figlie di Peleo, le quali, desiderando rinnovare la
giovinezza del loro decrepito padre, per consiglio di Medea lo tagliarono a pezzi
e lo bollirono insieme a erbe sconosciute, senza tuttavia farne un uomo nuovo.



Questo desiderio di mutamento e paragonabile alla violazione del primo dei
Comandamenti di Dio, giacché qui Dio dice: «Non habebis deos alienos» (Non
avrai gli dei di altre nazioni) e, in un altro luogo, a proposito dei "re" [aggiunge]
che sono "dei".

Secondo, al popolo va insegnato che I'ammirazione per le virtu di qualcuno
dei sudditi - quale che sia I'altezza che questi abbia raggiunta e il fulgore con cui
risplenda nello Stato - o di un'assemblea (tranne che dell'assemblea sovrana),
non deve trascinarlo fino a prestare loro un'obbedienza o un onore
appropriatamente tributabili soltanto al sovrano, di cui essi (nelle loro specifiche
situazioni) sono semplici rappresentanti. [Il popolo deve imparare anche] a
resistere a ogni influenza proveniente da essi, a meno che, attraverso essi, non
provenga dall'autorita sovrana. Percio non € immaginabile che ami il proprio
popolo come dovrebbe il sovrano che non sia geloso e che tolleri che le lusinghe
di uomini popolari lo sviino dalla sua lealta. E sviato é stato spesso, non soltanto
segretamente, ma anche alla luce del sole, fino al pubblico annuncio delle sue
nozze con tali uvomini "in facie Ecclesiae" da parte di predicatori, e con grida
esposte nelle pubbliche strade; cosa che puo opportunamente essere paragonata
alla violazione del secondo dei dieci Comandamenti.

Terzo, a causa di cio, bisognerebbe far comprendere ai sudditi che grave
colpa venga commessa parlando male del rappresentante sovrano (individuo o
assemblea di uomini che sia), o mettendone in discussione e contestandone il
potere, o usandone irriverentemente il nome in qualsiasi modo possa cagionarne
il disprezzo del popolo e l'allentamento dell'obbedienza di quest'ultimo (nella
quale risiede la sicurezza dello Stato). Questa dottrina rinvia, per somiglianza, al
terzo Comandamento.

Quarto, il popolo non riesce ad apprendere cio, né, quando gli viene
insegnato, a ricordarlo - neppure dopo una sola generazione a ricordarne tanto da
sapere in chi risieda il potere sovrano -, se non vengono stabiliti dei tempi
precisi, distinti da quelli del suo lavoro ordinario, nei quali esso possa dedicarsi a
coloro che siano incaricati di istruirlo. Ne segue che e necessario che siano
determinati periodi in cui i sudditi possano riunirsi insieme e (dopo aver rivolto
preghiere e lodi a Dio, il Sovrano dei sovrani) ascoltare 1'esposizione dei loro
doveri, la lettura e la spiegazione delle leggi positive cui tutti generalmente sono
interessati, nonché sentirsi rammentare l'autorita che le rende leggi. A questo
fine gli Ebrei avevano ogni sette giorni un "Sabbath", nel quale veniva letta e
commentata la legge, e nella cui solennita veniva loro rammentato che il loro re
era Dio, che questi aveva creato il mondo in sei giorni e si era riposato il settimo,
che loro re era lo stesso Dio che li aveva redenti dal loro penoso lavoro di
schiavi in Egitto, e aveva prescritto loro dei tempi in cui gioire anche in se stessi



con leciti divertimenti dopo aver gioito in Dio - e cio veniva fatto loro ricordare
con l'astensione dal lavoro in quel giorno. Cosicché la prima tavola dei
Comandamenti e tutta dedicata alla presentazione di una summa del potere
assoluto di Dio - non solo in quanto Dio, ma anche in quanto re per patto
(esclusivamente) degli Ebrei - e puo pertanto illuminare coloro che detengono il
potere sovrano in virtu del consenso degli uomini affinché comprendano quali
dottrine insegnare ai loro sudditi.

Poiché i bambini debbono la loro prima istruzione alla cura dei genitori, e
necessario che siano loro obbedienti finché si trovano sotto la loro tutela e che
non solo allora ma anche dopo (come richiede la gratitudine) riconoscano il
beneficio della loro educazione con segni esteriori d'onore. A tal fine va loro
insegnato che in origine il padre era per ognuno anche il signore sovrano, con
potere di vita e di morte su di lui, e che, quando i padri di famiglia con
l'istituzione dello Stato rinunciarono a quel potere assoluto, ciononostante non si
intese affatto che essi dovessero perdere I'onore a essi dovuto per l'educazione
data. Infatti, per l'istituzione del potere sovrano non e necessaria la rinuncia a
tale diritto; d'altronde non ci sarebbe nessuna ragione per desiderare di avere
figli, o per assumersi la cura di nutrirli e di istruirli, se non se ne dovesse poi
avere un beneficio diverso da quello ricavabile dagli altri uomini. E cio
corrisponde al quinto Comandamento.

Inoltre, ogni sovrano dovrebbe preoccuparsi di far insegnare la giustizia, il
che (consistendo quest'ultima nel non togliere a nessuno cio che e suo) equivale
a preoccuparsi che agli uomini si insegni a non privare con violenza o frode il
prossimo di tutto cio che grazie all'autorita sovrana gli appartenga. Fra le cose
che un uomo possiede, quelle a lui piu care sono innanzi tutto la vita e le
membra; seguono (per la maggior parte degli uomini) quelle che riguardano
'affetto coniugale e, dopo queste, le ricchezze e i mezzi di sussistenza. Pertanto i
sudditi vanno istruiti ad astenersi dalle reciproche violenze per vendette private,
dal ledere I'onore coniugale, e dal derubarsi I'un 'altro dei propri beni sia con
rapine che implicano 1'uso della forza sia con sottrazioni fraudolente. A questo
scopo e anche necessario che si mostrino loro le perniciose conseguenze delle
sentenze false ottenute con la corruzione dei giudici o dei testimoni, per cui
viene a mancare la distinzione fra le proprieta, e la giustizia diviene priva
d'effetto. A tutte queste cose fanno riferimento il sesto, il settimo, l'ottavo e il
nono Comandamento.

Infine, bisogna insegnare loro che non soltanto gli atti ingiusti, ma anche i
progetti e le intenzioni di compierli (ancorché impediti dal caso) costituiscono
ingiustizia; la quale consiste tanto nel carattere delittuoso dell'atto quanto nella
malvagita della volonta. Questo € il senso del decimo Comandamento e la



summa della seconda tavola tutta riducibile a quest'unico comandamento di
carita reciproca: «ama il prossimo tuo come te stesso», come la summa della
prima tavola si riduce all'amore di Dio, che essi avevano allora da poco accettato
come loro re.

Quanto ai mezzi e ai canali attraverso i quali il popolo puo ricevere questa
istruzione, dobbiamo anzitutto cercare quali siano i tramiti attraverso cui tante
opinioni contrarie alla pace dell'umanita, basate su principi falsi e inconsistenti,
si siano nonostante cio tanto profondamente radicate in esso. Mi riferisco a
quelle che nel precedente capitolo ho specificato cosi: che gli uomini debbano
giudicare cio che e lecito e illecito con la loro coscienza e non sulla base della
legge stessa - ossia in base al loro discernimento privato -; che i sudditi pecchino
nell'obbedire ai comandi dello Stato se non li abbiano prima giudicati leciti; che
abbiano sulle proprie ricchezze una proprieta tale da escludere il dominio dello
Stato sulle medesime; che e lecito per i sudditi uccidere coloro che essi
chiamano tiranni; che il potere sovrano puo essere spartito; e altre simili opinioni
instillate nel popolo attraverso i mezzi in questione. Coloro che la necessita o
l'avidita tiene concentrati sui propri affari e sulle proprie occupazioni e, per un
altro verso, coloro che I'abbondanza e 1'indolenza porta a inseguire i piaceri dei
sensi (le due sorte di uomini che costituiscono la maggior parte dell'umanita),
essendo distolti dalla riflessione approfondita che I'apprendimento della verita
necessariamente richiede non soltanto in materia di giustizia naturale ma anche
in tutte le altre scienze, ricevono le nozioni del loro dovere soprattutto dagli
ecclesiastici [che parlano] dal pulpito e in parte [anche] da quei loro vicini o
conoscenti intimi che, essendo dotati di discorso pronto e persuasivo, sembrano
piu saggi e meglio istruiti di loro nei casi di legge e di coscienza. Ora, sia gli
ecclesiastici sia gli altri che fanno sfoggio di sapere, derivano la loro conoscenza
o dalle Universita e dalle Scuole di legge, o dai libri pubblicati da uomini
eminenti di quelle Scuole e Universita. Laonde e chiaro che l'istruzione del
popolo dipende totalmente dal corretto insegnamento impartito alla gioventu
nelle Universita. Ma, potrebbe dire qualcuno, non sono le Universita
d'Inghilterra abbastanza dotte per questo compito? o sei tu che vuoi metterti a
insegnare alle Universita? Domande imbarazzanti. Comunque, alla prima, non
esito a rispondere che, fin verso la fine del regno di Enrico Ottavo, a sostenere
sempre il potere del papa contro il potere dello Stato, furono soprattutto le
Universita, e che furono tanti i predicatori, i giuristi e altri ivi istruiti a difendere
dottrine contrarie al potere sovrano del re, da dimostrare sufficientemente che le
Universita, pur non essendo autrici di quelle false dottrine, tuttavia non seppero
come impiantare le vere. Infatti, da un lato, tale contrasto di opinioni mostra in
modo certissimo che essi non ricevettero una formazione sufficiente e, dall'altro,



non desta alcuna meraviglia che, malgrado tutto, conservino un certo odore di
quel sottile liquore contrario alla autorita civile dal quale sono stati
originariamente impregnati. Ma alla seconda domanda non ritengo né opportuno
né necessario rispondere con un si 0 con un no, giacché ognuno che veda cio che
sto facendo puo facilmente comprendere quel che penso.

La sicurezza del popolo richiede inoltre a colui o coloro che detengono il
potere sovrano che la giustizia sia amministrata egualmente per ogni grado
sociale, cioe, che possano ricevere giustizia dei torti loro fatti, tanto le persone
ricche e potenti, quanto quelle povere e oscure; cosicché i grandi - quando fanno
violenza, ledono 1'onore o fanno altro torto a uomini di condizione inferiore -
non possano nutrire maggiore speranza di impunita di quando uno di questi
ultimi faccia lo stesso a uno di loro: in cio consiste, dunque, 1'equita, alla quale -
in quanto precetto della legge di natura - il sovrano e tenuto altrettanto del piu
umile dei suoi sudditi. Tutte le violazioni della legge sono offese contro lo Stato,
ma alcune lo sono anche contro persone private. Quelle che toccano solamente
lo Stato possono essere perdonate senza violazione dell'equita, giacché ognuno
puo, a propria discrezione, perdonare cio che é stato fatto contro di lui. Ma
un'offesa contro un privato non puo, secondo equita, essere perdonata senza il
consenso di colui che ha subito il torto, o senza una ragionevole soddisfazione.

Le diseguaglianze fra i sudditi derivano da iniziative del potere sovrano e
pertanto, al cospetto del sovrano - ossia, in una Corte di giustizia, - non
sussistono piu di quanto sussistano diseguaglianze fra re e loro sudditi al
cospetto del Re dei re. L'onore dei grandi e quello che spetta loro nella misura in
cui beneficano o aiutano gli uomini di rango inferiore, altrimenti non gliene
spetta affatto. Le violenze, le soperchierie e i torti che essi compiono sono resi
gravi in misura maggiore - e non gia minore - dalla grandezza delle loro persone,
poiché sono loro quelli che hanno meno necessita di commetterli. Le
conseguenze della parzialita verso i grandi si sviluppano nel modo seguente:
I'impunita crea insolenza [nei grandi], I'insolenza odio [nel popolo], e I'odio lo
sforzo di abbattere ogni grandezza vessatrice e offensiva, anche a costo della
rovina dello Stato.

Alla imparzialita della giustizia appartiene anche un'uguale tassazione;
uguaglianza che dipende non gia dalla parita delle ricchezze [che eguali non
sono], bensi dall'uguaglianza del debito che ognuno ha nei confronti dello Stato
per la propria difesa. Per conservarsi in vita non basta lavorare, ma si deve anche
combattere (se necessario) per garantire il proprio lavoro. Gli uomini, percio, o
fanno come gli Ebrei che, al ritorno dalla cattivita, riedificarono il tempio con
una mano mentre impugnavano la spada con l'altra, oppure assoldano altri che
combattano in loro vece. Le tasse imposte al popolo dal potere sovrano, altro



non sono che i salari dovuti a coloro che portano la spada pubblica per difendere
i privati impegnati nelle loro svariate attivita e professioni. E, dal momento che
il beneficio che ciascuno ne riceve é il godimento della vita - che ¢ ugualmente
cara al povero e al ricco -, il debito che il povero deve a coloro che proteggono la
sua vita e identico a quello dovuto dal ricco per la difesa della propria; salvo che
i ricchi che abbiano poveri al loro servizio possono essere debitori non soltanto
per le loro persone ma anche per molte altre. Cio considerato, I'equanimita
dell'imposizione consiste piuttosto nell'uguaglianza di cio che viene consumato
che in quella delle ricchezze delle persone con pari consumi. Per quale ragione,
infatti, uno che lavora molto e, risparmiando il frutto del proprio lavoro,
consuma poco, dovrebbe essere piu tassato di uno che vivendo nell'ozio,
guadagna poco e spende tutto quello che guadagna - stante che uno non riceve
piu protezione dell'altro dallo Stato? Mentre, quando le imposte gravano sui
consumi, ognuno paga ugualmente rispetto a quello che usa e lo Stato non e
impoverito dallo spreco e dal lusso dei privati.

Molti sono gli uomini che per eventi inevitabili divengono incapaci di
sostentarsi col loro lavoro; ebbene, costoro non dovrebbero essere abbandonati
alla carita dei privati, ma assistiti (nella misura richiesta dalle necessita di natura)
con provvidenze stabilite dalle leggi dello Stato. Infatti, come manca di carita un
uomo qualunque che non si preoccupi degli inabili, cosi ne manca il sovrano di
uno Stato che li lasci esposti all'azzardo di tale incerta carita.

Diverso e il caso per quelli che, invece, hanno corpi robusti. Essi vanno
costretti a lavorare e, per prevenire la scusa che non trovano lavoro, dovrebbero
esserci leggi che incoraggino ogni sorta di arte, come la navigazione,
l'agricoltura, la pesca e ogni genere di manifattura che richieda mano d'opera. Se
la popolazione povera ma vigorosa si accresce ulteriormente, bisogna
trapiantarla in paesi scarsamente abitati; dove, nondimeno, non deve sterminare
coloro che vi trova, bensi costringerli a vivere meno distanti 1'uno dall'altro e a
non vagare per grandi estensioni raccogliendo quel che trovano, ma a coltivare
ogni piccolo appezzamento con arte e impegno, affinché dia loro sostentamento
a tempo debito. E, quando il mondo fosse completamente sovraccarico di
abitanti, allora 1'estremo rimedio di tutto sarebbe la guerra; che provvederebbe a
ciascun uomo con la vittoria o con la morte.

Alla cura del sovrano appartiene il fare buone leggi. Ma qual e una buona
legge? Per buona legge io intendo non una legge giusta, poiché nessuna legge
puo essere ingiusta. La legge e fatta dal potere sovrano, e tutto cio che e fatto da
tale potere e autorizzato e riconosciuto da ogni appartenente al popolo - e cio che
ha per ognuno tale status, nessuno puo dire ingiusto. Con le leggi dello Stato e
come con le regole di un gioco: qualsiasi cosa i giocatori stabiliscano di comune



-/

accordo non e ingiusta per nessuno di loro. Una buona legge e quella che
"necessaria" per il "bene del popolo" e al tempo stesso "perspicua".

La funzione delle leggi (che altro non sono che regole autorizzate) non e
quella di impedire alla gente ogni azione volontaria, bensi quella di dirigerla e di
consentirne il movimento nei limiti in cui non leda se stessa a causa dei suoi
desideri impetuosi, della sua avventatezza o dissennatezza - come le siepi, poste
non per fermare i viaggiatori ma per tenerli in carreggiata. Percio una legge che
non e necessaria, mancando del vero fine di una legge, non e buona. Tuttavia,
purché sia vantaggiosa per il sovrano, una legge puo essere considerata buona
anche se non necessaria per il popolo - giacché in realta cio non puo accadere.
Infatti non si puo separare il bene del sovrano da quello del popolo. E' debole il
sovrano che ha sudditi deboli; ed e debole il popolo il cui sovrano non ha potere
sufficiente a governarlo secondo il proprio volere. Le leggi non necessarie non
sono buone leggi, ma trappole per [carpire] denaro e sono del tutto inutili dove il
diritto del potere sovrano € riconosciuto, mentre, ove non lo sia, sono
insufficienti a difendere il popolo.

La perspicuita non consiste tanto nelle parole della legge stessa, quanto nella
chiara enunciazione delle cause e dei motivi per cui e stata fatta. Cio ci rivela
lI'intendimento del legislatore; e, una volta noto questo intendimento, una legge si
comprende meglio se espressa in poche parole che se espressa in molte. Infatti
tutte le parole sono soggette ad ambiguita e, pertanto, la moltiplicazione delle
parole del testo di una legge significa moltiplicazione di ambiguita. L'eccesso di
diligenza [nella formulazione della legge] sembra inoltre implicare che chiunque
possa eluderne gli stretti termini sia fuori del raggio d'azione della legge, e cio
causa molti processi inutili. Quando, invero, considero quanto fossero brevi le
leggi dei tempi antichi, e quanto siano gradualmente diventate sempre piu
lunghe, mi pare di vedere una gara fra redattori [del testo] della legge e avvocati
- fra i primi che cercano di togliere ogni scappatoia ai secondi, e i secondi che
cercano di sfuggire alle maglie dei primi -, e mi pare anche che gli avvocati
abbiano riportato la vittoria. Appartiene, dunque, alle funzioni del legislatore
(quale e in tutti gli Stati il rappresentante supremo, che sia un unico uomo o
un'assemblea), da un lato, rendere perspicua la ragione per la quale la legge e
stata fatta e, dall'altro, dare alla legge stessa la formulazione piu concisa ma [al
tempo stesso] nei termini piu propri e significativi che si possa.

Alle funzioni del sovrano appartiene anche somministrare correttamente
punizioni e ricompense. Ora, poiché il fine della punizione, lungi dall'essere la
vendetta e lo sfogo della collera, e la correzione sia del delinquente sia,
attraverso l'esempio dato con quest'ultimo, degli altri, le punizioni piu severe
debbono essere inflitte per i crimini che sono i piu pericolosi per il pubblico;



quali quelli che derivano da propositi ostili al governo costituito, o sono originati
da disprezzo della giustizia, o provocano scandalo nella moltitudine, o ancora
quelli che, quando restano impuniti, sembrano compiuti con la complicita
dell'autorita - come quando sono commessi da figli, servi, o favoriti di persone
dotate di autorita. Infatti, 'indignazione trascina gli uomini non soltanto contro
gli attori e gli autori dell'ingiustizia, ma anche conto ogni potere che
apparentemente li protegga. Come nel caso di Tarquinio, che fu cacciato da
Roma per un'azione insolente di uno dei suoi figli, e la monarchia stessa dissolta.
Ma, per i crimini dovuti alla debolezza umana - quali quelli causati da grandi
provocazioni, da grandi paure, da grandi necessita, o dall'ignorare se il fatto
costituisca un grande crimine o no - c'e molte volte possibilita di clemenza senza
pregiudizio per lo Stato; clemenza che, quando ve n'e la possibilita, e richiesta
dalla legge di natura. E' la punizione dei capi e dei maestri di una insurrezione
che puo, per la sua esemplarita, giovare allo Stato, non gia quella del povero
popolo ingannato - ove venga punito. Essere severi col popolo equivale a punirlo
per un'ignoranza che puo, in gran parte, imputarsi al sovrano, responsabile del
fatto che esso non e stato meglio istruito.

Analogamente fa parte delle competenze e dei doveri del sovrano distribuire
le sue ricompense in modo che possa derivarne un beneficio per lo Stato,
conformemente alla loro funzione e al loro fine. Cio accade quando coloro che
hanno ben servito lo Stato vengono ricompensati cosi bene - e con la minor
spesa possibile per I'erario comune - che gli altri ne possano essere invogliati sia
a servire il medesimo Stato il piu fedelmente possibile, sia a studiare le arti con
cui poter essere in grado di farlo meglio. Comprare, da un suddito popolare e
ambizioso, col denaro o con [la concessione di] promozioni, la sua docilita e la
rinuncia a influenzare negativamente le menti del popolo, non ha nulla della
natura della ricompensa (che € prevista non gia per i danni ma per i servigi
prestati); € segno non di gratitudine ma di paura; e favorisce non il bene ma il
male pubblico. Si tratta di una contesa contro I'ambizione: simile a quella di
Ercole contro il mostro Idra dotato di molte teste, al quale, per ognuna che era
vinta, ne spuntavano tre. Similmente il ricorso alle ricompense per aver ragione
della tracotante caparbieta di un uomo popolare, ne fa sorgere, a causa
dell'esempio, molti di piu che arrecano il medesimo danno nella speranza di un
analogo beneficio; sicché, come accade a ogni sorta di merce, cosi anche la
malizia aumenta poiché e vendibile. Vero e che qualche volta una guerra civile
puo essere differita ricorrendo a mezzi di questo genere, tuttavia il pericolo
diviene sempre maggiore, e la pubblica rovina piu certa. Pertanto e contrario ai
doveri del sovrano, al quale e affidata la sicurezza pubblica, dare ricompense a
coloro che aspirano alla grandezza disturbando la pace del loro Paese, e non



contrastare gli inizi dell'ascesa di uomini siffatti, correndo un piccolo pericolo,
piuttosto che [opporglisi] dopo, correndone uno maggiore.

E' inoltre affare del sovrano scegliere buoni consiglieri; voglio dire coloro da
cui ricevere pareri sul governo dello Stato. La parola «Consiglio» - "consilium" -
derivata da un'alterazione di "considium", ha un significato ampio e comprende
tutte le assemblee di uomini che siedono insieme, non solo per deliberare cio che
si deve fare in seguito, ma anche per giudicare sui fatti passati e sul diritto per il
presente. Qui tuttavia prendo questa parola solamente nella prima accezione: e in
questa accezione né in un regime democratico né in uno aristocratico ci puo
essere scelta di Consiglio, poiché le persone che dovrebbero consigliare sono
[contemporaneamente] membri della persona consigliata. La scelta di consiglieri
e percio propria della monarchia, nella quale il sovrano che non si sforzi di
scegliere i piu capaci in ogni campo non adempie come dovrebbe al proprio
ufficio. I migliori consiglieri sono quelli che hanno il minimo di speranza di
ricavar vantaggio dal dare cattivi consigli e il massimo di conoscenza delle cose
che conducono alla pace e alla difesa dello Stato. E' ardua impresa riconoscere
chi si attende benefici dalle difficolta pubbliche, ma i segni che legittimano il
sospetto sono l'assecondare il popolo nelle sue irrazionali e inevitabili lagnanze
da parte di uomini le cui proprieta non sono bastevoli a far fronte alle loro spese
abituali - e sono segni facilmente osservabili da chiunque abbia un reale
interesse a scoprire cio. Ma trovare coloro che hanno il massimo di conoscenza
degli affari pubblici e ancora piu difficile, e a riconoscerli sono proprio quelli
che hanno di gran lunga meno bisogno di loro. Infatti, riconoscere pressoché in
ogni arte i veri esperti equivale a un alto grado di conoscenza della stessa arte;
poiché nessuno puo avere la garanzia della verita delle regole di un altro, se non
chi ha gia imparato a comprenderle [per proprio conto]. Comunque i migliori
indizi della conoscenza di un'arte sono il lungo esercizio di essa e il costante
ottenimento di buoni risultati. La capacita di ben consigliare non € né un dono
della fortuna né una dote ereditaria, pertanto non c'é maggior ragione di
attendersi un buon parere dai ricchi e dai nobili su questioni di Stato che nel
delineare le dimensioni di una fortezza; a meno che non pensiamo che nello
studio della politica ci sia bisogno non (come nello studio della geometria) di
metodo, ma soltanto della semplice osservazione. Le cose, pero, non stanno cosi
giacché lo studio della politica e il piu difficile dei due. Ciononostante, in queste
regioni dell'Europa, € stato considerato diritto di certe persone aver posto per
eredita nel piu alto Consiglio di Stato. Cio e derivato dalle conquiste degli
antichi Germani; allora i numerosi signori assoluti, che si coalizzavano per
conquistare altre nazioni, non sarebbero entrati nella confederazione senza
privilegi che potessero costituire segni di differenza, nei tempi successivi, fra la



posterita loro e la posterita dei loro sudditi. Privilegi, invero, incompatibili col
potere sovrano e, tuttavia, apparentemente mantenuti grazie al favore del
sovrano; se non che, appena coloro [che ne godono] li rivendicano come propri
diritti, sono costretti ad abbandonarli gradualmente e ad accontentarsi alla fine di
un onore non maggiore di quanto spetti naturalmente alle loro capacita.

Inoltre, per quanto esperti possano essere i consiglieri in qualunque affare, il
beneficio del loro consiglio e maggiore quando ciascuno di essi da
separatamente il proprio parere e le ragioni di esso, che quando essi danno [i loro
pareri] in assemblea, nella forma di orazione. [Inoltre, il beneficio del loro
consiglio e maggiore] quando I'hanno meditato, che quando parlano
all'improvviso; sia perché hanno avuto piu tempo per esaminare le conseguenze
dell'azione [consigliata], sia perché meno suscettibili di essere indotti in
contraddizione a causa dell'invidia, dell'emulazione o delle altre passioni che
sorgono dalla differenza di opinione.

In cose che non riguardano [le relazioni con] altre nazioni ma soltanto il
benessere e i vantaggi di cui i sudditi possono godere attraverso [l'introduzione
di] leggi che si occupano solamente di affari interni, il miglior consiglio va
ricavato dalle informazioni generali e dalle lamentele del popolo di ciascuna
provincia, che meglio di chiunque altro e a conoscenza delle proprie necessita e
che, pertanto, dovrebbe essere diligentemente ascoltato. Infatti, senza quei diritti
essenziali (come ho spesso sopra ripetuto) lo Stato non puo sussistere affatto.

Un comandante in capo di un esercito, se non gode di popolarita, non sara
amato né temuto quanto dovrebbe essere dal suo esercito: e, di conseguenza, non
potra ricoprire quell'incarico con successo. Pertanto, per poter essere stimato
competente e sollecito dai suoi soldati, dovra essere operoso, coraggioso,
affabile, generoso e favorito dalla sorte. Questa e la popolarita; essa, da una
parte, genera nei soldati il desiderio di raccomandarsi al favore del comandante,
nonché il coraggio [per guadagnarlo]; e, dall'altra, mette al riparo [da
contestazioni] la severita del generale quando questi (ove necessario) punisce gli
ammutinati o i soldati negligenti. Peraltro, I'attaccamento dei soldati (in
mancanza di garanzie della fedelta del comandante) e una cosa pericolosa per il
potere sovrano; specialmente quando questo risiede in un'assemblea impopolare.
Percio, la sicurezza del popolo richiede che coloro ai quali il sovrano affida le
sue armate siano buoni condottieri e al tempo stesso sudditi fedeli.

Ma, quando il sovrano medesimo gode di popolarita, ossia é riverito e amato
dal suo popolo, non v'ha pericolo di sorta derivante dalla popolarita di un
suddito. Infatti i soldati non sono mai generalmente cosi ingiusti - per quanto
siano affezionati al loro capitano - da schierarsi al suo fianco contro il sovrano,
quando amino non soltanto la persona ma anche la causa di quest'ultimo.



Pertanto, in ogni tempo, coloro che hanno abbattuto con la violenza il potere del
loro legittimo sovrano, prima di poterne prendere il posto e per risparmiare al
popolo l'onta di riceverli, si sono sempre presi pena di costruirsi dei titoli. Il
possedere un diritto riconosciuto al potere sovrano rappresenta una qualita tanto
popolare che colui che la possiede, per conquistare i cuori dei suoi sudditi, ha
bisogno - per quanto concerne lui stesso - soltanto di apparire loro capace di
esercitare un governo assoluto sulla sua famiglia, e - per quanto concerne i suoi
nemici - soltanto dello scioglimento delle loro milizie. Infatti, la parte maggiore
e piu attiva dell'umanita finora non é mai stata contenta del presente.

Quanto ai compiti (2) di un sovrano nei confronti di un altro, compresi nella
legge chiamata "diritto delle genti", non ho bisogno di aggiungere qui nulla,
poiché diritto delle genti e legge di natura sono la stessa cosa. Ogni sovrano ha,
nella ricerca della sicurezza del proprio popolo, lo stesso diritto di cui puo
disporre ogni individuo nel garantire la sicurezza del proprio corpo. La stessa
legge che detta agli uomini fuori di ogni governo civile cosa debbano fare e cosa
debbano evitare nei loro rapporti reciproci, detta le medesime cose agli Stati,
cioe, alle coscienze dei principi sovrani e delle assemblee sovrane. Non c'e
infatti Corte di giustizia naturale se non solamente nella coscienza; qui non
I'nomo regna ma Dio, le cui leggi (o meglio, quelle che obbligano tutto il genere
umano) si configurano come "naturali”" rispetto a Dio in quanto autore della
natura, e come "leggi" rispetto allo stesso Dio in quanto Re dei re. Ma sul regno
di Dio, sia in quanto questi e Re dei re, sia in quanto e anche re di un popolo
peculiare, parlero nel resto di questa trattazione.



Capitolo trentunesimo.

IL REGNO DI DIO PER NATURA.

[Ricapitolando] la condizione di mera natura, cioé a dire di assoluta liberta -
quale e quella di coloro che non sono né sovrani né sudditi - e anarchia e stato di
guerra; i precetti, da cui gli uomini sono condotti a superare questo stato, sono le
leggi di natura; uno Stato senza potere sovrano e solo una parola [vana] senza
sostanza e non puo sussistere; i sudditi devono ai sovrani obbedienza assoluta in
tutte le cose nelle quali questa non € in contrasto con le leggi di Dio: di tutto cio
ho dato dimostrazione sufficiente nelle pagine precedenti. Per una completa
conoscenza dei doveri civili manca soltanto di sapere quali siano queste leggi
divine. Senza di cio, infatti, non si sa se quanto venga comandato dal potere
civile sia contrario alla legge di Dio o no, e cosi o si offende la Maesta Divina
per un eccesso di obbedienza civile, o si trasgrediscono i comandi dello Stato per
timore di offendere Dio. Per evitare entrambi questi scogli, € necessario sapere
quali siano le leggi divine. E, dato che la conoscenza di ogni legge dipende dalla
conoscenza del potere sovrano, nelle pagine che seguono diro qualcosa sul
REGNO DI DIO.

«Dio e il Re, esulti la terra» (Salmo 96.1), dice il salmista. E poi: «Dio e Re,
nonostante le nazioni incolleriscano, e colui che siede sui Cherubini, nonostante
la terra si scuota» (Salmo 98.1). Vogliano o no, gli uomini sono necessariamente
sempre soggetti al potere divino: col negare l'esistenza o la provvidenza di Dio,
gli uomini possono scuotersi di dosso la loro serenita, non il giogo. Tuttavia,
chiamare questo potere di Dio - che si estende non solo sull'uomo ma anche su
bestie, piante e corpi inanimati - col nome di 'regno', e soltanto fare un uso
metaforico della parola. Infatti, si dice propriamente che regna solo chi governa i
suoi sudditi con la parola, nonché promettendo ricompense a quelli che gli
obbediscono e minacciando punizioni a quelli che non gli obbediscono. Pertanto
sudditi del regno di Dio non sono né i corpi inanimati, né le creature irrazionali -
poiché non intendono alcun precetto come proveniente da Dio -, né gli atei, né
coloro che credono che Dio si disinteressi completamente delle azioni degli
uomini, poiché costoro non riconoscono come sua alcuna parola e non hanno né
alcuna speranza di sue ricompense, né paura delle sue minacce. Cosicché sudditi



di Dio sono coloro che credono nell'esistenza di un Dio che governa il mondo, e
che al genere umano ha dato precetti e promesso ricompense e punizioni. Tutti
gli altri sono da considerare come nemici.

Il governare con le parole richiede che tali parole siano fatte conoscere in
modo chiaro giacché, altrimenti, non sono leggi. Appartiene, infatti, alla natura
delle leggi una promulgazione chiara e sufficiente a togliere ogni scusa di
ignoranza; di promulgazioni siffatte, per le leggi umane, ce n'e di una sola
specie, cioe la proclamazione o promulgazione per voce di uomo. Per contro,
Dio rende note le sue leggi in tre maniere: con i dettami della "ragione naturale",
con la "rivelazione", e con la "voce" di qualche "uomo", al quale egli guadagna
la fiducia degli altri operando miracoli. Ne deriva una triplice parola di Dio - una
parola razionale, una sensibile e una profetica -, a cui corrisponde un triplice
organo di udito: la retta ragione, il senso soprannaturale e la fede. Quanto al
senso soprannaturale, che consiste nella rivelazione o ispirazione, esso non e
stato il tramite di leggi universali, poiché Dio parla in questa maniera soltanto a
persone particolari, e a uomini diversi dice cose diverse.

In base alla differenza fra le altre due specie della parola di Dio - la razionale
e la profetica - si puo attribuire a Dio un duplice regno: un regno naturale e uno
profetico. In quello naturale egli governa per mezzo dei dettami della retta
ragione quanti dell'umana stirpe riconoscono la sua provvidenza. In quello
profetico, avendo scelto come propri sudditi [gli appartenenti a] una sola nazione
particolare (gli Ebrei), governa costoro - e nessun altro eccetto costoro - non
soltanto mediante la ragione naturale, ma anche mediante leggi positive, che egli
diede loro per bocca dei suoi santi profeti. L appunto del regno naturale di Dio
che intendo parlare in questo capitolo.

Il diritto di natura con cui Dio regna sugli uomini e punisce quelli che
infrangono le sue leggi, va derivato non gia dal fatto che li ha creati - come se
richiedesse 1'obbedienza a titolo di gratitudine per i suoi benefici - ma dal suo
"potere irresistibile". Ho mostrato precedentemente come il diritto sovrano sorga
dal patto; mostrare come lo stesso diritto possa scaturire dalla natura, non
richiede niente piu che mettere in evidenza un [particolare] caso in cui [quel
diritto] non viene mai meno. Dunque, dato che tutti gli uomini avevano per
natura diritto a tutte le cose, ognuno di essi aveva anche diritto a regnare su tutti
gli altri; ma, poiché non c'era forza che potesse garantire il possesso di questo
diritto, era essenziale per la salvezza di ognuno che si rinunciasse a questo diritto
e si stabilissero di comune accordo degli uomini (dotati di autorita sovrana) che
governassero e difendessero gli altri. Invece, se ci fosse stato qualcuno con un
potere irresistibile, non ci sarebbe stata alcuna ragione per cui egli con quel
potere non avrebbe governato e difeso se stesso e gli altri, a sua discrezione.



Pertanto, a quelli il cui potere e irresistibile il dominio di tutti gli uomini
appartiene naturalmente per l'eccellenza stessa del loro potere; di conseguenza e
in forza di questo potere che a Dio Onnipotente naturalmente appartiene - non in
quanto Creatore e Misericordioso, ma in quanto, appunto, Onnipotente - il regno
sugli uomini e il diritto di affliggerli a proprio piacere. E benché la punizione sia
dovuta soltanto al peccato - poiché con questa parola si intende afflizione per il
peccato -, tuttavia il diritto di affliggere deriva sempre non gia dal peccato degli
uomini, bensi dal potere di Dio.

"Perché i malvagi spesso prosperano e i buoni patiscono avversita?" ¢ una
questione che e stata molto discussa dagli antichi e che e equivalente a
quest'altra dibattuta nella nostra epoca: "con quale diritto Dio dispensa le
prosperita e le avversita della presente vita?" Si tratta di una questione di una
difficolta tale da aver scosso la fede nella Divina Provvidenza non soltanto di
uomini comuni ma anche di filosofi e, quel che e di piu, dei santi. Dice Davide:
«Come é buono il Dio di Israele con coloro che sono retti di cuore, e nonostante
cio i miei piedi quasi inciamparono e i miei passi furono assai prossimi a
scivolare, giacché mi crucciai a causa dei malvagi, quando vidi gli empi in tale
prosperita» (Salmo 72, versetti 1, 2, 3). E con quanto ardore Giobbe si lamento
con Dio per le numerose afflizioni che pativa nonostante la sua rettitudine?
Questa questione, nel caso di Giobbe, fu risolta da Dio stesso con argomenti
basati non gia sul peccato di Giobbe, bensi sul proprio potere. Mentre infatti, da
un lato, gli amici di Giobbe imputavano 1'afflizione al suo peccato e, dall'altro,
questi si difendeva con la coscienza della propria innocenza, Dio stesso
intervenne nella questione e, dopo aver giustificato I'afflizione con argomenti
tratti dal proprio potere - quali questo: «Dov'eri tu quando io gettai le
fondamenta della terra?» (Giobbe 38.4) e analoghi -, confermo l'innocenza di
Giobbe e condanno I'erronea dottrina dei suoi amici. Conforme a questa presa di
posizione e l'affermazione del nostro Salvatore, a proposito dell'uvomo che era
nato cieco, secondo la quale «Né quest'uomo ha peccato né i suoi padri; possano
invece le opere di Dio essere rese manifeste in lui» [Giovanni 9.3]. E benché
venga detto «Che la morte e entrata nel mondo col peccato» [Romani 5.12] (con
il che si intende che se Adamo non avesse mai peccato, non sarebbe morto cioe
non avrebbe mai patito alcuna separazione dell'anima dal corpo), non ne segue
che Dio non avrebbe potuto affliggerlo giustamente anche se non avesse peccato,
come affligge altre creature viventi che non possono peccare.

Dopo aver parlato del diritto della sovranita di Dio rispetto al suo
fondamento meramente naturale, dobbiamo inoltre considerare quali siano le
leggi divine, o dettami della ragione naturale; leggi che riguardano sia i doveri
naturali che ognuno ha verso il suo prossimo, sia l'onore che € naturalmente



dovuto al nostro Sovrano Divino. Le prime sono le stesse leggi di natura di cui
ho gia parlato nei Capp. 14 e 15 di questo trattato, vale a dire l'equita, la
giustizia, la misericordia, I'umilta e tutte le altre virtu morali. Ci restano pertanto
da considerare i precetti dettati agli uomini dalla sola ragione naturale, senz'altra
parola di Dio, riguardanti 'onore e il culto da tributarsi alla Maesta Divina.

L'onore consiste nell'intima convinzione e persuasione del potere e della
bonta di un altro; onorare Dio, pertanto, significa avere l'opinione piu alta
possibile del suo potere e della sua bonta. I segni esteriori di questa opinione,
che si manifestano nelle parole e nelle azioni degli uomini, si chiamano culto -
che [dunque] designa solo una parte di cio che i Latini comprendevano sotto la
parola "cultus", poiché "cultus" propriamente e senza eccezioni denota quel
lavoro che si dedica a qualcosa con l'intento di trarne beneficio. Ora, o le cose da
cui traiamo vantaggio sono a noi soggette - e il beneficio che esse forniscono
segue come un effetto naturale -, oppure non sono a noi soggette e [in questo
caso] rispondono al nostro lavoro secondo le loro volonta. [Lavori] nel primo
senso [sono] il lavoro compiuto sulla terra [che] si chiama "coltura", e
I'educazione dei bambini [che prende il nome di] "coltura" delle loro menti.
[Lavoro] nel secondo senso [é quello] in cui si deve agire sulla volonta degli
uomini in funzione di nostri fini, non con la, forza ma con il compiacerli, [e]
coincide col sollecitare, ossia guadagnarsi il favore con buoni uffici, quali lodi,
riconoscimenti di potere, e qualsivoglia altra cosa piaccia a coloro da cui
cerchiamo di ottenere qualche beneficio. Questo e propriamente "culto" e, in
questo senso, "publicola" significa chi tributa un culto al popolo, e "cultus Dei",
il culto di Dio.

Dall'onorare, che e atto interiore, consistente nel credere nel potere e nella
bonta [altrui], sorgono, da un lato, tre passioni: 1"'amore", che ha riferimento alla
bonta, la "speranza" e il "timore", che sono connessi al potere. E, dall'altro, i tre
aspetti del culto esteriore: "lode, magnificazione" e "benedizione"; ove, oggetto
della lode e la bonta, e oggetto della magnificazione e della benedizione sono il
potere e la felicita che ne e un effetto. Lode e magnificazione sono espresse sia
con parole sia con atti: con parole quando diciamo che un uomo e buono o
grande; con atti quando lo ringraziamo della sua generosita e obbediamo al suo
potere. La nostra convinzione della felicita di un altro puo essere espressa solo
con parole.

Alcuni segni di onore (sia fra gli attributi sia fra gli atti) sono tali
naturalmente; ad esempio, fra gli attributi, buono, giusto, generoso, e simili; e,
fra gli atti, le preghiere, i ringraziamenti, e I'obbedienza. Altri lo sono per
istituzione o per consuetudine degli uomini; e sono onorevoli in certi tempi e
luoghi, disonorevoli in altri, e indifferenti in altri ancora. Alla seconda classe



appartengono i gesti del saluto, della preghiera e del ringraziamento, che sono
differenti in tempi e luoghi differenti. I primi costituiscono il culto "naturale", i
secondi quello "convenzionale".

Del culto convenzionale vi sono due varieta: talvolta esso e "prescritto",
talaltra "volontario". Prescritto quando e quale richiede colui cui e tributato,
libero quando é reso nel modo che pare adatto a colui che lo tributa. Quando e
prescritto, il culto consiste non nelle parole e nei gesti, bensi nell'obbedienza.
Ma, quando e libero, il culto consiste nell'opinione di coloro che osservano:
infatti, se a costoro le parole e le azioni con cui intendiamo onorare sembrano
ridicole e volte al dileggio, allora esse non sono culto, in quanto non
costituiscono segni d'onore; e non costituiscono segni d'onore poiché un segno e
tale non per colui che lo fa, ma per colui al quale e rivolto, ossia per lo
spettatore.

Inoltre, c'eé un culto "pubblico” e uno "privato". Pubblico é il culto praticato
da uno Stato, in quanto é un'unica persona; privato € quello reso da una persona
privata. Il primo é libero se preso come culto dell'intero Stato, ma non lo e
rispetto ai privati cittadini. Il privato, praticato in segreto e libero ma, ove reso al
cospetto della moltitudine, non e mai esente da qualche restrizione posta dalle
leggi o dalle opinioni degli uomini; cosa che é contraria alla natura della liberta.

Il fine del culto fra gli uomini e il potere. Infatti, quando un uomo vede un
altro fatto oggetto di culto, suppone che sia potente ed e piu pronto a obbedirgli;
il che rende maggiore il potere di quest'ultimo. Ma Dio non ha fini: il culto che
gli tributiamo deriva dal nostro dovere ed e governato, secondo la nostra
capacita, dalle regole dell'onorare che la ragione prescrive siano applicate dai
deboli nei confronti dei piu potenti nella speranza di un beneficio, per timore di
un danno, o in segno di gratitudine per un bene gia ricevuto.

Al fine di poter conoscere quale sia il culto di Dio che ci viene insegnato dal
lume naturale, comincero dai suoi attributi. Tra questi e evidente, primo, che
dobbiamo attribuirgli 1""esistenza", poiché nessuno puo [realmente] voler onorare
qualcosa cui egli non ritiene che appartenga 1'essere.

Secondo, che quei filosofi che affermavano che il mondo o I'anima del
mondo era Dio, ne parlavano in modo indegno e ne negavano l'esistenza, poiché
con Dio si intende la causa del mondo; mentre dire che il mondo e Dio, equivale
a dire che non c'e alcuna causa del mondo stesso, ossia, nessun Dio.

Terzo, dire che il mondo non e stato creato, ma € eterno equivale a negare
che Dio esista (dal momento che cio che e eterno non ha alcuna causa).

Quarto, [e evidente] che coloro che tolgono a Dio le cure della specie umana,
credendo di attribuirgli la tranquillita, [in realta] gli tolgono anche I'onore,
poiché cio cancella I'amore degli uomini e il timore di lui; cose che sono la



radice dell'onore.

Quinto, dire che egli e "finito" nelle cose che significano grandezza e potere
non e onorarlo, poiché non e un segno della volonta di onorare Dio attribuirgli
meno di quanto possiamo, e 'finito' € meno di quanto possiamo, poiché al finito e
facile aggiungere qualcosa di piu.

Percio, non e onorarlo attribuirgli una "figura", poiché ogni figura e finita.

Né dire che ne concepiamo, ne immaginiamo o ne abbiamo un"'idea" nella
nostra mente, poiché qualsiasi cosa concepiamo e finita.

Né attribuirgli parti, o totalita, che sono attributi soltanto di cose finite.

Né dire che egli e in questo o quel luogo, poiché qualsiasi cosa e in un luogo
e limitata e finita.

Né che egli ¢ mosso o in quiete, poiché ambedue questi attributi gli
assegnerebbero un luogo.

Né che ci siano piu dei di uno solo, poiché cio implica che siano tutti finiti,
non potendo esserci piu di un solo infinito.

Né attribuirgli passioni (se non metaforicamente’ intendendo non le passioni
ma i loro effetti) che partecipino del dolore - come il pentimento, l'ira, la
misericordia - o della mancanza - come l'appetito, la speranza, il desiderio - o di
qualche facolta passiva, poiché la passione e potere limitato da qualcos'altro.

Percio, quando attribuiamo a Dio una volonta, questa va intesa non alla
stregua di quella dell'uvomo come un appetito razionale, bensi come il potere
[stesso] con cui compie ogni cosa.

Lo stesso dicasi quando gli attribuiamo la vista e altri attributi del senso,
come pure la conoscenza e l'intelletto; che in noi altro non sono che un tumulto
della mente, suscitato dalle cose esterne che colpiscono le parti organiche del
corpo umano. In Dio, infatti, non c'e nessuna di queste cose che, dipendendo da
cause naturali, non possono essergli attribuite.

Chi voglia attribuire a Dio soltanto cio che e garantito dalla ragione naturale,
deve ricorrere ad attributi o negativi - come infinito, eterno, incomprensibile - o
superlativi - come sommo, massimo e analoghi - o indefiniti - come buono,
giusto, santo, creatore - nel senso che si intende non gia dichiarare che cosa egli
sia (poiché cio sarebbe racchiuderlo all'interno dei limiti della nostra fantasia),
ma [solo] quanto lo ammiriamo e quanto siamo disposti a obbedirgli; il che e
segno di umilta e di volonta di onorarlo quanto possiamo. Non c'e, infatti, che un
solo nome per esprimere il nostro concetto della sua natura, ed e «IO SONO»; e
un solo nome denotante la sua relazione con noi, ed ¢ «Dio», che include 1'esser
Padre, Re e Signore.

Quanto agli atti che costituiscono il culto divino, e un generalissimo precetto
della ragione che essi siano segni dell'intenzione di onorare Dio; quali sono,



primo, le "preghiere". Infatti, non gli scultori erano ritenuti deificare le immagini
che foggiavano, bensi il popolo che a esse rivolgeva preghiere.

Secondo, il "ringraziamento"; che nella pratica del culto divino differisce
dalla preghiera solo per il fatto che la preghiera precede il beneficio, mentre i
ringraziamenti lo seguono - essendo il fine di entrambi quello di riconoscere Dio
come l'autore di tutti i benefici passati e futuri.

Terzo, i "doni", vale a dire sacrifici e oblazioni; che (se hanno per oggetto le
cose migliori) sono segni di onore in quanto ringraziamenti.

Quarto, il "non giurare su nient'altro che su Dio" e per natura un segno
d'onore, giacché significa ammettere che soltanto Dio conosce il cuore, e che
nessuna forza o ingegno umano puo proteggere uno spergiuro dalla vendetta di
Dio.

Quinto, appartiene al culto razionale parlare con rispetto di Dio, giacché cio
denota timore di lui, e il timore e riconoscimento del suo potere. Donde segue
che il nome di Dio non va pronunciato inconsideratamente e senza scopo, poiché
cio equivale a nominarlo invano. E viene nominato senza scopo tranne che per
giuramenti prescritti dallo Stato per rendere certi i giudizi, o fra Stati per evitare
la guerra. [Segue anche] che il disputare sulla natura di Dio e contrario
all'onorarlo, giacché si suppone che in questo regno naturale di Dio non v'abbia
altra maniera di conoscer qualcosa se non per mezzo della ragione naturale, ossia
a partire dai principi della scienza naturale; i quali sono cosi lontani
dall'insegnarci qualcosa sulla natura divina che non possono insegnarci neppure
la nostra propria natura né quella della piu piccola creatura vivente. Pertanto,
quando gli uomini disputano intorno agli attributi divini sulla base dei principi
della ragione naturale non fanno che disonorarlo, giacché gli attributi che
rivolgiamo a Dio dobbiamo considerare non per quello che significano di verita
filosofica, bensi in quanto esprimono la pia intenzione di tributargli il massimo
onore di cui siamo capaci. Per non aver tenuto conto di cio, si sono susseguiti i
volumi di dispute sulla natura di Dio, che tendono a onorare non gia lui ma il
nostro ingegno e il nostro sapere, e non sono nient'altro che sconsiderati e vani
abusi del suo sacro nome.

Sesto, quanto alle preghiere, al ringraziamento, alle offerte e ai sacrifici, e un
dettame della ragione naturale che siano, ciascuno nel suo genere, i migliori e i
piu espressivi di onore; ad esempio, che le preghiere e il ringraziamento siano
composti di parole e frasi non improvvisate, leggere o plebee, ma belle e ben
costruite, poiché altrimenti non tributiamo a Dio tutto 1'onore che possiamo.
Percio i pagani si comportavano assurdamente quando onoravano le immagini
come dei; mentre era ragionevole il fatto che lo facessero in versi e con musica
vocale e strumentale. Era anche conforme a ragione che sia 'offerta sacrificale di



bestie, sia quella di doni, sia gli atti del culto fossero pieni di sottomissione e
commemorativi dei benefici ricevuti, in quanto cio procedeva dall'intenzione di
onorarlo.

Settimo, la ragione prescrive di rendere onore a Dio non solo in privato ma
anche e soprattutto in pubblico e alla vista degli uomini, poiché, senza questa
che nel rendere onore € la cosa piu gradita, si perde la possibilita di indurre gli
altri ad onorarlo.

Infine, 'obbedienza alle sue leggi (vale a dire, in questo caso, alle leggi di
natura) e il piu grande di tutti i culti. Infatti, come 1'obbedienza e piu gradita a
Dio del sacrificio, cosi il prendere alla leggera i suoi comandamenti e I'oltraggio
massimo. Sono queste le leggi di quel culto divino che la ragione naturale
prescrive ai privati.

Ma, dato che lo Stato e una persona unica, deve manifestare

Dio un unico culto; il che allora fa quando prescrive quale debba essere
pubblicamente reso dai privati. Questo e il culto pubblico, la cui peculiarita e di
essere "uniforme". Non si puo dire infatti che costituiscano un culto pubblico atti
che mutano a seconda di chi li compie. Percio, ove siano ammesse molte specie
di culto, derivanti dalla diversita delle religioni dei privati, non si puo dire che
ivi sia alcun culto pubblico, né che lo Stato aderisca a qualche religione.

Sennonché, poiché le parole (e conseguentemente gli attributi di Dio) hanno
il loro significato in forza di convenzioni e istituzioni umane, sono da ritenere
significativi di onore quegli attributi che gli uomini intendono che debbano
esserlo; tutto cio che, ove non ci sia altra legge che la ragione, puo esser fatto per
volonta degli individui particolari, puo essere anche fatto per volonta dello Stato
attraverso leggi civili. Poiché, inoltre, lo Stato non ha altra volonta né fa altre
leggi che quelle che son fatte per volonta di colui, o di coloro che detengono il
potere sovrano, ne segue che gli attributi prescritti dal sovrano per il culto di Dio
come segni di onore debbono essere presi e impiegati come tali dai privati nel
rendere il loro culto pubblico.

Poiché non tutte le azioni sono segni per istituzione, ma ce ne sono alcune
che sono per natura segni d'onore e altre che lo sono di disprezzo, allora non e in
potere dell'uomo né rendere parti del culto divino queste ultime (che sono quelle
che gli vomini si vergognano di fare in presenza di coloro che rispettano), né
separare da esso le prime (quali sono un comportamento decoroso, modesto e
umile). Ma siccome c'e un infinito numero di azioni e di gesti di natura
indifferente, quelli di essi che lo Stato prescrive che siano pubblicamente e
universalmente adottati come segni di onore e costitutivi del culto divino, vanno
presi e impiegati come tali dai sudditi. E quanto e detto nella Scrittura, «E'
meglio obbedire a Dio che agli uomini» [Atti 5.29], vale nel regno di Dio per



patto e non in quello per natura.

Dopo aver cosi parlato brevemente del regno naturale di Dio e delle sue leggi
naturali, aggiungero in questo capitolo soltanto un breve chiarimento sulle sue
punizioni naturali. Non v'e azione umana in questa vita che non sia l'inizio di una
catena di conseguenze cosl lunga che l'umana previdenza possa essere
sufficientemente lungimirante da delineare fino alla fine. In questa catena sono
legati insieme eventi sia piacevoli sia spiacevoli, in maniera tale che, quando
qualcuno fa qualcosa per il proprio piacere, deve poi sobbarcarsi al patimento di
tutte le pene ad esso connesse: ecco, dunque, le pene che costituiscono le
punizioni naturali di quelle azioni che generano piu male che bene. Percio
succede che l'intemperanza e punita naturalmente dalla malattia, 'avventatezza
dalle disgrazie, l'ingiustizia dalla violenza dei nemici, 1'orgoglio dalla rovina, la
codardia dall'oppressione, la negligenza dei principi nel governo dalla ribellione,
la ribellione dai massacri. Infatti, dato che le punizioni sono conseguenze delle
leggi, le punizioni naturali debbono essere le conseguenze naturali della
violazione delle leggi di natura; pertanto, succedono ad esse come loro effetti
naturali e non convenzionali.

Questo e tutto riguardo alla costituzione, alla natura e al diritto dei sovrani,
da una parte, e ai doveri dei sudditi, dall'altra, sulla base dei principi della
ragione naturale. Ora, considerando quanto questa dottrina sia lontana dalla
pratica della maggior parte del mondo - specialmente di queste regioni
occidentali che hanno ricevuto le loro dottrine morali da Roma e da Atene -, e
che profondo possesso della filosofia morale sia richiesto a coloro che hanno
I'amministrazione del potere sovrano, sono quasi sul punto di credere questa mia
fatica altrettanto inutile della "Repubblica” di Platone. Infatti, anch'egli e
dell'opinione che sara sempre impossibile porre termine alle crisi politiche e ai
rivolgimenti di governo dovuti alle guerre civili, finché i sovrani non
diventeranno filosofi. Ma, quando considero, inoltre, che la scienza della
giustizia naturale e la sola scienza necessaria ai sovrani e ai loro principali
ministri, e che essi non hanno bisogno (come riteneva Platone) di sobbarcarsi
all'apprendimento delle scienze matematiche piu di quanto sia necessario perché
ne incoraggino con buone leggi lo studio, e che né Platone né alcun altro filosofo
ha finora sistemato e dimostrato in maniera sufficiente, o almeno probabile, tutti
i teoremi della dottrina morale coi quali gli uomini possano imparare sia a
governare sia a obbedire, allora recupero qualche speranza che questo mio scritto
possa prima o poi cadere nelle mani di un sovrano che lo prenda in
considerazione (essendo breve e, credo, chiaro) in maniera diretta e autonoma
senza l'aiuto di alcun interprete interessato o invidioso, e che, avvalendosi della
propria piena sovranita, ne protegga il pubblico insegnamento convertendone la



verita teorica in utilita pratica.

NOTE ALLA SECONDA PARTE.

CAUSE, GENERAZIONE E DEFINIZIONE DI «STATO».

(1). Art.

(2). Secret arts.

(3). According to their particular judgements, and particular appetites.

(4). To govern the Publique.

(5). As Iong as they be at ease; lat.. quamdiu bene sibi est. Seguo la
traduzione del Tricaud che rende piu preciso il testo hobbesiano (peraltro
assolutamente perspicuo), in questo caso privo di rigore. E' evidente, infatti, che
c'e incompatibilita fra 1'«essere "at ease"» e il sentirsi offesi e che, dunque,
"anche" gli uomini «finché sono a loro agio» non si sentono offesi dai loro simili
e non sono ad essi molesti.

(6). To beare their person. V. supra, Cap. 16, nota 7.

(7). I Authorise and give up my Right of Governing my selfe, to this Man, or
to this Assembly of men, on this condition that thou give up thy Rigbt to him,
and Authorise all bis Actions in the like manner.

(8). He that carryeth this Person.

I «DIRITTI» DEI SOVRANI PER ISTITUZIONE.

(1). The Right to Present.

(2). Facultyes.

(3). From him that beareth it.

(4). He may be punished by bis own authority.

(5). In the Person.

(6). Is the Act of that power.

(7). Hearing.

(8). All Controversies, which may arise concerning Law, either Civill, or
Naturall, or concerning Fact.

(9). A publique rate of the worth.

(10). The whole Militia.

(11). Order of place.

(12). Dignity.

(13). Statute Praerogatives, ossia prerogative fissate dalla legge positiva.

(14). The Militia.

(15). Masterlesse men.



LE DIVERSE SPECIE DELLO STATO...
(1). Person representative.

(2). Understanding.

(3). Orators.

(4). Power.

(5). President.

(6). President.

(7). Present.

(8). The publique.

(9) Present.

(10). Capable of doing any one action at all.
(11). Present Possessor.

(12). The will of him that was in possession.
(13). Actions of labour and danger.

DOMINIO «PATERNO» E DOMINIO «DISPOTICO».

(1). The Rights and Consequences of Soveraignty.

(2). Equally.

(3). By whom it is preserved.

(4). To compound for their life, with Ransome, or Service.

(5). Hath not bis life given, but deferred till farther deliberation.

(6). For be holdeth his life of his Master.

(7). The Rights and Consequences of both Paternall and Despoticall
Dominion.

(8). Speculation.

(9). "Right", che e conforme a "jus" della "Vulgata", mentre la Versione
latina impiega il termine "ratio" (la citazione inglese, a differenza di quella
latina, presenta qualche omissione rispetto al testo biblico).

(10). The Right that Soveraigns have both to the Militia...

(11). In realta, 24.7.

(12). In realta, il primo versetto e 3.22 e il secondo 3.20.

(13). Simple.

(12). In realta, 3.1.

(15). "Cognisance of Judicature". L'italiano «cognizione» conserva anche il
senso giuridico dell'inglese "Cognisance". «Giudiziale», nel senso di «proprio
dell'ufficio di giudice», rende "of Judicature"; la versione latina e: "Cognitio, id
est, judicatio".

(16). The skill; lat.: Scientia.



(17). Leisure.

LA LIBERTA' DEI SUDDITI.

(1). LIBERTY or FREEDOME.

(2). Fastened.

(3). Without Stop.

(4). Pronunciation.

(5). Freewill.

(6). Stop.

(7). Nay they commanded the banishment of they knew not whom.

(8). Particular men.

(9). Particular man.

(10). So in States and Common-wealths.

(11). Benefit.

(12). Right of the Publique.

(13). Particulars.

(14). There being no Obligation on any man, which ariseth not from some
Act of bis own.

(15). I Authorise, or take upon me.

(16). By the words themselves.

(17). Which is to be understood.

(18). Ordained.

(19). Though.

(20). Naturall timorousnesse.

(21). Self-defence.

(22). The Greatest Liberty of Subjects, dependeth on...

(23). By a statute made (by the King) in Parliament (espressione del diritto
inglese, confer supra, p. 223).

(24). Precedent Law.

(25). Former Law.

(26). The hearing of his cause.

(27). By the Authority of every subject.

(28). By forreign war.

(29). Within the Guards of the enemy.

(30). On condition to be Subject to the Victor.

(31). Is not trusted with the libertie of his bodie.

(32). Render himself Subject to the Victor.

«SISTEMI» SOGGETTI, POLITICI E PRIVATT.



(1). Persons in Law.

(2). ... by any Grant, that does not plainly, and directly discharge them from
their subjection.

(3). One is their Writ.

(4). The person the Body Politique.

(5). Il senso e il seguente: se un rappresentante ha l'autorita di far pagare i
propri debiti ai rappresentati allora non puo che essere il sovrano, percio
un'eventuale concessione di questa autorita a un rappresentante subordinato va
considerata nulla.

(6). College.

(7). Ordained.

(8). Ordeyned.

(9). By Authority.

(10). Authority.

(11). Covenants.

(12). Right.

(13). Publique.

(14). Cabals.

(15). Authority.

(16). State.

(17). Pleas and Deputies.

I «PUBBLICI MINISTRI» DEL POTERE SOVRANO.
(1). Capacities.

(2). Publique businesse.

(3). Politicall Capacity.

(4). Heare the cause.

(5). Both for Common, and also for Publique Pleas.

(6). Commons.

(7). Forraign States.

(8). Naturall capacity.

(9). Councell of State.

IL. CONSIGLIO.
(1). But he tbat is carried up and down to his businesse in a framed Counsell.

LE LEGGI CIVILI.
(1). Sufficient.
(2). Self love.



(3). A contrary Sentence.

(4). The generall Sentence of the Soveraigne.

(5). The Letter and the Sentence of the Law.

(6). Intention.

(7). From those that shall in their pleadings shew it, and by authority
interpret it upon the place.

(8). Proclamations.

(9). Orders.

(10). Reports of Cases judged.

«CRIMINI, SCUSANTI» E «<ATTENUANTTI».
(1). To be delighted in the Imagination onely.
(2). Professor of the Law.

LE COSE CHE INDEBOLISCONO LO STATO...
(1). Ununited conquests.

«FUNZIONE» DEL RAPPRESENTANTE SOVRANO.
(1). Office; lat.: Officium.
(2). Offices.



	LEVIATANO
	PRIMO VOLUME.
	INTRODUZIONE.
	AVVERTENZA.
	INTRODUZIONE.

	Prima parte.
	Capitolo primo.
	Capitolo secondo.
	Capitolo terzo.
	Capitolo quarto.
	Capitolo quinto.
	Capitolo sesto.
	Capitolo settimo.
	Capitolo ottavo.
	Capitolo nono.
	Capitolo decimo.
	Capitolo undicesimo.
	Capitolo dodicesimo.
	Capitolo tredicesimo.
	Capitolo quattordicesimo.
	Capitolo quindicesimo.
	Capitolo sedicesimo.

	Seconda parte.
	Capitolo diciassettesimo.
	Capitolo diciottesimo.
	Capitolo diciannovesimo.
	Capitolo ventesimo.
	Capitolo ventunesimo.
	Capitolo ventiduesimo.
	Capitolo ventitreesimo.
	Capitolo ventiquattresimo.
	Capitolo venticinquesimo.
	Capitolo ventiseiesimo.
	Capitolo ventisettesimo.
	Capitolo ventottesimo.
	Capitolo ventinovesimo.
	Capitolo trentesimo.
	Capitolo trentunesimo.


