


Thomas	Hobbes.

LEVIATANO

O

LA	MATERIA,	LA	FORMA	E	IL	POTERE	DI	UNO	STATO
ECCLESIASTICO	E	CIVILE.

	
	
	



PRIMO	VOLUME.

	
	
Arrigo	 Pacchi	 è	 scomparso	 il	 18	 gennaio	 1989,	 pochi	 giorni	 dopo	 aver

licenziato	 questo	 lavoro.	 Il	male	 che	 lo	 aveva	 colpito	 non	 gli	 ha	 consentito	 di
redigere	quelle	note	di	commento	al	testo	che	aveva	progettate	e	che	avrebbero
diversamente	 qualificato	 questa	 nuova	 traduzione	 del	 "Leviathan".	 A	 Hobbes
aveva	dedicato	gran	parte	della	sua	vita	di	studioso	e,	in	particolare,	alla	genesi	e
allo	 sviluppo	 delle	 dottrine	 teologico-politiche	 di	 questo	 autore	 si	 è	 rivolta	 in
questi	 ultimi	 anni	 la	 sua	 fervida	 ricerca.	 La	 morte	 ne	 ha	 impedito	 il	 naturale
concretizzarsi	in	un	libro	al	quale	aveva	iniziato	a	porre	mano	e	alla	cui	stesura
si	 riprometteva	 di	 dedicarsi	 non	 appena	 gli	 impegni	 soprattutto	 connessi	 alla
ricorrenza	del	quarto	centenario	della	nascita	di	Hobbes	gliene	avessero	lasciato
il	tempo.	Questi	impegni	culturali	ha	voluto	onorare	fino	in	fondo,	lavorando,	si
può	dire,	fino	al	suo	ultimo	giorno	con	la	profonda	serenità	di	chi	sa	pensare	alla
morte	 come	 un	 evento	 dell'ordine	 della	 natura	 e	 affrontando	 il	 male	 con	 una
fermezza,	una	sobrietà,	una	discrezione	e	una	generosità	che	hanno	 lasciato	un
segno	 in	 tutti	 coloro	che	hanno	avuto	 la	grande	pena	ma	anche	 il	privilegio	di
frequentarlo	nei	suoi	ultimi	giorni.

	
A.	L.
	
	
	
	
***
	



INTRODUZIONE.

di	Arrigo	Pacchi.
	
	
Il	"Leviatano"	è	ancor	oggi	l'opera	hobbesiana	di	gran	lunga	più	ristampata

in	 area	 anglosassone,	 e	 la	 più	 tradotta	 all'estero.	 Questa	 particolare	 popolarità
l'accompagna	fin	dagli	esordi,	e	infatti	si	potrebbe	arrivare	ad	affermare	che,	per
la	maggior	parte	dei	suoi	contemporanei,	il	pur	prolifico	Hobbes	sia	stato	l'autore
di	 quell'unico	 libro;	 un	 libro	 «maledetto»,	 peraltro,	 fatto	 oggetto	 di	 una	 critica
scandalizzata	 e	 acrimoniosa,	 che	 lo	 incalza	 per	 tutta	 la	 seconda	 metà	 del
Seicento,	senza	placarsi	neppure	con	l'avvento	del	nuovo	secolo.

A	 ben	 guardare,	 questa	 situazione	 di	 privilegio	 -	 non	 più	 oscurata,
ovviamente,	 dall'ostilità	 -	 si	 riproduce	 al	 livello	 degli	 studi	 hobbesiani	 del
Novecento,	 anche	 dei	 più	 recenti:	 il	 "Leviathan"	 sembra	 infatti	 continuare	 ad
essere	 l'unico	 libro	 di	 Hobbes	 anche	 per	 gran	 parte	 degli	 studiosi	 del	 suo
pensiero	 antropologico	 e	 politico,	 e	 non	 solo	 degli	 esegeti	 occasionali;	 per
sincerarsene,	in	modo	forse	un	po'	sbrigativo	e	paradossale,	basta	scorrere	i	titoli
dei	 lavori	più	quotati,	varati	dalla	critica	hobbesiana	degli	ultimi	 trent'anni	 (1):
ma	anche	un'analisi	più	circostanziata	di	articoli	e	monografie,	specialmente	di
lingua	inglese,	non	può	che	confermare	quest'impressione.	Eppure,	quantomeno
per	 taluni	 aspetti,	 le	 altre	 opere	 politiche	 di	 Hobbes	 non	 sfigurano	 affatto	 al
confronto:	 l'analisi	 psicologica	 della	 natura	 umana	 offerta	 dagli	 "Elements	 of
Law"	 rivela	 una	 finezza	 di	 penetrazione	 che	 Hobbes	 non	 seppe,	 o	 non	 volle,
ripetere	altrove,	mentre	più	di	un	critico	ha	rilevato	la	maggiore	compattezza	e
icasticità	 della	 dottrina	 dello	 Stato	 esposta	 nel	 "De	 cive",	 anche	 rispetto	 al
"Leviathan".	Con	tutto	questo,	il	"Leviathan"	rimane	l'opera	politica	di	più	vasto
respiro	che	Hobbes	abbia	scritto,	e	con	la	quale	è	semplicemente	doveroso	che
ogni	 interprete	del	pensiero	hobbesiano	 si	misuri:	 si	 voleva	 solo	osservare	 che
non	è	l'unica.

Risulta	abbastanza	curioso,	piuttosto,	che	per	un	concorso	di	circostanze	che
non	sapremo	forse	mai	fino	a	che	punto	sia	stato	puramente	accidentale,	Hobbes
si	trovò	a	pubblicare	nel	giro	di	poco	più	di	un	anno,	tra	il	1650	e	il	'51,	tutte	e
tre	 le	sue	opere	politiche	fondamentali:	 incominciò	infatti	con	gli	"Elements	of
Law",	scissi	nella	bipartizione	-	"Human	Nature"	e	"De	corpore	politico"	-	che



rimarrà	 indiscussa	fino	all'edizione	del	Tönnies;	proseguì	poi	con	la	 traduzione
inglese	 del	 "De	 cive"	 (2),	 per	 concludere	 poi	 l'eccezionale	 annata	 con	 il
"Leviathan".	E'	vero	che	nel	caso	degli	"Elements"	-	redatti	e	diffusi	manoscritti
già	nel	'40	-	si	trattava	in	un	certo	senso	di	una	«riedizione»	a	stampa,	e	che	del
"De	 cive"	 -	 la	 cui	 protoedizione	 latina	 risaliva,	 com'è	 noto,	 al	 '42	 -	 si	 dava	 in
realtà	 solo	 una	 traduzione:	 ciò	 non	 toglie	 che	 il	 fatto	 che	 Hobbes	 offrisse	 al
pubblico	quasi	simultaneamente	tre	opere	sostanzialmente	simili,	sia	nell'oggetto
trattato	che	nella	dottrina,	appaia	perlomeno	degno	di	qualche	riflessione.

Che	 la	 dottrina,	 col	 passare	 degli	 anni,	 non	 dovesse	 aver	 subìto	 radicali
modifiche,	 è	 proprio	 la	 strettissima	 successione	 di	 quelle	 pubblicazioni	 ad
assicurarcelo,	ancor	prima	di	ogni	 lettura,	ché	certamente	Hobbes	non	avrebbe
acconsentito	 a	 divulgare	 teorie	 da	 lui	 considerate	 superate,	 o	 comunque	 in
contrasto	 tra	 loro;	 quanto	 all'oggetto,	 è	 vero	 che	 il	 taglio	 non	 è	 sempre	 il
medesimo,	 ma	 nelle	 parti	 fondamentali	 le	 tre	 opere	 si	 possono	 sovrapporre
abbastanza	 agevolmente:	 se	 al	 "De	 cive"	 manca	 il	 complemento	 del	 "De
homine"	-	che	uscirà	poi	nel	'58	-	per	coprire	pressoché	interamente	la	gamma	di
argomenti	 affrontati	 nel	 "Leviathan",	 gli	 "Elements"	 già	 premettono,	 alla
trattazione	più	propriamente	politica,	quella	descrizione	in	chiave	meccanicistica
della	natura	umana,	che	il	"Leviathan"	non	farà	che	ribadire,	in	termini	semmai
più	frettolosi	e	riassuntivi.

L'unica,	 rilevante	 differenza	 strutturale	 che	 il	 "Leviathan"	 presenti	 con
evidenza	rispetto	alle	opere	precedenti	è	costituita	dall'enorme	risalto	attribuito
alle	 questioni	 di	 politica	 ecclesiastica	 e	 culturale:	 dai	 tre	 sparuti	 capitoli	 degli
"Elements",	questo	 tema	guadagna	già	nel	 "De	cive"	un	buon	 terzo	dell'opera,
per	 estendersi	 finalmente	a	 tutta	 la	 seconda	metà	del	 "Leviathan".	E'	 in	questa
direzione	 che	 si	 deve	 quindi	 indagare,	 per	 scoprire	 la	 vera	 peculiarità	 del
"Leviathan"	 rispetto	 alle	 opere	 precedenti,	 benché	 a	 prima	 vista	 questa	 parte
teologico-ecclesiastica	 del	 libro	 sembri	 presentare	 solo	 un	 ulteriore
arricchimento,	 ma	 non	 un	 sostanziale	 mutamento	 di	 indirizzo,	 soprattutto
rispetto	al	"De	cive".	Tuttavia,	viene	spontaneo	domandarsi	se	il	filosofo	inglese
avesse	 veramente	 bisogno,	 per	 conferire	 il	 dovuto	 rilievo	 al	 rapporto	 Stato-
Chiesa,	 di	 riprendere	 da	 capo	 l'intera	 esposizione	 dell'etica	 e	 della	 politica,	 a
partire	 appunto	 dalla	 psicologia,	 dall'antropologia,	 dalla	 teoria	 dello	 stato	 di
natura	e	della	 legge	naturale.	E	poiché	questa	necessità	egli	di	 fatto	 la	avvertì,
dobbiamo	 pensare	 che	 l'ennesima	 rielaborazione	 della	 materia	 presentata	 nel
"Leviathan"	 rimediasse	 a	 certe	 sottili	 insoddisfazioni	 avvertite	 dall'autore,
attraverso	 un	 rimaneggiamento	 altrettanto	 sottile	 e	 sfumato.	 Sorge	 così	 il
problema	 critico	 di	 dare	 rilievo	 alle	 innovazioni	 presenti	 nelle	 prime	due	parti
del	"Leviathan",	tenendo	appunto	conto	del	fatto	che	dovettero	essere	tali	da	non



contrastare	 con	 quanto	Hobbes	 aveva	 già	 teorizzato	 altrove;	 in	 certo	modo,	 si
tratta	di	rilevare	le	differenze	nella	continuità.

E'	ciò	che	ha	fatto	la	critica	più	recente,	dando	luogo	a	risultati	quasi	sempre
apprezzabili,	 ancorché	 parziali.	 E'	 stato	 osservato,	 ad	 esempio,	 che	 l'elemento
differenziatore	va	ricercato	in	una	«rielaborazione	della	concezione	dell'uomo»,
in	virtù	della	quale	«l'uomo	non	è	più	visto	 come	un	essere	dotato	per	nascita
oltre	 che	 di	 senso	 e	 di	 passioni	 anche	 di	 ragione,	 ma	 come	 il	 risultato	 di	 un
processo	 in	 cui	 la	 condizione	 originaria	 si	 evolve	 fino	 alla	 costituzione	 di
inclinazioni,	 di	 virtù	 e	 di	 capacità	 che	 lo	 qualificano	 come	uomo»	 (3).	Questo
motivo	 è	 tuttavia	 ampiamente	 presente	 già	 negli	 "Elements",	 dove	 l'insorgere
della	 ragione	 nell'uomo	 naturale	 è	 appunto	 interpretato	 da	 Hobbes	 come
avvertimento	della	contraddizione	insita	nello	stadio	puramente	individualistico
dello	stato	di	natura,	contraddizione	consistente	nel	fatto	che,	quanto	più	si	segue
un	 comportamento	 strettamente	 naturale	 -	 ispirato	 al	 famoso	 "homo	 homini
lupus"	-	tanto	più	si	è	esposti	al	pericolo	di	perdere	la	propria	essenza	naturale,
cioè	 la	 vita:	 il	 timore	 della	 morte,	 sentimento	 fondamentale	 che	 sottende	 e
subordina	ogni	altro	istinto	o	reazione	sensoriale,	si	raffina	così	nel	calcolo	delle
possibilità	di	sopravvivenza,	che	appaiono	molto	maggiori	se	l'uomo	abbandona
la	primitiva	ferinità,	in	favore	di	talune	forme	embrionali	di	socievolezza	che	si
traducono	 nei	 dettami	 pratici	 della	 legge	 di	 natura.	 Ma	 anche	 questo	 stadio
«razional-naturale»	è	minato	 -	 sempre	negli	 "Elements"	 -	dalla	contraddizione:
se	 l'uomo	 giusto	 segue	 questo	 secondo	 livello	 di	 naturalità,	 consistente
nell'ottemperare	ai	dettami	della	legge	di	natura,	si	scontrerà	pur	sempre	con	chi
a	 questa	 legge	 non	 ottempera,	 e	 che	 lo	 ucciderà;	 ancora	 una	 volta,	 seguire	 la
naturalità	significa	porre	seriamente	in	pericolo	la	vita	(4).	La	crisi	verrà	risolta
solo	uscendo	dallo	stato	di	natura,	cioè	istituendo,	grazie	ad	una	convenzione,	lo
Stato,	struttura	totalmente	artificiale,	e	perciò	stesso	esente	da	contraddizioni.

Ora,	 nel	 "Leviathan"	 è	 certo	 presente	 una	 concezione	 evolutiva	 dell'uomo
naturale	 e	 delle	 sue	 facoltà,	 ma	 oseremmo	 dire	 in	 modo	 meno	 pregnante	 di
quanto	non	sia	negli	"Elements",	perché	è	venuta	a	cadere	la	molla	necessitante
della	contraddizione.	E	anzi,	una	considerazione	di	questo	genere	potrebbe	porre
qualche	 difficoltà	 alla	 nota	 tesi	 di	McNeilly,	 secondo	 cui	 solo	 nel	 "Leviathan"
emergerebbe	 in	 tutta	 la	 sua	 efficacia	 dimostrativa	 la	 struttura	 logico-razionale
che	governa	i	rapporti	umani,	una	volta	abbandonata	la	psicologia	egoistica	che
costituirebbe	il	precario	fondamento	della	teoria	politica	negli	"Elements"	e	nel
"De	 cive".	 In	 questo	 senso,	 McNeilly	 individua	 il	 principale	 elemento	 di
differenziazione	del	"Leviathan"	rispetto	alle	opere	precedenti	proprio	nel	 fatto
che	 non	 sono	 più	 «certe	 proposizioni	 (molto	 dubbie)	 riguardanti	 la	 natura
specifica	degli	esseri	umani	individuali»	a	fondare	le	conclusioni	politiche,	bensì



«un'analisi	 della	 struttura	 formale	 delle	 relazioni	 tra	 gli	 individui»,	 analisi	 che
prescinde	dalle	«descrizioni	delle	 tendenze	psicologiche»,	dalle	«spiegazioni	di
fenomeni	 particolari	 e	 fattuali»,	 per	 puntare	 all'ideale	 deduttivo	 di	 una	 scienza
politica	 interamente	 formalizzata,	 dalla	 quale	 scaturisce	 la	 necessità	 -	 logica	 -
dell'istituzione	 di	 un	 potere	 sovrano	 che	 imponga	 ordine	 ai	 «desideri
contingenti»	individuali,	quali	che	siano	(5).

Una	caratterizzazione	del	"Leviathan"	così	drastica,	qual	è	quella	proposta	da
McNeilly,	ha	il	solo	torto	di	non	riuscire	persuasiva:	è	vero	-	lo	abbiamo	rilevato
poc'anzi	 -	 che	 nel	 "Leviathan"	 si	 perde	 la	 ricchezza	 descrittiva	 e	 «saggistica»
dell'analisi	 psicologica	 presente	 negli	 "Elements"	 ed	 anche	 nel	 "De	 cive",	 ma
non	 ci	 sembra	 che	 i	 testi	 autorizzino	 una	 tale	 dicotomia,	 né	 la	 condanna	 in
blocco	 delle	 due	 prime	 opere	 sotto	 il	 segno	 della	 «confusione	 e
contraddittorietà»	 del	 metodo,	 per	 riservare	 al	 solo	 "Leviathan"	 il	 repentino
manifestarsi	 di	 una	 integrale	 formalizzazione	 del	 discorso.	 In	 realtà,	 l'ideale
deduttivo	hobbesiano	compie	 faticosamente	 la	 sua	 strada	attraverso	 le	 reiterate
redazioni	 dell'opera	 politica,	 senza	 che	 vada	 dimenticato	 il	 parallelo	 sforzo	 di
precisare	un	metodo	scientifico	valido	per	tutti	i	rami	del	sapere,	quale	ha	luogo
nella	tormentata	elaborazione	della	logica	del	"De	corpore".

Anche	 in	 questo	 caso,	 quindi,	 siamo	 in	 presenza	 di	 un	 motivo	 che	 non	 è
peculiare	del	solo	"Leviathan",	benché	nel	"Leviathan"	trovi	il	suo	pieno	risalto.
Che	poi	sia	lecito	scomodare	un	termine	impegnativo	come	'formalizzazione'	per
dare	 rilievo	 al	 modello	 teorematico	 al	 quale	 si	 ispira	 la	 successione	 degli
argomenti	 nell'opera,	 è	 cosa	 tutta	 da	 discutere,	 ma	 si	 tratta	 di	 una	 delle	 tante
licenze	che	la	critica	anglosassone	si	prende	volentieri,	nel	suo	sforzo	di	rendere
Hobbes	nostro	 contemporaneo;	 tant'è	 vero,	 che	 anche	 il	 canadese	Gauthier	 nel
suo	 libro	 sul	 "Leviathan"	 fa	 riferimento	al	medesimo	concetto	quando	parla	di
«definizioni	 formali	 [...]	 psicologicamente	 neutrali»	 (6)	 come	 dei	 princìpi	 che
reggono	l'intera	costruzione	deduttiva	della	politica	hobbesiana.

Il	 principale	 elemento	 differenziatore	 individuato	 da	 Gauthier	 nel
"Leviathan"	 non	 consiste	 comunque	 in	 una	 più	 o	 meno	 pregnante	 riduzione
formale,	 bensì	 nell'affermarsi	 del	 concetto	 di	 «autorizzazione»	 e	 del	 suo
correlato,	 il	 concetto	 di	 «persona	 giuridica».	 Grazie	 all'introduzione	 di	 questi
nuovi	strumenti	concettuali,	il	sovrano	non	è	più	l'uomo	naturale	al	quale	il	patto
ha	 alienato	 i	 diritti	 e	 le	 volontà	 dei	 sudditi,	 ma	 un	 «attore»,	 una	 persona
artificiale	che	agisce	per	conto	dei	sudditi,	 intesi	nella	 loro	veste	di	«autori»	di
tutto	ciò	che	egli	compie.	Si	 tratta	di	un'osservazione	molto	acuta,	che	 tuttavia
già	 Polin	 aveva	 formulato	 quasi	 vent'anni	 prima	 (7),	 motivando	 il	 ricorso	 al
concetto	di	autorizzazione	con	la	necessità,	da	parte	di	Hobbes,	di	risolvere	certe
difficoltà	interne	emerse	negli	"Elements"	e	nel	"De	cive",	ad	esempio	lo	«iato»



esistente	tra	le	forze	dei	singoli	individui	e	la	potenza	del	sovrano,	il	salto	logico
tra	i	concetti	di	«moltitudine»	e	di	«popolo».	Secondo	Polin,	soltanto	il	rapporto
di	 autorizzazione	 rende	 giuridicamente	 comprensibile	 e	 configurabile	 la
trasformazione	della	moltitudine	in	popolo	e	del	popolo	nel	sovrano,	senza	che	si
debba	 ricorrere	 ad	 alcun	 reale	 trasferimento	 di	 forze:	 in	 altre	 parole,	 la	 sparsa
moltitudine	 si	 trasforma	 in	 un	 tutto	 unico,	 il	 popolo,	 proprio	 perché	 può	 fare
riferimento	ad	una	"persona",	che	è	sovrana	in	quanto	attrice	della	sovranità	del
popolo.	Ma	per	il	fatto	stesso	di	questa	identificazione	nella	sovranità,	si	produce
un	 rapporto	 inscindibile	 tra	 popolo	 e	 sovrano,	 che	 va	 a	 tutto	 vantaggio	 del
sovrano:	 il	 popolo	 che	 si	 ribellasse	 al	 sovrano	 si	 negherebbe	 infatti,	 e	 come
popolo,	e	come	sovrano.

Nella	 prospettiva	 di	 Polin,	 quindi,	 il	 concetto	 di	 autorizzazione	 serve	 a
consolidare	giuridicamente	il	potere	del	sovrano	ed	a	liberarlo,	se	ancora	ve	ne
fosse	bisogno,	da	qualsiasi	condizionamento,	anche	di	carattere	temporale.	Non
così	 per	Gauthier,	 che	 tende	 nel	 corso	 dell'intero	 suo	 libro	 a	 dimostrare	 che	 il
rapporto	sovrano-suddito,	soprattutto	nel	"Leviathan",	non	risulta	assolutamente
obbligante	 per	 il	 suddito.	 Secondo	 Gauthier,	 per	 il	 fatto	 di	 "autorizzare"	 un
attore,	 l'autore	 non	 rinuncia	 «in	 alcun	 senso»	 ai	 propri	 diritti:	 prima	 che	 si
facesse	luce	questo	concetto	fondamentale,	cioè	negli	"Elements"	e	nel	"De	cive"
i	 sudditi	 si	 obbligavano,	mediante	 il	 patto,	 ad	 "alienare"	 i	 loro	 diritti	 -	 tranne
naturalmente	il	diritto	alla	vita	-	al	sovrano,	ma	nel	"Leviathan"	si	obbligano	solo
a	 «mantenergli	 l'autorizzazione»;	 fatto	 che	 di	 per	 sé,	 appunto,	 non	 implica,	 a
parere	dello	studioso	canadese,	la	totale	alienazione	dei	diritti	naturali	originari.
Se	 il	potere	 sovrano	che	 scaturisce	da	un	 tale	processo	 risulta	ancora	assoluto,
ciò	 non	 dipende	 dalla	 «struttura	 formale	 della	 teoria»,	 bensì	 dalle	 «premesse
fattuali	riguardanti	la	natura	umana»	(8).

Ancora	 una	 volta	 ci	 si	 appella	 alla	 struttura	 formale	 -	 che	 in	 questo	 caso
consentirebbe	 un'apertura	 in	 senso	 «liberale»	 del	 pensiero	 hobbesiano	 -	 quasi
rammaricandosi	 che	 sussistano	 quelle	 scomode	 premesse	 antropologiche	 e
psicologiche	a	turbare	il	sistema:	atteggiamento	che,	come	si	vedrà	più	avanti,	la
critica	anglosassone	ha	sempre	condiviso,	fino	a	forzare	lo	spirito	e	la	lettera	del
pensiero	 hobbesiano,	 pur	 di	 rendere	 il	 sistema	 politico	 assolutamente
indipendente	dai	 suoi	presupposti	«naturalistici».	Sulle	conclusioni	di	Gauthier
non	è	possibile	quindi	essere	d'accordo,	per	il	modo	stesso	in	cui	egli	imposta	il
problema,	 distinguendo	 nel	 discorso	 di	 Hobbes	 un	 aspetto	 «formale»	 ed	 uno
«materiale»	 che	 sono	 per	 contro	 inseparabilmente	 connessi	 nello	 sviluppo
deduttivo	del	discorso,	che	approda	a	conclusioni	assolutistiche	partendo	da	una
concezione	 ben	 precisa	 -	 e	 considerata	 valida	 perché	 fattualmente,
empiricamente	 rilevabile	 -	 della	 natura	 umana:	 di	 una	 natura	 umana	 che	 non



potrebbe	 essere	 diversa	 da	 quale	 è.	 Tuttavia,	 la	 prospettiva	 delineata	 dallo
studioso	 canadese	 ha	 un	 suo	 lato	 di	 fondatezza:	 è	 vero,	 ad	 esempio,	 che	 nel
"Leviathan"	 siamo	 in	 presenza	 di	 tutta	 una	 serie	 di	 piccole	 concessioni	 alla
libertà	 dei	 sudditi,	 o	 quantomeno	 ad	 una	 considerazione	 meno	 arcigna	 delle
autonomie	 private,	 di	 quanto	 non	 apparisse	 nelle	 opere	 precedenti;	 una	 svolta
che,	se	da	un	lato	si	rivela	-	come	vedremo	-	più	apparente	che	reale,	dall'altro
rappresenta	pur	sempre	una	sfumata	innovazione.

In	 primo	 luogo	 si	 deve	 osservare	 che	 nel	 "Leviathan"	 non	 viene	 più
sottolineato	 quello	 stacco	 deciso,	 quel	 salto	 qualitativo	 fra	 stato	 di	 natura,
disciplinato	 dalla	 legge	 di	 natura,	 e	 stato	 civile,	 disciplinato	 dalla	 legge	 del
sovrano,	 che	 caratterizza	 il	 pensiero	politico	hobbesiano	degli	 anni	 precedenti:
ora	si	parla	di	una	«coestensione»	di	legge	naturale	e	legge	civile,	nel	senso	che
la	seconda	non	sarebbe	altro	che	la	prima,	munita	dell'elemento	della	coercitività
(9).	 Questo	 sembra	 condizionare	 l'azione	 del	 sovrano	 al	 rispetto	 di	 una
legislazione	 che	 egli	 troverebbe	 già	 formulata	 "dall'esterno",	 posto	 anche	 il
legame,	 mai	 smentito	 da	 Hobbes	 pur	 se	 mai	 enfatizzato,	 tra	 legge	 naturale	 e
divina.	Saremmo	dunque	 in	presenza	di	 una	 svolta	prelockiana?	Qualcuno	 l'ha
pensato:	in	realtà,	vale	sempre	l'avvertimento	che	non	esiste	una	legge	naturale
universale	 e	 di	 sicura	 interpretazione,	 la	 ragione	 naturale	 essendo	 prettamente
individuale,	 per	 cui	 solo	 la	 convenzione	universalizza	 l'individuale	 ragione	del
sovrano	(10);	e	per	quel	che	riguarda	la	legge	divina	nessun	altro	che	il	sovrano
è	 l'interprete	 autorizzato	 della	 Rivelazione,	 e	 quindi	 delle	 norme	 che	 Dio
attraverso	 la	 Rivelazione	 trasmette	 agli	 uomini.	 Ciò	 non	 toglie	 che
effettivamente	 il	 sovrano	 finisca	 per	 essere	 richiamato,	 qui	 più	 che	 altrove,
all'osservanza	di	norme	di	 comportamento	 largamente	condivise	dalla	pubblica
opinione.

In	 rapporto	 con	 questa	 maggiore	 apertura,	 quantomeno	 formale,	 della
concezione	 hobbesiana	 del	 potere	 sovrano	 va	 considerato	 anche	 il	 capitolo	 21
del	 "Leviathan",	 dedicato	 alla	 «libertà	 dei	 sudditi»,	 capitolo	 che	 non	 trova	 un
preciso	riscontro	in	alcuno	scritto	anteriore.	Già	il	"De	cive"	aveva	accennato,	di
passata,	 al	 fatto	 che	 la	 discrezionalità	 del	 suddito	 può	manifestarsi	 là	 dove	 la
legge	del	sovrano	taccia;	sia	negli	"Elements"	che	nel	"De	cive",	poi,	è	detto	a
chiare	 lettere	 che	 esistono	 azioni	 alle	 quali	 il	 sovrano	 non	 può	 legittimamente
obbligare	 il	 suddito:	 ad	 esempio	 non	 può	 ordinargli	 di	 uccidersi,	 posto	 che	 il
suddito,	all'atto	del	contratto,	ha	omesso	di	alienargli	appunto,	unico	tra	i	diritti
naturali,	 il	 diritto	 alla	 vita.	Non	 si	 può	 negare,	 tuttavia,	 che	 gli	 sparsi	 accenni
reperibili	 nelle	 altre	 opere	 siano	 ricondotti,	 nel	 "Leviathan",	 ad	una	 trattazione
organica	 ed	 articolata,	 che	 indica	 quantomeno	 la	 maggiore	 importanza	 che	 la
questione	 aveva	 acquistato	 agli	 occhi	 di	 Hobbes	 col	 trascorrere	 degli	 anni	 e



coll'ulteriore	 maturare	 della	 sua	 esperienza	 politica:	 l'esempio	 della
disobbedienza	militare,	che	viene	considerata	 legittima,	ancorché	disonorevole,
se	 il	 soldato	 -	 non	professionista	 -	 fugge	per	 paura,	 è	 abbastanza	 indicativo	 al
proposito,	 e	 così	 l'insistenza	 sul	 fatto	 che	 il	 suddito	 non	 è	 tenuto	 ad
autoaccusarsi,	e	tantomeno	a	«uccidersi,	ferirsi	o	mutilarsi,	o	a	non	resistere	a	chi
lo	aggredisce,	o	ad	astenersi	dall'uso	di	cibo,	aria,	medicine,	o	di	qualsiasi	altra
cosa	senza	la	quale	non	possa	vivere»	(11).

A	ciò	si	aggiunga	una	più	estesa	e	capillare	discussione	sulla	legittimità	della
costituzione	 -	 naturalmente,	 previa	 autorizzazione	 sovrana	 -	 di	 corpi	 politici
subordinati	 quali	 corporazioni,	 associazioni	 commerciali	 e	 simili,	 il	 richiamo	 -
meno	pregnante	nel	 "De	cive"	 -	 al	dovere	 sovrano	di	provvedere	al	benessere,
oltre	che	alla	mera	sussistenza,	dei	sudditi;	e	ancora,	la	costante	preoccupazione
per	 la	 tutela	 delle	 comunicazioni	 e	 dei	 traffici,	 e	 in	 generale	 una	 maggiore
aderenza	 ai	 problemi	 concreti,	 molto	 spesso	 riferiti	 a	 situazioni	 di	 fatto,
soprattutto	 inglesi.	 Se	 si	 considera	 poi	 che	 nella	 trattazione	 delle	 passioni	 la
gloria,	 passione	 cavalleresca	 e	 «feudale»	 per	 eccellenza,	 perde	 la	 posizione	 di
assoluta	 preminenza	 assegnatale	 dagli	 "Elements",	 si	 può	 forse	 arrivare	 alla
conclusione	 che	 il	 "Leviathan",	 pur	 senza	 nulla	 innovare	 quanto	 alle	 direzioni
teoriche	 fondamentali,	 accentua,	 anche	 solo	 per	 sfumature,	 quei	 tratti	 che
maggiormente	rivelano	nel	suo	autore	 l'avvertimento	di	esigenze	caratteristiche
dei	nuovi	strati	sociali	affacciatisi	alla	direzione	della	politica	 inglese.	La	cosa,
d'altra	 parte,	 non	 stupisce	 più	 che	 tanto,	 perché	 solo	 mostrandosi	 pronta	 ad
assecondare	 almeno	 in	 parte	 queste	 esigenze	 la	 monarchia	 stuarda	 avrebbe
potuto	sperare	di	riaffermarsi	in	Inghilterra:	senza	contare	che	-	almeno	secondo
quanto	insinuarono	i	rifugiati	monarchici	rimasti	a	Parigi	-	Hobbes	aveva	scritto
il	"Leviathan"	al	preciso	scopo	di	ingraziarsi	Cromwell	e	i	suoi	seguaci	borghesi,
onde	facilitare	il	proprio	rientro	in	patria	(12).

Lo	sforzo	-	pur	legittimo	-	di	individuare	le	eventuali	innovazioni	contenute
nella	 prima	 e	 nella	 seconda	 parte	 del	 "Leviathan"	 non	 deve	 comunque	 farci
dimenticare	 la	 terza	e	 la	quarta,	 e	 soprattutto	 la	 loro	connessione	con	 le	prime
due:	 non	 vi	 è	 alcun	 dubbio,	 infatti,	 che	 la	 vera	 novità	 dell'opera	 risieda
nell'estensione	 e	 nei	 contenuti	 della	 trattazione	 politico-teologica,	 ma	 occorre
anche	guardarsi	dalla	tentazione	di	considerare	quest'ultima	come	indipendente,
o	quantomeno	non	ben	integrata	rispetto	alla	trattazione	filosofico-politica.

Oggi	 sono	 in	 molti	 a	 ritenere	 che	 l'attenzione	 di	 Hobbes	 per	 il	 fenomeno
religioso,	 che	 il	 suo	 interesse	 per	 la	 teologia	 e	 la	 filologia	 biblica	 non	 siano
puramente	 opportunistici	 e	 strumentali,	 come	 si	 è	 pensato	 fino	 a	 qualche
decennio	 fa,	 e	 come	 ancora	 pensa	 un	 interprete	 fine	 ed	 acuto	 del	 pensiero
hobbesiano	 qual	 è	 Polin	 (13);	 questo	 tuttavia	 non	 significa	 che	 ci	 si	 debba



sbilanciare	 in	 una	 direzione	 diametralmente	 opposta,	 attribuendo	 alla
costituzione	 hobbesiana	 dello	 Stato	 una	 fondazione	 teologica,	 mediata
dall'identificazione	di	legge	naturale	e	legge	divina.	In	tutte	le	opere	politiche	di
Hobbes,	seppure	in	proporzione	differente,	sono	presenti	tre	diverse	prospettive
esplicative	 della	 legittimità	 dell'obbligazione	 all'obbedienza	 civile,	 una
antropologica,	 una	 giuridica,	 e	 una	 teologica:	 semplificando	 notevolmente	 le
cose,	secondo	la	prima,	che	costituisce	piuttosto	una	giustificazione	"de	facto",
la	 naturale	 competitività	 umana,	 posto	 il	 fallimento	 già	 prima	 evocato
dell'intervento	 razionale	 rappresentato	 dalla	 legge	 naturale,	 induce	 gli	 uomini
alla	costituzione	dello	Stato,	che	obbliga	con	la	violenza	fisica	i	cittadini	a	quella
moderazione	 della	 quale	 non	 sono	 spontaneamente	 capaci.	 Secondo	 la
prospettiva	che	abbiamo	chiamato	«giuridica»,	gli	uomini,	portatori	di	un	diritto
naturale	soggettivo	illimitato,	posta	l'inefficacia	della	legge	naturale	(perché	non
è	 una	 vera	 legge,	 mancando	 dei	 requisiti	 dell'autorità	 emanante	 e	 della
coercitività),	 si	 inducono	 alla	 cessione	 dei	 loro	 diritti	 naturali	 (secondo
procedure	 che	 vanno	 dalla	 donazione	 all'autorizzazione)	 allo	 Stato,	 che	 è	 in
grado	di	disciplinare	il	comportamento	sociale	emanando	leggi	a	tutti	gli	effetti,
le	leggi	positive,	o	civili.

Secondo	 la	 terza	 prospettiva,	 la	 cui	 valorizzazione	 venne	 inaugurata	 da	 un
famoso	libro	di	Warrender	(14),	ma	è	stata	portata	alle	sue	estreme	conseguenze
da	Hood	(15)	e	più	recentemente,	con	un	"iter"	ben	più	complesso	e	articolato	da
Kodalle	 (16),	 il	 cittadino	 non	 potrebbe	 in	 nessun	 modo	 ritenersi	 obbligato
all'obbedienza	 alla	 legge	positiva,	 se	 l'obbedienza	 stessa	non	 traesse	 la	propria
legittimazione	 dalla	 legge	 naturale	 (in	 specie	 quella	 che	 prescrive	 di	 stare	 ai
patti);	ma	poiché	 la	 legge	 naturale	 non	 è	 una	 vera	 legge,	 va	 riferita	 alla	 legge
divina,	 che	 costituisce	 l'unica,	 autentica	 fondazione	 dell'obbedienza	 civile,	 e
quindi	della	legittimità	dello	Stato.

Nelle	 opere	 politiche	 di	 Hobbes,	 come	 già	 si	 osservava,	 queste	 tre
prospettive	sono	tutte	contemporaneamente	presenti,	e	anche	intrecciate	tra	loro
in	modo	 tale,	 che	 il	 presentarle	 come	distinte,	 a	beneficio	della	 chiarezza,	può
apparire	come	una	sorta	di	violenza	al	testo.	In	ogni	caso,	se	è	ammissibile	che
Hobbes	 avvertisse	 la	 precarietà	 della	 fondazione	 antropologico-giuridica	 (che
non	 può	 sostenere	 una	 vera	 obbligazione,	 ma	 solo	 offrire	 un	 criterio	 di
opportunità	 di	 comportamento),	 e	 cercasse	 quindi	 di	 rinforzarla	 con	 la
fondazione	 di	 tipo	 giuridico-teologico,	 va	 anche	 osservato	 che	 la	 costituzione
dello	 Stato	 realizza	 un	 autentico	 salto	 qualitativo	 rispetto	 ai	 suoi	 antecedenti
antropologici,	 logico-giuridici	 o	 teologici	 che	 dir	 si	 voglia:	 grazie	 ad	 un	 atto
eminentemente	 pratico,	 la	 "decisione"	 dei	 singoli	 individui,	 si	 istituisce	 quel
potere	 coercitivo,	 lo	Stato,	 che	 è	 in	 grado	di	 costringere	 anche	 "fisicamente"	 i



sudditi	 all'obbedienza.	 Di	 qui	 la	 profonda	 ambiguità	 del	 sistema	 politico
hobbesiano,	e	il	senso	di	insoddisfazione	che	si	prova	di	fronte	ad	una	teoria	che
pretende	di	 riuscire	 limpida	e	cristallina,	ma	è	 invece	 sfuggente	e	proteiforme,
percorsa	 com'è	 da	 tante	 diverse	 preoccupazioni	 e	 motivazioni.	 In	 ogni	 caso,
l'autogiustificazione	 dell'obbedienza	 alla	 legge	 positiva	 non	 esclude
l'integrazione	 con	 altri	 livelli	 di	 legittimazione:	 il	 discorso	 di	 fondazione
giuridica	 non	 è	 affatto	 superfluo,	 né	 puramente	 strumentale,	 ma	 si	 intesse
profondamente	 nella	 trama	 della	 giustificazione	 pratico-fisica	 del	 potere,
aumentandone	 la	 consistenza;	 e	 così	 è	 anche	 per	 il	 riferimento	 teologico,	 con
l'avvertenza	 che	 Hobbes	 acquista	 con	 gli	 anni	 una	 sempre	 più	 viva
consapevolezza	del	rilievo	rivestito	dalla	religione	nel	suo	tempo.

Non	occorre	ricordare	quanto	la	prospettiva	religiosa	permeasse	di	sé	tutti	gli
aspetti	della	vita,	privata	e	pubblica,	dei	cittadini	di	ogni	ceto,	e	quanto	gli	stessi
contrasti	politici	 ed	economico-sociali	 fossero	da	essa	compenetrati	 e,	per	 così
dire,	 cifrati:	 basterà	 pensare	 alle	 guerre	 civili	 che	 sconvolsero	 la	 Francia	 nella
seconda	 metà	 del	 Cinquecento	 e	 l'Inghilterra	 alla	 fine	 della	 prima	 metà	 del
Seicento,	 per	 non	 parlare	 dall'angolatura	 religiosa	 acquisita	 dalla	 guerra
d'indipendenza	 olandese,	 e	 conservata	 anche	 dai	 contrasti	 politici	 successivi.
Monarcomachi	ugonotti	e	parlamentari	puritani	da	una	parte,	e	i	gesuiti	dall'altra,
capitanati	sul	giro	del	secolo	da	quel	grande	ideologo	della	Chiesa	romana	che	fu
Roberto	Bellarmino,	si	adoperano	a	demolire	con	argomenti	volta	a	volta	politici
e	religiosi	 il	potere	 incondizionato	della	monarchia	assoluta,	mentre,	pur	mossi
da	 motivazioni	 e	 ideali	 talvolta	 notevolmente	 diversi,	 i	 difensori
dell'assolutismo,	 da	 Bodin	 a	 Barclay,	 dai	 pamphlettisti	 enriciani	 a	 Giacomo
Primo	d'Inghilterra	e	a	sir	Robert	Filmer,	si	sforzano	di	costruire	dighe	su	dighe
di	 fronte	 all'irrompere	 di	 quella	 che	 ritengono	 una	 spinta	 dissolutrice	 di	 ogni
ordine	 costituito.	 In	 ogni	 caso,	 il	 conflitto	 tra	 Stato	 e	 Chiesa,	 che	 in	 terra
riformata	 si	 riproduce	 anche	 nel	 rifiuto	 di	 obbedienza	 alla	 Chiesa	 di	 Stato	 da
parte	delle	altre	congregazioni	religiose,	viene	avvertito	in	tutta	la	sua	pregnanza
e	gravità,	come	testimonia	la	dura	polemica	condotta	dal	pur	moderato	e	saggio
Hooker,	nell'"Ecclesiastical	Polity",	contro	i	puritani,	in	difesa	delle	prerogative
che	Elisabetta	intendeva	esercitare	anche	in	campo	religioso	con	l'imposizione	a
tutto	il	regno	del	"Book	of	Common	Prayer".

Sullo	 sfondo	 di	 queste	 discussioni,	 l'intervento	 di	 Hobbes	 perde	 forse	 un
poco	 della	 sua	 originalità,	 ma	 certo	 non	 il	 mordente,	 né	 la	 superiore	 lucidità
critica	 rispetto	 a	 contemporanei	 e	 predecessori:	 Hobbes	 persegue	 infatti,	 con
adamantina	coerenza	fin	dagli	esordi,	 il	disegno	di	eliminare	ogni	occasione	di
contrasto	tra	autorità	civile	e	religiosa,	riunendo	ambedue	i	poteri	nella	persona
del	sovrano	civile,	secondo	l'orientamento	anglicano;	e	per	suffragare	questa	sua



tesi	fa	ampio	ricorso	alla	Bibbia,	della	quale	offre	per	altri	versi	una	rilettura	in
chiave	 terrenistica	e	materialistica,	 intesa	a	 recuperare	quello	che	egli	 ritiene	 il
genuino	 senso	 della	 religiosità	 ebraica.	 In	 questo	 modo,	 un	 costume
argomentativo	impostogli,	per	dire	così,	dagli	avversari,	finisce	per	ritradursi	in
un	 abito	 esegetico	 esemplare,	 in	 un	 nuovo	 modo	 di	 considerare	 la	 Scrittura,
secondo	i	canoni	di	una	filologia	razionalista	non	priva	di	senso	storico.

Rispetto	 agli	 "Elements"	 e	 al	 "De	 cive",	 la	 trattazione	 di	 questi	 temi,	 nel
"Leviathan",	 risulta	molto	dilatata,	benché	 l'impostazione	di	 fondo	non	subisca
mutamenti	degni	di	nota:	 l'esegesi	biblica	hobbesiana	conforta	 infatti	 la	minuta
confutazione	 delle	 dottrine	 teocratiche,	 provengano	 esse	 dalla	 Chiesa	 romana
attraverso	 l'opera	 di	 Bellarmino,	 o	 si	 manifestino	 invece	 nelle	 pretese
integralistiche	 dei	 presbiteriani,	 che	 tuttavia	 vengono	 chiamati	 in	 causa	 assai
sporadicamente.	 Il	vero	obiettivo	polemico	di	Hobbes	è	 costituito	dalla	Chiesa
cattolica	 e	 dalla	 teorizzazione	 bellarminiana	 del	 diritto	 papale	 ad	 esercitare	 il
dominio	-	sia	pure	«indiretto»	-su	 tutti	 i	sudditi	dei	principi	cristiani.	 In	questa
prospettiva	 acquista	 rilievo	 anche	 la	 famosa	 distinzione	 tra	 gli	 articoli	 di	 fede
necessari	alla	salvezza	e	le	«sovrastrutture»,	argomento	allora	caro	ai	Platonici	di
Cambridge	che	vi	 scorgevano	 il	 sussidio	 ideale	per	 il	 loro	apostolato	 in	 favore
della	tolleranza	tra	le	varie	Chiese	e	sette	cristiane,	mentre	era	stato	per	Hobbes,
fin	dai	tempi	degli	"Elements",	lo	strumento	principe	per	eliminare	ogni	conflitto
di	 coscienza	nei	 sudditi	 tenuti	 a	 seguire	 la	 religione	del	 sovrano.	Dottrina	non
nuova,	quindi:	ma	i	capitoli	sull'autenticità	della	Scrittura,	sul	concetto	di	spirito,
sui	 profeti,	 sui	 miracoli,	 questi	 sì	 ampliano	 notevolmente	 la	 discussione
hobbesiana	e	risultano	anche	tra	i	più	lucidi	e	stringati	che	si	possano	reperire	nel
"Leviathan",	attraversati	come	sono	da	quel	gusto	dissacratorio	che	è	peculiare
del	 razionalismo	 di	 Hobbes,	 e	 che	 raggiunge	 qui	 momenti	 di	 rara	 efficacia
proprio	 per	 la	 spassionata	 freddezza	 con	 cui	 vengono	 analizzati	 concetti	 e
atteggiamenti	di	tanto	rilevante	valenza	emotiva.

Anche	 la	 quarta	 parte	 dell'opera,	 dedicata	 con	 fantasia	 barocca	 -	 o	 se
vogliamo,	preilluministica	 -	al	"Regno	delle	 tenebre",	 trova	per	 taluno	dei	suoi
temi	 qualche	 precorrimento	 negli	 "Elements"	 e	 nel	 "De	 cive",	 soprattutto	 per
certi	 accenni	 polemici	 nei	 confronti	 dell'università:	 nell'organicità	 della	 sua
configurazione,	 tuttavia,	 la	 trattazione	è	del	 tutto	 inedita,	e	rappresenta	uno	dei
più	 avvincenti	 ed	 inesorabili	 "pamphIet	 che	 mai	 siano	 stati	 lanciati	 contro
l'istituzione	ecclesiastica	in	generale	e	la	cultura	umanistico-scolastica	impartita
nelle	 università.	 Se	 queste	 ultime	 sono	 accusate	 di	 divulgare	 un	 aristotelismo
corrotto	 e	 imbarbarito	 dal	 connubio	 con	 la	 teologia,	 ed	 una	 cultura	 classica
divenuta	 facile	 strumento	 demagogico	 nelle	 mani	 degli	 avversari	 della
monarchia,	 la	 polemica	 contro	 l'oscurantismo	 del	 clero	 si	 estende	 all'intero



apparato	dottrinario	e	 cerimoniale	del	Cristianesimo,	per	 approdare	ad	una	 sua
interpretazione	 ideologica,	cioè	 in	 termini	di	conservazione	del	potere	politico,
che	non	può	non	impressionare	per	la	sua	rigorosa	modernità	(17).

L'anticlericalismo	 di	 Hobbes	 non	 deve	 tuttavia	 indurre	 a	 considerare
l'ermeneutica	 biblica	 o	 le	 estese	 discussioni	 teologiche	 svolte	 nel	 "Leviathan"
come	 puramente	 opportunistiche:	 si	 avverte	 piuttosto,	 nell'opera,	 l'insofferenza
sincera	 dell'autore	 per	 l'impronta	 spiritualistica	 acquisita	 dall'originario	 nucleo
dottrinale	protocristiano,	 a	 causa	dell'indebita	 intrusione	della	 filosofia	pagana,
realizzatasi	 con	 l'affermarsi	 della	 patristica	 greca;	 l'intrusione	 -	 del	 resto	 già
iniziata	con	la	corruzione	del	genuino	impianto	terrenistico	della	cultura	ebraica
-	si	sarebbe	poi	ulteriormente	evoluta	nella	 teologia	scolastica,	ma	recava	in	sé
già	 dai	 primi	 secoli	 i	 germi	 di	 una	 demonologia	 (la	 credenza	 nell'esistenza	 di
anime	 separabili	 dai	 corpi	 e	 di	 spiriti	 incorporei)	 funzionale	 al	 disegno
ecclesiastico	 di	 dominare	 le	 coscienze	 col	 terrore	 della	 morte	 e	 delle	 pene
ultraterrene.	 A	 questa	 teologia	 spiritualista,	 Hobbes	 oppone	 una	 teologia
materialista,	alla	base	della	quale	 sta	 la	dottrina	della	corporeità	di	Dio	e	della
mortalità	dell'anima,	salva	la	resurrezione	al	momento	del	Giudizio:	temi,	questi,
rimasti	 parzialmente	 impliciti	 nell'edizione	 inglese	 del	 "Leviathan",	 ma
esplicitati	 con	 sorprendente	 spregiudicatezza	 nell'"Appendix"	 al	 "Leviatano"
latino	e	nella	difesa	dell'opera	stesa	da	Hobbes	-	ma	non	pubblicata	-	contro	gli
attacchi	del	vescovo	Bramhall	(18).

In	 ogni	 caso,	 risulta	 evidente	 che	 la	 seconda	metà	 del	 "Leviathan",	 quella
appunto	 dedicata	 alle	 problematiche	 teologiche	 e	 politico-ecclesiastiche,
contiene	 in	 sé	 il	 vero	 baricentro	 dell'opera,	 la	 cui	 struttura	 teorematica	 offre,
nelle	 due	 prime	 parti,	 le	 premesse	 per	 la	 dimostrazione	 generale	 dell'assunto
regalista	 contenuta	 nella	 terza,	 mentre	 la	 quarta	 può	 esserne	 considerata	 una
sorta	di	corollario.

Se	 le	cose	 stanno	 in	questo	modo,	ha	 ragione	David	 Johnston	di	 affermare
che	la	vera	novità	del	"Leviathan"	sta	nella	sua	valenza	e	destinazione	«retorica»
(19):	 in	 altre	 parole,	 il	 "Leviathan"	 sarebbe	 un'opera	 (pur	 rigorosa	 nella	 sua
impostazione	 filosofica)	 di	 propaganda	 culturale,	 un	 po'	 come	 i	 "Massimi
sistemi"	 di	 Galilei,	 destinata	 ad	 una	 vasta	 udienza,	 diversamente	 dagli
"Elements"	e	dal	"De	cive",	concepiti	per	un'élite	culturale	e	politica.	In	questo
senso,	 la	 seconda	 metà	 dell'opera	 risulterebbe	 funzionale	 al	 disegno	 teorico
complessivo,	 mirante	 alla	 difesa	 della	 assoluta	 supremazia	 sovrana,	 anche	 in
ambito	 religioso,	 essendosi	 Hobbes	 persuaso	 che	 non	 fosse	 più	 sufficiente
dimostrare	 che	 la	 religione	 non	 era	 in	 contrasto	 con	 il	 potere	 civile,	 ma
occorresse	 purgare	 la	 stessa	 religione	 delle	 sue	 incrostazioni	 spiritualistiche	 e
magico-superstiziose.	 In	 ogni	 caso	 -	 e	 qui	 il	 riferimento	 va	 piuttosto	 ad	 un



celebre	 saggio	 di	 J.	 G.	 A.	 Pocock	 (20)	 -	 Hobbes	 non	 può	 fare	 a	 meno	 di
confrontarsi	 con	 la	 Bibbia,	 ineludibile	 alternativa	 storica	 ed	 escatologica	 alle
valenze	fisiche	e	metafisiche	del	suo	razionalismo.

Da	 tutto	 ciò	 che	 si	 è	 detto,	 emerge	 il	 fatto	 che	 il	 "Leviathan"	 è,	 nella
produzione	politica	hobbesiana,	l'opera	di	maggiore	spicco,	non	solo	perché	reca
alla	 massima	 evidenza	 ed	 articolazione	 un	 gran	 numero	 di	 temi	 che	 negli
"Elements"	e	nel	"De	cive"	erano	presenti	solo	in	nuce,	ma	anche	perché	in	essa
Hobbes	 riconosce	 in	 tutta	 la	 sua	 pregnanza	 il	 peso	 del	 fenomeno	 religioso	 in
generale	 e	 della	 Bibbia	 come	 strumento	 del	 rapporto	 tra	 uomo	 e	 Dio	 in
particolare,	 e	 ne	 accetta	 il	 confronto,	 attraverso	 un	 discorso	 serrato,	 in	 cui	 la
polemica	 anticlericale	 e	 antiscolastica	 assume	 una	 nettezza	 e	 una
spregiudicatezza	 inusitate.	 E'	 questa	 la	 ragione	 per	 cui	 l'attenzione	 dei
contemporanei	 si	 rivolse	 pressoché	 esclusivamente	 a	 questo	 libro,	 trascurando
sia	le	altre	opere	politiche	sia	il	"De	corpore",	che	pure	contiene	il	fondamento
metafisico	 di	 quel	 materialismo	 che	 nel	 "Leviathan"	 assume	 talvolta	 le	 tinte
provocatorie	dell'irriverenza	 religiosa.	Ed	è	appunto	quell'irriverenza	che	viene
particolarmente	presa	di	mira,	 isolata	dal	 suo	contesto,	 accentuata	da	 teologi	 e
libellisti,	 che	 finiscono	 per	 fare	 di	 Hobbes	 il	 riferimento	 costante	 e	 quasi
automatico	delle	loro	polemiche,	il	rappresentante	principe	ed	il	capro	espiatorio
di	 tutte	 le	 colpe	 dell'ateismo	 e	 del	 libertinismo	 moderno.	 Il	 Mintz,	 che	 ha
felicemente	 intitolato	 il	 suo	 libro	 sulle	 reazioni	 antihobbesiane	 dei
contemporanei	 inglesi	 "The	Hunting	of	Leviathan"	 (21),	 è	 riuscito	 ad	 elencare
ben	107	opere	dedicate	in	tutto	o	in	parte	a	questo	tipo	di	polemica,	e	uscite	nel
breve	arco	di	cinquant'anni,	tra	il	1650	e	il	1700:	ma	l'antihobbismo	prosegue	per
tutto	 il	 Settecento	 e	 in	 tutta	 Europa,	 correndo	 parallelo	 a	 quel	 vero	 e	 proprio
genere	letterario	che	è	l'antimachiavellismo.

Se	nel	Settecento	la	confutazione	del	"Leviathan"	sconfina	anch'essa	in	una
sorta	di	manierismo	letterario	-	ma	gli	illuministi,	come	vedremo,	ne	esaltavano
per	contro	la	carica	libertaria	ed	antioscurantistica	-	nel	Seicento	le	ragioni	della
polemica	 erano	 molte	 e	 -	 nell'ottica	 del	 tempo	 -	 fondate:	 troppo	 importante
risultava	 agli	 occhi	 dei	 concittadini	 di	 Hobbes	 la	 struttura	 religiosa,	 che
esprimeva	 e	 cementava	 la	 convinzione,	 da	 tutti	 condivisa,	 dell'esistenza	 di	 un
ordine	 cosmico-razionale	 che	 si	 rifletteva	 beneficamente	 sui	 rapporti	 politico-
sociali;	poco	importa	se	poi	in	quell'ordine	ideale	gli	uni	scorgevano	soprattutto
la	garanzia	della	 legittimità	della	conservazione	dell'ordinamento	vigente,	 e	gli
altri	 un	 insostituibile	 sprone	 a	modificare	 -	 in	modo	 più	 o	meno	 radicale	 -	 le
esistenti	 gerarchie	 di	 potere.	 Avvenne	 così	 che	 le	 spregiudicate	 analisi	 del
fenomeno	 religioso	condotte	da	Hobbes	 soprattutto	con	 l'obiettivo	di	difendere
l'egemonia	del	sovrano	civile	da	ogni	interferenza	esterna	e	ingigantite	nella	loro



portata,	 per	 ragioni	 politiche	 contingenti,	 da	 lettori	 superficiali	 e	 prevenuti,
suonassero	sconvenienti	un	po'	in	tutti	i	settori	della	vita	intellettuale	inglese	del
periodo,	 dagli	 ambienti	 monarchici	 conservatori	 collegati	 con	 l'alto	 clero
anglicano	 ai	 circoli	 moderatamente	 riformatori	 ispirantisi	 più	 o	 meno
mediatamente	 al	 platonismo	 cantabrigense;	 d'altra	 parte,	 li	 "Leviathan"	 aveva
urtato	 la	 suscettibilità	 degli	 Scolastici	 e	 insieme	 degli	 esponenti	 della	 nuova
scienza	sperimentale,	mentre	già	il	giovane	Locke	e	i	suoi	amici	si	preparavano	a
lanciare	 la	 loro	 offensiva	 ideologica	 contro	 l'assolutismo:	 si	 può	 veramente
affermare	che	Hobbes	fosse	circondato	da	ogni	parte.

La	gaffe	nei	 confronti	 degli	 scienziati	 sperimentali	 era	 stata	plateale:	 come
già	si	è	accennato,	Hobbes	nel	"Regno	delle	tenebre"	aveva	criticato	aspramente
l'università	 inglese,	 definendola	 in	 modo	 spregiativo	 come	 un	 covo	 di
«aristotelity»	 e	 stigmatizzando	 che	 vi	 venisse	 trascurato	 ogni	 fermento
innovatore,	 specialmente	 nel	 campo	 fisico-matematico.	 In	 realtà	 il	 pensatore
inglese,	 stando	 in	 Francia,	 aveva	 dovuto	 lavorare	 molto	 di	 memoria,	 facendo
riferimento	all'epoca	-	circa	cinquanta	anni	prima	-	in	cui	egli	stesso	aveva	fatto
esperienza	 di	 studi	 oxoniensi.	 Ma	 le	 cose	 erano	 cambiate.	 Proprio	 a	 Oxford,
intorno	 al	 1650	 si	 era	 insediato,	 grazie	 alle	 potenti	 amicizie	 godute	 negli
ambienti	 filoparlamentari,	 quel	 John	 Wilkins	 che	 si	 era	 preoccupato
immediatamente	 di	 aprire	 le	 porte	 dell'università	 agli	 amici	 del	 «collegio
invisibile»,	 in	 modo	 tale	 che	 proprio	 nella	 roccaforte	 del	 conservatorismo
culturale	 e	 politico	 poteva	 prendere	 coesione	 un	 nutrito	 gruppo	 di	 scienziati,
capitanati	 da	 John	 Wallis,	 il	 matematico,	 e	 dall'astronomo	 Seth	 Ward:	 quegli
stessi,	 a	 un	 dipresso,	 che	 a	 restaurazione	 avvenuta	 daranno	 vita	 alla	 "Royal
Society".

La	 reazione	 fu	 quasi	 immediata:	 nel	 '54	 Seth	 Ward	 pubblicava,	 con	 una
prefazione	di	Wilkins,	 un	opuscolo	 intitolato	 "Vindiciae	Academiarum"	 in	 cui,
accanto	alla	nota	controversia	con	Webster,	figura	un'"Appendix"	specificamente
dedicata	 a	 Hobbes	 (22);	 in	 essa	 Ward	 ribatte	 punto	 per	 punto	 le	 critiche
hobbesiane	 circa	 l'arretratezza	 culturale	 dell'università,	 dimostrando	 come	 anzi
essa	offra	da	tempo	ampia	ospitalità	alle	teorie	di	pensatori	contemporanei	come
Cartesio,	Gassendi	e	Digby:	sviluppatissimi	vi	sono	inoltre	-	a	detta	di	Ward	-	gli
insegnamenti	 di	 carattere	 scientifico	 e	 geometrico,	 a	 proposito	 dei	 quali
l'astronomo	oxoniense	non	si	 lascia	sfuggire	l'occasione	di	lanciare	uno	strale	-
gravido	di	future,	interminabili	polemiche	-	contro	la	presunzione	di	Hobbes	in
fatto	di	geometria.	Il	nucleo	forse	più	interessante	della	risposta	di	Ward	riguarda
tuttavia	 la	 difesa	 dell'autonomia	 universitaria,	 che	 egli	 vede	 fortemente
minacciata	 dalle	 intromissioni	 del	 sovrano	 teorizzato	 dal	 "Leviathan":	 ciò	 che
l'astronomo	oxoniense	malignamente	sospetta	è	che	Hobbes	voglia	appoggiarsi



al	 potere	 statale	 al	 semplice	 scopo	 di	 sostituire	 la	 deprecata	 «aristotelity»	 con
un'altrettanto	deprecabile	«hobbeity».

Seth	 Ward	 scrisse	 ancora	 contro	 Hobbes,	 in	 seguito,	 criticandone	 sia	 la
dottrina	 metafisica	 che	 l'impostazione	 politica,	 ma	 l'elemento	 di	 presa	 più
immediata	 contenuto	nei	 suoi	 rilievi	 restò	 sempre	 la	 sua	difesa	della	 libertà	 di
pensiero	e	di	insegnamento.	John	Wallis,	per	contro,	reagì	all'attacco	hobbesiano
imbarcandosi	 in	 una	 confutazione	 «tecnica»	 delle	 competenze	 geometriche	 di
Hobbes,	 sulla	 scia	 della	 sopra	 accennata	 insinuazione	 di	Ward,	 per	 sfociare	 in
una	 serie	 di	 attacchi	 personali	 che	 ledevano	 gravemente	 l'onorabilità	 politica
dell'autore	del	"Leviathan",	 tanto	che	questi	si	sentì	costretto	a	replicare	con	 le
famose	"Considerations	upon	the	Reputation,	Loyalty,	Manners	and	Religion	of
Thomas	 Hobbes"	 (23),	 che	 rispondendo	 a	 Wallis	 cercavano	 nel	 contempo	 di
porre	qualche	argine	alla	vera	e	propria	marea	di	accuse	scagliategli	contro	dagli
ambienti	teologici	più	diversi,	ed	aventi	per	oggetto	volta	a	volta	il	materialismo,
l'ateismo,	l'eresia	contenuti	nelle	sue	dottrine.

Gli	ambienti	teologici	più	diversi,	si	è	detto:	da	un	lato	si	schieravano	infatti	i
critici	di	ispirazione	conservatrice,	gli	scolastici	come	John	Bramhall,	Alexander
Ross,	Robert	Vilvain	e	William	Lucy;	Lucy	ad	esempio,	autore	di	un	"Answer	to
Mr	Hobbes	 bis	 Leviathan"	 (24),	 non	 trova	 di	 meglio	 che	 accusare	 Hobbes	 di
ingratitudine	verso	 il	proprio	Creatore,	mentre	Ross,	nel	 suo	"Leviathan	drawn
out	 with	 a	 Hook",	 rispolvera	 il	 finalismo	 aristotelico	 come	 antidoto	 contro	 il
materialismo,	e	Vilvain	 si	 appella	alla	Rivelazione:	argomenti	piuttosto	 rozzi	e
dozzinali	per	un	interlocutore	come	Hobbes.	Tutt'altra	aria	circola	nelle	opere	dei
Platonici	di	Cambridge,	che	vedevano	nell'autore	del	"Leviathan"	l'esempio	più
illustre	e	perspicuo	di	un	uso	deviante	degli	strumenti	concettuali	offerti	all'uomo
dal	 pensiero	 scientifico	 moderno;	 lungi	 dal	 favorire	 il	 grande	 ideale
cantabrigense,	consistente	nella	costruzione	di	una	teologia	razionale	in	grado	di
utilizzare	 gli	 apporti	 più	 vivi	 della	 cultura	 del	 tempo	 in	 vista	 di	 un	 rilancio
religioso	ispirato	ad	una	universale	tolleranza,	l'interpretazione	hobbesiana	della
rivoluzione	 scientifica	 poteva	 appunto	 portare	 al	 materialismo	 ed	 all'ateismo,
finendo	 per	 proiettarsi	 sfavorevolmente	 sullo	 stesso	 tentativo	 platonico	 di
conciliare	fede	e	ragione,	la	Scrittura	e	la	fisica	cartesiana.

Alla	sommaria	equazione	di	materialismo	ed	ateismo	da	loro	stessi	formulata
i	cantabrigensi	 si	 sforzarono	così	di	contrapporre	una	massa	di	argomentazioni
confutatorie,	 talune	 delle	 quali	 avrebbero	 messo	 a	 dura	 prova,	 per	 la	 loro
violenza,	 un	 temperamento	 meno	 combattivo	 di	 Hobbes:	 se	 George	 Rust
proclamava	 che	 attribuire	 una	 qualsiasi	 forma	 di	 sensibilità	 o	 percezione	 alla
materia,	 oltre	 ad	 essere	 «grossolanamente	 falso»	 costituiva	 «la	 più	 ampia
apertura	che	si	potesse	offrire	all'ateismo»,	per	Cudworth	la	medesima	teoria	era



un	 tal	 paradosso,	 che	 «nessuno,	 che	 non	 fosse	 stupido	 o	 abbrutito,	 oppure	 un
ateo	 settario,	 bigotto	 e	 fanatico,	 potrebbe	 darle	 ricetto»;	 ma	 si	 ebbero	 anche
tentativi	più	pacati	di	ribattere	le	tesi	hobbesiane,	non	solo	da	parte	dello	stesso
Cudworth,	 ma	 anche	 ad	 opera	 di	 illuminati	 irenisti	 come	 Stillingfleet,	 o	 di
oppositori	 cauti	 ed	 equilibrati	 come	 Tenison.	 Stillingfleet	 cerca	 di	 fornire	 le
prove	 dell'esistenza	 di	 una	 sostanza	 spirituale	 dando	 rilievo	 soprattutto	 al
carattere	 attivo	 delle	 operazioni	 mentali,	 contrapposto	 alla	 semplice	 passività
della	 materia,	 comunque	 mossa,	 mentre	 Tenison	 preferisce	 soffermarsi	 sul
concetto	 di	 Dio,	 non	 senza	 appoggiarsi	 al	 sussidio	 teorico	 cartesiano.	 Anche
Tenison	finisce	tuttavia	per	battere	il	tasto	consueto,	osservando	come	lo	stesso
differente	 comportamento	 dei	 corpi	 viventi,	 che	 sentono	 e	 reagiscono,	 e	 degli
inorganici	che	né	sentono,	né	reagiscono,	testimoni	del	fatto	che	la	sensazione	e
la	 percezione	 non	 appartengono	 ad	 un	 ambito	 puramente	 materiale:	 se	 la
sensazione	e	 le	altre	operazioni	mentali	si	riducono	a	mero	movimento	di	parti
materiali,	 perché	 lo	 specchio	 non	 vede	 ed	 il	 liuto	 non	 ode?	 Si	 trattava
indubbiamente	 di	 un	 argomento	 tradizionale	 e	 per	 certi	 lati	 ingenuo,	 ma	 non
privo	di	efficacia,	ed	al	quale	Hobbes	aveva	scarse	possibilità	di	replicare,	al	di
là	dell'ammissione	che	tutti	i	corpi	materiali	possano,	in	un	certo	modo,	sentire:
ma	era	proprio	quel	«certo	modo»	che	gli	avversari,	compreso	il	grande	Henry
More,	esigevano	fosse	chiarito.

A	 parte	 le	 contestazioni	 minori,	 condivise	 con	 gli	 altri	 polemisti,	 More	 e
Cudworth,	 e	 per	 certi	 lati	 anche	Glanvill,	 reagirono	 alle	 dottrine	 contenute	nel
"Leviathan"	 soprattutto	 offrendo	 un	 punto	 di	 vista	 diverso	 ed	 opposto;	 esso	 si
esprime	nelle	dissertazioni	di	marca	platonizzante,	intese	a	dimostrare	l'esistenza
di	 un	 principio	 spirituale	 contrapposto	 alla	materia,	 e	 sostanziantesi	 in	 un	Dio
autore	e	ordinatore	dell'universo	materiale,	e	in	un'anima	umana	sede	delle	idee
innate.	Se	More	osservava	giustamente	che	nel	concetto	di	spirito	come	sostanza
incorporea	 la	contraddizione	 in	 termini	vista	da	Hobbes	esiste	 solo	 se	 si	parte,
come	 Hobbes,	 dal	 presupposto	 indimostrato	 che	 le	 sostanze	 siano
esclusivamente	 corporee,	 Cudworth	 si	 appellava	 alla	 perfezione	 delle	 idee
matematiche	 e	morali	 per	 respingere	 il	 nominalismo	 hobbesiano,	 e	 soprattutto
per	confutare	l'hobbesiana	riduzione	delle	idee	a	semplice	prodotto	empirico	del
movimento	 delle	 parti	 nervo	 se	 e	 cerebrali,	 stimolate	 attraverso	 gli	 organi	 di
senso	dagli	oggetti	esterni.	Quanto	a	Glanvill,	è	noto	che	cercò	di	contrastare	il
«sadduceismo»	antispiritualistico	di	Hobbes	facendo	appello	a	tutta	una	serie	di
fatti,	dai	fenomeni	parapsicologici	e	 telepatici	alle	pratiche	della	vera	e	propria
stregoneria,	 che	 a	 suo	 parere	 testimoniavano	 dell'esistenza	 certa	 degli	 spiriti,
fossero	pure	demoniaci.

Non	 è	 detto,	 tuttavia,	 che	 la	 reazione	 dei	 cantabrigensi,	 che	 cercavano	 di



salvare	 i	 capisaldi	 della	 religione	 tradizionale	 attraverso	 una	 discussione	 di
rispettabile	 vigore	 speculativo,	 fosse	 il	 tipo	 di	 argomentazione	 di	 maggiore
presa,	 nell'Inghilterra	 del	 periodo:	 esiste	 tutta	 una	 libellistica	 antihobbesiana
spicciola,	che	batte	insistentemente	sui	toni	scandalistici	e	calunniosi,	facendo	di
Hobbes	un	pericoloso	libertino,	un	maestro	di	libertinismo	-	e	libertinaggio	-	al
quale	andavano	fatte	risalire	tutte	le	colpe	della	gioventù	scioperata	o	ribelle.	Il
caso	 di	 Daniel	 Scargill,	 giovane	 docente	 dell'università	 di	 Cambridge	 sospeso
dall'incarico	per	condotta	immorale	e	sregolata,	e	riammesso	dopo	due	anni	solo
a	condizione	che	confessasse	pubblicamente,	in	un'autocritica	rimasta	famosa,	di
essere	stato	«un	hobbista	e	un	ateo»,	è	abbastanza	 indicativo	al	 riguardo,	ma	è
solo	 il	 più	 noto.	 Non	 c'è	 da	 stupirsi,	 comunque,	 che	 in	 questo	 clima	 il
"Leviathan"	 venisse	 bandito	 dall'Inghilterra,	 bruciato	 sulle	 piazze,	 messo
all'indice	 ed	 escluso	 dalla	 lettura	 nelle	 università,	 e	 contemporaneamente
ricercato	dal	pubblico	con	tale	intensità,	da	far	salire	le	edizioni	clandestine	e	le
ristampe	olandesi	contrabbandate	nel	paese	a	prezzi	di	vera	affezione.

Naturalmente,	 tanto	 livore	non	aveva	motivazioni	 esclusivamente	 religiose.
Hobbes	era	un	personaggio	 scomodo,	poco	propenso	ai	 compromessi,	 con	una
inclinazione	 innata	 alla	 polemica	 e	 fors'anche	 a	 quella	 litigiosità	 che	 già	 era
costata	 a	 suo	 padre	 l'allontanamento	 dalla	 parrocchia	 di	 cui	 era	 pastore;	 era
inoltre	molto	affezionato	alle	proprie	 idee,	che	è	un'ottima	dote	per	un	filosofo
sistematico,	ma	lo	espose	in	vecchiaia	alla	poco	dignitosa	condizione	di	 lottare
contro	 i	 mulini	 a	 vento,	 quando	 tentò	 di	 opporsi,	 con	 tutte	 le	 risorse	 del	 suo
meccanicismo	 razionalistico	 ormai	 sorpassato,	 al	 nuovo	 corso	 sperimentale
assunto	 dalla	 filosofia	 naturale,	 e	 all'indirizzo	 impresso	 agli	 studi	 matematici
dall'uso	del	calcolo	infinitesimale	e	dell'algebra	simbolica	(25).	Ciò	non	mancò
di	sollevargli	contro	i	nuovi	scienziati	-	già	gravemente	irritati	per	la	questione
dell'università	 -	 i	 quali	 infatti	 gli	 negarono,	 per	 palese,	 ingiusta	 ritorsione,
l'ingresso	alla	"Royal	Society".

Se	ci	fermassimo	tuttavia	ai	contrasti	di	carattere	personale,	anche	dopo	aver
esaminato	 quelli	 di	 origine	 teologico-ecclesiastica,	 ancora	 non	 esauriremmo	 la
serie	 di	 motivi	 per	 cui	 l'autore	 del	 "Leviathan"	 riuscì	 tanto	 ingrato	 ai
contemporanei:	al	di	là	di	quelle	contestazioni	criptopolitiche	-	perlopiù	di	parte
ultraconservatrice	-	che	si	erano	manifestate	a	livello	di	difesa	dei	valori	religiosi
tradizionali,	esiste	infatti	una	letteratura	antihobbesiana	di	carattere,	questa	volta,
dichiaratamente	 politico,	 facente	 capo	 alle	 correnti	 più	 aperte	 e	 liberali	 del
pensiero	inglese	del	tempo,	che	sentivano	già	con	minore	urgenza	la	necessità	di
un	 collegamento	 immediato	 tra	 problematica	 politica	 e	 religiosa:	 la	 famosa
confutazione	lockiana	del	"Patriarcha"	di	Filmer	è	un	chiaro	esempio	di	questo
nuovo	 orientamento,	 e	 certo	 alcuni	 tra	 i	 costituzionalisti	 inglesi	 che	 si



scagliarono	contro	l'assolutismo	hobbesiano	avevano	imparato	molto,	in	fatto	di
laicizzazione	 del	 discorso	 politico,	 dal	 loro	 grande	 avversario	 e	 dal	 suo
"Leviathan".

Una	 raffigurazione	 concreta	 di	 questo	 atteggiamento	 ci	 viene	 fin	 dal	 titolo
dell'opera	 di	 George	 Lawson,	 "An	 Examination	 of	 the	 Political	 Part	 of	 Mr
Hobbes	his	Leviathan"	 (26);	 non	 che	Lawson	 escluda	ogni	 aggancio	 teologico
dalla	 sua	 teoria	 politica,	 ché	 anzi	 il	 suo	 discorso	 si	 ispira	 prevalentemente	 a
Hooker,	e	per	questo	tramite	al	pensiero	medievale:	ma	egli	detesta	il	fanatismo
religioso	che	oscura	le	questioni	politiche	e	punta	al	potere,	anziché	alla	«libertà
spirituale	 dal	 peccato».	 Questo	 ricorda	 Hobbes,	 in	 senso	 positivo,	 e	 richiama
anche	 Locke;	 del	 resto,	 è	 stato	 giustamente	 osservato	 che	 Lawson	 prelude	 a
Locke,	per	una	serie	veramente	ampia	di	 temi:	 l'avversione	per	una	fondazione
meramente	utilitaristica	del	diritto,	 l'affermazione	dell'innaturalità	dello	stato	di
guerra,	 la	 convinzione	 che	 il	 potere	 supremo	 risieda	 nella	 comunità,	 e	 si
ramifichi	 solo	 successivamente	 nei	 tre	 poteri,	 dei	 quali	 solo	 l'esecutivo	 viene
affidato	 al	 sovrano;	 se	 si	 aggiunge	 che	 l'"Examination"	 teorizza	 il	 diritto	 di
rescindere	 il	 contratto	 se	 il	 sovrano	 risulta	 inadempiente,	 e	 di	 resistergli	 se	 si
appropria	del	potere	assoluto,	non	è	difficile	rendersi	conto	che	Lawson	riesce	a
dare	 una	 cosciente	 definizione	 all'ideologia	 "whig",	 proprio	 attraverso	 il	 suo
scontro,	diretto	e	puntuale,	con	Hobbes.	D'altra	parte,	 il	 rapporto	era	ben	 lungi
dall'essere	univoco:	nella	dottrina	della	sovranità	popolare,	ad	esempio,	Lawson
e	Hobbes	si	 trovavano	 in	disaccordo	solo	sugli	esiti,	non	certo	sui	 fondamenti,
mentre	 critici	 conservatori	 come	 Filmer	 e	 Clarendon	 reagivano	 violentemente
alla	 fondazione	 hobbesiana	 dello	 Stato,	 proprio	 perché	 vi	 si	 affermava
esplicitamente	 che	 il	 potere	 veniva	 trasmesso	 al	 sovrano	 dal	 popolo,	 e	 non	 da
Dio.

L'originalità	 stessa	 di	 Hobbes,	 la	 sua	 atipicità,	 facevano	 sì	 che	 egli	 non
trovasse	 agevole	 riscontro	 e	 comprensione	 presso	 alcuna	 corrente	 politica	 del
tempo;	 così,	 se	 da	 un	 lato	 le	 critiche	 rivoltegli	 da	 Clarendon	 hanno	 questo
aspetto	conservatore,	e	sottolineano	quindi	per	contrasto	l'aspetto	«progressista»
del	 discorso	 di	 Hobbes,	 per	 altri	 lati	 lo	 stesso	 Clarendon,	 ad	 esempio	 quando
difende	 la	 libertà	 di	 pensiero,	 appare	 più	 avanzato	 di	 Hobbes,	 e	 il	 medesimo
paradosso	 si	 verifica	 nel	 caso	 di	 John	 Whitehall,	 che	 nel	 vivace	 e	 polemico
"Leviathan	 Found	 Out"	 segue	 dichiaratamente	 le	 orme	 di	 Clarendon,	 ma	 con
esiti	 pronunciatamente	 "whig":	 l'affermazione	 della	 naturalità	 del	 diritto	 di
proprietà,	 la	 difesa	 del	 diritto	 consuetudinario	 contro	 l'onnicomprensività	 del
diritto	del	sovrano,	e	più	in	generale	il	richiamo	ad	un	concetto	di	libertà	come
autonomia,	quantomeno	parziale,	nei	confronti	del	potere	monarchico,	sono	temi
di	 filiazione	 indubbiamente	 meno	 moderna	 di	 quelli,	 esattamente	 opposti,



presenti	nel	 "Leviathan",	eppure	erano	destinati	 a	 trovare	nella	borghesia	post-
cromwelliana	un'udienza	decisamente	più	interessata,	che	non	le	proposte	di	un
assolutismo	teoricamente	più	avanzato.

Ma	 si	 deve	 anche	 rovesciare	 il	 discorso,	 e	 notare	 che	 proprio	 quel
progressismo	teorico	sta	alla	base	delle	simpatie	illuministe	per	Hobbes	e	per	il
suo	 "Leviathan":	 basterà	 andarsi	 a	 rileggere	 la	 voce	 "Hobbisme"
nell'"Encyclopédie",	scritta	da	Diderot,	per	non	parlare	poi	delle	analogie	colte	-
talvolta	 anche	 a	 sproposito	 -	 dai	 teorici	 della	 rivoluzione	 francese,	 come
Robespierre	 e	 Saint	 Just,	 tra	 le	 loro	 dottrine	 ed	 il	 contrattualismo	 hobbesiano
(27).	E	se	la	«volontà	generale»	rousseauiana	ha	poco	a	che	fare	con	la	volontà
sovrana	 hobbesiana,	 punto	 di	 confluenza	 delle	 volontà	 individuali	 che	 tuttavia
non	 sintetizza,	ma	 rappresenta	 soltanto	 per	 delega,	 facendo	 riferimento	 ad	 una
sua	 propria,	 individuale	 razionalità,	 è	 certo	 che	 i	 grandi	 temi	 dell'ideologia
liberale,	 e	 forse	 più	 della	 democratica,	 da	 quello	 della	 libertà	 naturale
dell'individuo,	 a	 quello	 del	 consenso	 come	 imprescindibile	 condizione	 per
l'attribuzione	del	potere	politico,	a	quello	stesso,	già	menzionato,	della	sovranità
popolare,	 sono	 già	 tutti	 contenuti,	 più	 o	 meno	 "in	 nuce",	 nella	 grande	 sintesi
hobbesiana.	Assistiamo	così	all'ultimo	paradosso,	e	cioè	al	 fatto	che	una	 teoria
politica	 concepita	 e	 divulgata	 espressamente	 per	 la	 difesa	 di	 un	 sistema	ormai
sorpassato,	fosse	tanto	gravida	di	premesse	per	l'avvenire.

Se	ai	tempi	di	Hobbes	l'attenzione	dei	critici	si	appuntò	in	modo	particolare
sugli	 aspetti	metafisico-teologici	 della	 sua	 opera,	 è	 anche	 abbastanza	 evidente
che	tali	aspetti	sono	oggi	meno	studiati,	in	quanto	si	ritiene	abbiano	un	aggancio
con	 la	 problematica	 filosofica	 e	 culturale	 attuale	 più	 remoto	 che	 non	 la	 teoria
politica	 e	 -	 in	 linea	 tuttavia	 molto	 subordinata	 -	 la	 dottrina	 del	 metodo	 della
scienza.	Questa	valutazione	non	è	 interamente	giustificata,	 ché	anzi,	 il	 riesame
approfondito	 della	 trattazione	 hobbesiana	 delle	 questioni	 teologiche	 ed
ecclesiastiche,	affrontato	 in	questi	ultimi	anni	con	crescente	serietà	e	 impegno,
ha	 consentito	 più	 di	 una	 interessante	 scoperta,	 ma	 tant'è:	 la	 politica	 -	 con	 il
correlato	dell'etica	-	ha	fatto	e	continua	a	fare	la	parte	del	leone	nella	discussione
critica	hobbesiana,	e	non	rimane	che	prenderne	atto,	cercando	semmai	di	chiarire
le	sempre	nuove	ragioni	di	tanto	ed	esclusivo	interesse	e	le	linee	direttrici	delle
interpretazioni	più	recenti	e	note.

A	 proposito	 di	 queste	 interpretazioni	 si	 deve	 fare,	 a	 nostro	 giudizio,	 una
premessa	di	carattere	generale:	molte	di	esse	sono	 legate,	 in	modo	più	o	meno
mediato,	 a	 valutazioni	 politiche	 attuali,	 anche	 quando	 non	 lo	 dichiarano
esplicitamente	o	addirittura	respingono	un	criterio	ermeneutico	di	questo	genere.
La	 cosa	 è	 chiarita	 proprio	 da	 quelle	 opere	 in	 cui	 il	 riferimento	 politico	 è	 più
trasparente,	com'è	il	caso	dei	libri	del	Vialatoux	e	dello	Schmitt,	usciti	negli	anni



immediatamente	 precedenti	 la	 seconda	 guerra	mondiale	 (28).	 Ambedue	 questi
studi	 insistono	 sulla	 insopprimibile	 connessione	 tra	 la	 teoria	 assolutistica	 dello
Stato	 -	 che	 troverebbe	 la	 sua	 migliore	 espressione	 nel	 "Leviathan"	 -	 e	 la	 più
generale	concezione	meccanicistica	e	naturalistica	dell'uomo	che	le	fa	da	sfondo;
solo	 che	 Vialatoux	 sostiene	 questa	 interpretazione	 per	 deprecare	 che	 il
naturalismo	 moderno	 sfoci	 fatalmente	 nel	 totalitarismo	 hitleriano,	 mentre	 lo
Schmitt	sottolinea	questo	stesso	carattere	proprio	con	larvati	 intenti	apologetici
della	situazione	politica	allora	trionfante	in	Germania.	In	ogni	caso,	veniva	fatta
valere	una	sorta	di	equazione,	o	comunque	di	relazione	causale,	tra	impostazione
naturalistica	e	materialistica	da	un	lato,	e	assolutismo	-	o	addirittura	totalitarismo
-	politico,	dall'altro.

Questo	 spiega	 la	 corsa	 patriottica	 della	 critica	 inglese	 -	 o	 comunque
anglosassone	 -	a	dimostrare	che	non	esiste	connessione	alcuna	 tra	 l'hobbesiana
concezione	generale	della	natura	e	dell'uomo	e	 la	dottrina	etico-politica:	che	 la
seconda	ha	una	sua	autonomia	rispetto	alla	prima,	anche	nel	senso	che	Hobbes	se
ne	occupò	con	maggiore	continuità,	e	che	 l'interesse	politico	costituì	 l'interesse
di	 base	 fin	 dagli	 anni	 della	 prima	 formazione	 filosofica,	 mentre	 gli	 studi
naturalistici	 costituivano	 un	 elemento	 assolutamente	 secondario,	 giustapposto
alla	teoria	politica	solo	per	una	razionalistica	ed	estrinseca	esigenza	sistematica.
Sono	 questi	 i	 punti	 fondamentali	 della	 tesi	 esposta	 da	Leo	 Strauss	 in	 un	 libro
coevo	dei	due	sopracitati,	e	divenuto	giustamente	famoso;	e	vedi	caso,	proprio	lo
Strauss	 sarà	 il	 primo	 a	 proclamare	 Hobbes	 uno	 dei	 precursori,	 addirittura	 dei
fondatori	del	moderno	liberalismo	(29).

Da	quel	momento	i	tentativi	di	«salvare»	Hobbes,	mostrando	come	in	realtà
fosse	 un	 po'	 meno	 hobbesiano	 di	 quanto	 comunemente	 si	 credesse,	 si
moltiplicarono:	 A.	 E.	 Taylor	 arrivò	 ad	 accostare	 la	 dottrina	 etica	 hobbesiana,
«svincolata	 da	 una	 psicologia	 egoistica	 con	 la	 quale	 non	 ha	 alcuna	 necessaria
connessione	 logica»,	 alla	 morale	 kantiana	 (30),	 mentre	 Howard	 Warrender
concentrava	 tutta	 la	 sua	 attenzione	 sul	 problema	 dell'obbligazione,	 proprio
perché	 nell'obbligazione	 vedeva	 il	 punto	 di	 partenza	 -	 svincolato	 da	 qualsiasi
antecedente	logico	-	della	costruzione	etico-politica	hobbesiana.

Si	è	già	accennato	al	fatto	che,	se	è	vero	che	l'antropologia	materialistica	non
costituisce	 una	 base	 sufficiente	 per	 giustificare	 l'obbligazione,	 non	 sembra
neppure	corretto	inseguire	questa	giustificazione	fino	alla	legge	divina,	posto	che
lo	 Stato,	 nella	 sua	 artificialità	 «decisionista»,	 come	 diceva	 Schmitt,	 si
autogiustifica,	e	 l'obbedienza	del	suddito	è	vincolata	dal	consenso	originario	al
patto	 sociale.	 Anche	 per	 queste	 ragioni,	 la	 «tesi	Warrender»	 ha	 sollevato	 una
serie	di	critiche	e	di	discussioni	veramente	notevole,	che	pur	nel	dissenso,	anche
più	 aperto,	 di	 alcuni	 interventi,	 testimonia	 dell'importanza	 del	 libro	 e



dell'impegno	 e	 della	 serietà	 dell'autore,	 al	 di	 là	 della	 fondatezza	 o	 meno
dell'interpretazione	 proposta	 (31).	 In	 ogni	 caso,	 Warrender,	 recentemente
scomparso,	 ha	 dato	 un	 meritorio	 contributo	 all'approfondimento	 degli	 studi
hobbesiani,	 anche	 promuovendo	 la	 realizzazione	 di	 quell'edizione	 critica	 delle
opere	di	Hobbes,	da	sempre	auspicata,	che	purtroppo	ora	si	è	arrestata	alle	due
redazioni,	la	latina	e	l'inglese,	del	"De	cive"	(32).

Va	 detto	 comunque	 che	 la	 discussione	 sul	 libro	 di	 Warrender,	 che	 ha
impegnato	 gli	 studiosi	 dell'area	 anglosassone	 per	 circa	 un	 decennio,	 ossia	 per
tutti	gli	anni	Sessanta,	se	ha	prodotto	una	salutare	stanchezza	in	questa	specifica
direzione	interpretativa	non	ha	esaurito	l'orientamento	critico,	ben	più	pregnante
e	storicamente	giustificato,	che	la	sottendeva,	vale	a	dire	la	tendenza	a	porre	in
rilievo	 tutti	 quegli	 elementi	 che	 possano	 consentire	 una	 lettura	 in	 chiave
«preliberale»	 dell'opera	 politica	 hobbesiana,	 e	 in	 particolare	 del	 "Leviathan",
tanto	che	ci	sembra	di	poter	affermare	che	questo	sia	il	tratto	ancora	dominante
degli	studi	più	recenti	sull'Hobbes	politico:	solo	che	i	modi	di	accostamento	sono
mutati,	 e	 facendosi	 per	 certi	 versi	 più	 attenti	 al	 significato	 letterale	 e	 alla
dimensione	 storica	 del	 testo	 hanno	 recuperato	 il	 senso	 reale	 dell'analisi,	 tanto
carente	nelle	astrazioni	care	al	filone	«tayloriano».

Un	 esempio	 rimarchevole	 di	 questo	 rinnovato	 atteggiamento	 è	 offerto	 dal
noto	 saggio	 di	 Macpherson,	 facente	 parte	 del	 suo	 libro	 sul	 concetto	 di
«individualismo	 possessivo»	 (33).	 Macpherson	 reagisce	 a	 quel	 tipo	 di
storiografia	 che	 attribuisce	 agli	 autori	 studiati	 gli	 assunti	 «inconsci»	 che	 si
richiedono	 «logicamente»	 per	 spiegare	 certe	 loro	 conclusioni,	 e	 rimprovera	 in
particolare	a	Warrender	la	ricerca	astratta	di	una	coerenza	logica	della	teoria,	al
di	 fuori	 di	 ogni	 considerazione	 e	 ambientazione	 storica.	 Dal	 canto	 suo,	 lo
studioso	scozzese	sottolinea	l'importanza	assunta	nel	pensiero	politico	di	Hobbes
dal	 concetto	 di	 «valore»	 di	 un	 uomo	 come	 suo	 «prezzo»,	 cioè	 come
«valutazione,	 da	 parte	 degli	 altri,	 dell'uso	 che	 si	 può	 fare	 del	 suo	 potere»,
caratteristico	 di	 una	 mentalità	 influenzata	 dal	 concetto	 di	 «competitività	 di
mercato».	 Per	 interpretare	 questo	 atteggiamento,	 il	 Macpherson	 elabora	 la
categoria	storico	concettuale	di	«individualismo	possessivo»,	che	trova	il	proprio
riscontro	 in	 una	 società	 di	 mercato	 fondata	 sul	 possesso,	 in	 cui	 il	 lavoro
dell'uomo	 è	 appunto	 concepito	 come	 suo	 possesso,	 che	 può	 quindi	 essere
venduto.	 E'	 chiaro	 che	 un'impostazione	 ideologica	 di	 questo	 genere	 raccorda
Hobbes	 a	 Locke,	 e	 fa	 dell'autore	 del	 "Leviathan"	 l'interprete	 genuino	 della
società	 borghese	 del	 suo	 tempo:	 un	 altro	 modo	 ancora	 per	 rilevare	 il
«liberalismo»	"ante	litteram"	di	Hobbes,	anche	se	in	realtà	il	Macpherson,	come
dimostra	nel	successivo	saggio	su	Locke,	è	tutt'altro	che	tenero	nei	confronti	dei
padri	del	liberalismo	inglese.



Se	 il	 Macpherson	 appoggia	 le	 proprie	 argomentazioni	 soprattutto	 sul	 "De
cive",	il	"Leviathan"	torna	a	costituire	l'oggetto	principale	dell'interesse	critico	di
tutta	 una	 serie	 di	 studiosi	 tedeschi,	 il	 più	 segnalabile	 dei	 quali,	 almeno	 per
quanto	 riguarda	 i	 temi	 qui	 accennati,	 è	 P.	C.	Mayer-Tasch,	 dal	 quale	 proviene
l'intervento	sinora	più	deciso	ed	articolato	in	favore	del	liberalismo	hobbesiano.
Mayer-Tasch,	 che	 si	 direbbe	 si	 ponga	 scientemente	 in	 antitesi	 con
l'interpretazione	 «totalitaristica»	 del	 "Leviathan"	 data	 tanti	 anni	 prima	 dallo
Schmitt,	cerca	di	distinguere	autoritarismo	da	totalitarismo	per	concludere,	in	un
volumetto	che	delinea	taluni	punti	di	contatto	tra	Hobbes	e	Rousseau	(34),	che	lo
stato	hobbesiano	è	 sì	 autoritario,	ma	non	 totalitario.	Tesi	delicata	da	 sostenere,
posto	che,	come	già	abbiamo	accennato,	le	famose	«libertà	del	suddito»	elencate
nel	 capitolo	 21	 del	 "Leviathan"	 non	 costituiscono	 diritti	 inalienabili
dell'individuo,	 ma	 hanno	 possibilità	 di	 manifestarsi	 solo	 là	 dove	 la	 legge	 del
sovrano	 -	 per	 sua	 insindacabile	 decisione	 -	 omette	 di	 pronunciarsi.	 Nel	 suo
studio	più	vasto,	dedicato	al	«diritto	di	resistenza»	nella	politica	hobbesiana	(35),
Mayer-Tasch	è	invece	in	grado	di	lavorare	su	dati	meno	contestabili,	considerata
la	 serie	 di	 casi,	 elencati	 nel	 "Leviathan",	 in	 cui	 il	 suddito	 può	 legittimamente
rifiutarsi	 di	 obbedire	 al	 sovrano.	 Si	 dovrebbe	 forse	 aggiungere,	 tuttavia,	 che	 il
sovrano	 può,	 altrettanto	 legittimamente,	 mettere	 a	 morte	 chiunque	 gli	 rifiuti
obbedienza.

Si	affacciano	intanto	chiavi	sempre	nuove	per	riaffrontare	l'enigma	Hobbes,
il	che	dimostra	che	anche	il	tema	del	liberalismo	incomincia	a	risentire	una	certa
stanchezza.	 Tra	 gli	 spunti	 più	 suggestivi	 -	 anche	 se	 non	 pretendono	 di	 fornire
interpretazioni	 globali	 dell'hobbismo	 -	 si	 deve	 qui	 richiamare	 l'indagine	 di
Förster,	che	cerca	di	considerare	 lo	sviluppo	della	dottrina	politica	hobbesiana,
specialmente	 nel	 suo	 aspetto	 anticlericale,	 analizzando	 il	 nesso	 dialettico	 di
influsso	e	opposizione	che	la	collega	al	puritanesimo	inglese	(36),	e	la	rilettura
del	 "Leviathan"	 proposta	 da	 S.	 S.	 Wolin,	 in	 chiave	 di	 atteggiamento	 «epico»
(37).	Premesso	che	il	richiamo	ad	una	tradizione	epica	ha	per	Wolin	il	significato
di	 un	 riferimento	 «ad	 un	 tipo	 di	 teoria	 politica	 ispirata	 principalmente	 dalla
speranza	 di	 compiere	 gesta	 grandi	 e	 memorabili	 per	 mezzo	 del	 pensiero»,	 lo
studioso	 americano	 è	 in	 grado	 di	 concludere	 che	 il	 "Leviathan"	 sia	 un'opera
epica	in	quanto	incentrata	sul	tema	della	rivalità	uomo-Dio,	nel	senso	che	l'uomo
acquista	coscienza	di	poter	costruire,	ricorrendo	ad	un'arte	puramente	umana,	un
animale	 artificiale	 «di	maggiore	 statura	 e	 forza»	 dell'uomo	 naturale,	 creato	 da
Dio.	 Rilievo,	 questo,	 quanto	 mai	 stimolante,	 a	 nostro	 parere,	 e	 suscettibile	 di
approfondimento,	 se	 si	 tentasse	 di	 interpretare	 il	 «senso	 dell'epico»	 alla	 luce
dell'esperienza	 politica	 e	 sociale	 del	 periodo,	 un	 po'	 come	 tentò	 di	 fare
Goldmann	con	il	senso	del	tragico.



Anche	il	motivo	epico	trova	in	questo	modo	la	propria	collocazione	critica,
così	come	il	complesso	rapporto	con	il	calvinismo,	con	la	tradizione	retorica	e	la
scienza	aristotelica	»,	con	 le	esigenze	della	borghesia	 in	ascesa	e	con	gli	 ideali
dell'aristocrazia	minacciata,	ma	 tuttavia	 saldamente	 in	 sella.	 Il	 sistema	politico
hobbesiano	 finisce	 così	per	 acquistare	una	 sua	 inconfondibile	 caratterizzazione
proprio	attraverso	le	variegate	versioni	interpretative	alle	quali	viene	di	volta	in
volta	sottoposto:	esso	è	autoritario,	e	al	 limite	 totalitario,	eppure	contiene	 in	sé
preziosi	 germi	 di	 futuri	 esiti	 liberali	 o	 addirittura	 democratici;	 è	 strettamente
collegato	 alla	 metafisica	 materialistica	 ed	 all'antropologia	 naturalistica	 che	 gli
fanno	da	sfondo	o	contesto,	eppure	è	anche	isolabile	nel	suo	ristretto	ambito	di
scienza	 deduttiva,	 a	 patto	 di	 considerare	 come	 suo	 fondamento	 e	 principio	 la
legge	 civile,	 e	 non	 la	 naturale	 alla	 quale	 per	 contro	 si	 richiamano	 i	 critici
«discontinuisti»;	al	di	là	quindi	delle	forzature	inaccettabili	e	delle	rielaborazioni
artificiose,	che	oggi	sembrano	decisamente	in	minoranza,	i	contributi	critici	più
diversi,	 come	 fasci	 di	 luce	 incrociata,	 ci	 consentono	di	 approfondire	 in	misura
sempre	più	pregnante	un	pensiero	quanto	mai	complesso	e	avviluppato,	qual	è
quello	 hobbesiano,	 e	 soprattutto	 di	 scoprire	 un	 "Leviathan"	 sempre	 più	 ricco,
articolato,	 e	 talvolta	 imprevisto.	 Questo,	 grazie	 anche	 all'affermarsi	 di
un'esigenza	storico-filologica	che	ha	già	dato	ottimi	risultati,	da	un	 lato,	con	 la
pubblicazione	 di	 manoscritti	 di	 particolare	 rilievo	 per	 la	 comprensione	 delle
varie	 fasi	 del	 pensiero	 hobbesiano	 (39),	 dall'altro	 con	 una	 più	 ampia	 e
approfondita	 ricognizione	del	contesto	culturale	all'interno	del	quale	Hobbes	si
muove	 (40),	 e	 alla	 cui	 luce	 il	 pensatore	 inglese	 perde	 un	 po'	 -	 come	 già	 si
osservava	 -	 della	 sua	 eccezionalità,	ma	 anche	 di	 certa	 artificiosa	 «modernità»,
rivelandosi	autore	meno	«estraneo»	rispetto	ai	propri	contemporanei,	di	quanto
la	letteratura	polemica	nei	suoi	confronti	ci	consentisse	di	sospettare.	Ancora	una
volta,	 la	 riconsiderazione,	con	occhio	più	obiettivo,	del	pensiero	hobbesiano	 in
materia	 di	 religione	 e	 di	 teologia	 -	 fatti	 salvi	 gli	 strettissimi	 legami	 sempre
ribaditi	 con	 la	 politica	 -	 ha	 contribuito	 ad	 offrire	 notevoli	 aperture	 in	 questa
direzione.

Due	parole	sul	titolo:	com'è	noto,	il	Leviatano	è	un	mostro	biblico,	immane	e
fortissimo	 (qualcosa	 di	 mezzo	 tra	 la	 balena	 e	 il	 drago)	 che	 Dio	 menziona,
vantandosi	 di	 averlo	 creato,	 quando	 ricorda	 a	 Giobbe	 la	 propria	 onnipotenza.
Hobbes	si	richiama	ad	esso	per	significare	lo	Stato,	poderoso	artificio	umano,	al
quale	 «nessun'altra	 potenza	 terrena	 può	 essere	 paragonata»,	 come	 recita	 il
versetto	 del	 Libro	 di	 Giobbe	 (41.25)	 posto	 in	 epigrafe	 al	 frontespizio
dell'edizione	 del	 1651,	 quella	 che	 reca	 la	 famosa	 incisione	 raffigurante	 un
sovrano	il	cui	corpo	è	composto	dai	corpi	dei	suoi	sudditi	(41).	In	ogni	caso,	c'è
un	 rapporto	 tra	 questo	 titolo	 e	 "Behemoth",	 il	 titolo	 del	 dialogo	 composto	 in



vecchiaia	da	Hobbes	per	verificare	 sull'esperienza	 storica	della	guerra	civile	 la
validità	 delle	 vedute	 politiche	 espresse	 in	 forma	 sistematica	 nel	 "Leviathan":
come	 si	 può	 desumere	 da	 precise	 indicazioni	 dello	 stesso	 autore	 (42),	 se
"Leviathan"	simboleggia	lo	Stato,	"Behemoth"	allude	al	popolo,	e	quindi	le	due
opere	 si	 connettono,	 nel	 senso	 che	 la	 prima	 contiene	 la	 teorizzazione	 di	 un
sistema	 razionale	 di	 governo,	 atto	 a	 fronteggiare	 la	 spinta	 disgregativa	 di	 ogni
ordine	sociale	descritta	nelle	sue	cause	emotive	e	nei	suoi	effetti	dirompenti	dalla
seconda	trattazione.

Per	quanto	riguarda	il	testo,	il	"Leviathan"	ha	avuto	nel	Seicento	una	serie	di
edizioni	e	ristampe	difficile	da	controllare,	anche	perché	tutte	recano	la	data	del
1651	 e	 Londra	 come	 luogo	 di	 stampa,	 mentre	 è	 risaputo	 che	 almeno	 una	 di
queste	 è	 di	 origine	 olandese,	 e	 un'altra	 risale	 al	 1670.	Comprensibili	 remore	 -
date	le	reazioni	scatenate	dal	libro,	fin	dalla	sua	prima	uscita	-	hanno	fatto	sì	che
i	 librai	 stampassero	 clandestinamente	 sempre	 nuove	 copie	 con	 la	 data	 della
prima	edizione,	anche	se	i	prezzi	giunsero	ad	essere	persino	triplicati	rispetto	a
quella.	 Oggi	 comunque	 si	 fa	 riferimento	 comunemente	 ad	 un'edizione	 «della
testa»	 -	 perché	 reca	 una	 testa	 sul	 frontespizio	 -,	 che	 deve	 avere	 avuto	 varie
ristampe,	poiché	molte	delle	copie	oggi	conservate	presentano	differenze,	seppur
minime,	 tra	 loro;	 si	 usa	 poi	 catalogare	 un'edizione	 «dell'orso»,	 certamente
posteriore,	e	un'edizione	«degli	ornamenti»,	che	dovrebbe	risalire	al	1670	(43).

C.	 B.	Macpherson	 ha	 ripubblicato	 nel	 1968	 una	 copia	 dell'edizione	 «della
testa»,	 cioè	 la	 prima	 autentica,	 dando	 notizia	 del	 tipo	 di	 differenze	 che	 si
riscontrano	 in	 altre	 copie,	ma	 la	preferenza	di	molti	 studiosi	va	ad	un'edizione
curata	nel	1904	da	A.	R.	Waller,	che	presenta	l'edizione	«della	testa»	integrata	da
varianti	tratte	da	altre	edizioni,	specialmente	quella	«degli	ornamenti»	(44).

François	 Tricaud,	 autore	 di	 un'eccellente	 traduzione	 francese	 del
"Leviathan",	uscita	in	questi	ultimi	anni	(45),	affaccia	l'ipotesi	che	l'opera	fosse
stata	originariamente	redatta,	almeno	 in	 forma	di	esteso	abbozzo,	 in	 latino,	per
cui	 la	 traduzione	 latina	 del	 1668	 non	 sarebbe	 che	 la	 risistemazione	 di	 quella
primitiva	 redazione.	 Le	 prove	 recate	 da	 Tricaud,	 suggestive	 anche	 se	 a	 nostro
parere	 non	 decisive,	 si	 basano	 su	 confronti	 testuali	 tra	 l'edizione	 inglese	 e	 la
latina:	 rispetto	 alla	 prima,	 la	 seconda	 risulterebbe	 meno	 estesa	 e	 più	 rozza,	 e
inoltre	 presenterebbe	 richiami	 più	 immediati	 alla	 rivoluzione	 inglese,	 ed	 una
versione	 meno	 articolata	 del	 fondamentale	 concetto	 di	 autorizzazione.
Comunque	 stiano	 le	 cose,	 la	questione	non	è	 tale	da	modificare	 la	valutazione
critica	 del	 "Leviathan"	 inglese,	 se	 non	 forse	 per	 quel	 che	 riguarda	 una
discussione	sui	motivi	della	redazione	dell'opera:	ma	siamo	ancora	su	un	terreno
troppo	friabile	per	trarre	delle	conclusioni.

La	traduzione	Tricaud	è	l'unica	integrale	in	lingua	francese.	In	lingua	italiana



si	 possono	 citare,	 oltre	 alla	 traduzione	 pionieristica	 di	 Mario	 Vinciguerra,
pubblicata	nel	1912	tra	i	benemeriti	«Classici	della	filosofia	moderna»	Laterza,
una	a	cura	di	Roberto	Giammanco	(Torino	1955)	e	una	a	cura	di	Gianni	Micheli
(Firenze	1976).	La	presente	traduzione	è	condotta	sull'edizione	inglese	curata	da
Macpherson,	 ma	 tiene	 conto	 anche	 della	 versione	 latina	 contenuta	 nel	 terzo
volume	delle	"Opera	curate"	da	W.	Molesworth.

ARRIGO	PACCHI.
	
	
NOTE	ALL'INTRODUZIONE.
	
(1).	 Basterà	 fare	 riferimento	 a	 "The	Hunting	 of	 Leviathan"	 di	 S.	 I.	Mintz,

"The	Anatomy	of	Leviathan"	di	F.	S.	McNeilly,	"The	Logic	of	Leviathan"	di	D.
P	.	Gauthier,	"The	Rhetoric	of	Leviathan"	di	D.	Johnston,	"Thomas	Hobbes,	Das
Reich	des	Leviathan"	di	B.	Willms,	il	più	recente	(München-Urich	1987),	mentre
"Der	 Leviathan	 in	 der	 Staatslehre	 des	 Thomas	 Hobbes"	 di	 Carl	 Schmitt
(Hamburg	1938)	si	può	dire	inauguri	la	serie.

(2).	 La	 traduzione	 del	 "De	 cive"	 reca	 il	 seguente	 titolo:	 "Philosophical
Rudiments	 Concerning	 Government	 and	 Society",	 London	 1651.	 Ferdinand
Tönnies	riunì	"Human	Nature"	e	"De	corpore	politico",	seguendo	l'indicazione	in
questo	 senso	 fornita	 dai	 manoscritti,	 nell'edizione	 degli	 "Elements	 of	 Law",
"Natural	and	Politic",	London	1889.

(3).	Mario	Corsi,	"Introduzione	al	Leviatano",	Napoli	1967.	Il	periodo	citato
si	trova	alle	p.p.	10-11.

(4).	 La	 contraddizione	 inerente	 alla	 prima	 fase	 dello	 stato	 di	 natura	 viene
espressa	 da	Hobbes	 nei	 seguenti	 termini:	 «colui	 quindi	 che	 desidera	 vivere	 in
uno	 stato	 come	 quello	 della	 libertà	 e	 del	 diritto	 di	 tutti	 a	 tutto	 si	 contraddice.
Infatti,	 ogni	 uomo	 per	 naturale	 necessità	 desidera	 il	 proprio	 bene,	 al	 quale	 è
contrario	quello	 stato	 in	cui	noi	 supponiamo	 l'esistenza	di	una	 lotta	 tra	uomini
per	 natura	 eguali,	 e	 in	 grado	 di	 distruggersi	 l'un	 l'altro»	 ("Elements	 of	 Law",
Parte	1,	cap.	14,	sez.	12).	La	contraddizione	insita	nella	seconda	fase	dello	stato
di	 natura,	 in	 cui	 l'uomo	 ha	 preso	 coscienza	 razionale	 della	 convenienza	 di
seguire	la	legge	di	natura	è	espressa	in	termini	più	perspicui	nel	"De	cive":	«Di
qua	si	capisce	che	le	leggi	naturali,	non	appena	sono	conosciute,	nessuno	riceve
la	 sicurezza	di	 poterle	 osservare	 senza	danno»	 ("De	 cive",	 cap.	 5,	 sez.	 1,	 trad.
Bobbio).	La	contraddizione	del	primo	«stadio»,	nel	"De	cive",	si	trova	al	cap.	1,
sez.	13.

(5).	F.	S.	McNeilly,	"The	Anatomy	of	Leviathan",	London	1968,	p.	5.
(6).	 D.	 P.	 Gauthier,"	 The	 Logic	 of	 Leviathan	 -	 The	 Moral	 and	 Political



Theory	of	Thomas	Hobbes",	Oxford	1969,	p.	132.
(7).	 R.	 Polin,	 "Politique	 et	 philosophie	 chez	 Thomas	Hobbes",	 Paris	 1953

(confer	spec.	le	p.p.	229-38).
(8).	Gauthier,	op.	cit.,	p.	128.
(9).	"Leviathan",	2°,	26	(qui,	p.	221).
(10).	 «Misura	 comune,	 alcuni	 dicono,	 è	 la	 retta	 ragione:	 coi	 quali	 io

consentirei,	se	fosse	dato	di	 trovare	e	conoscere	una	cosa	del	genere	"in	rerum
natura".	 Ma	 solitamente,	 coloro	 che	 invocano	 la	 retta	 ragione	 per	 decidere
qualche	controversia,	intendono	la	propria.	Allora	è	certo	che,	dal	momento	che
la	retta	ragione	non	esiste,	la	ragione	di	un	uomo,	o	di	alcuni,	ne	deve	prendere	il
posto;	 e	 quell'uomo,	 o	 quegli	 uomini,	 sono	 coloro	 che	 detengono	 il	 potere
sovrano.»	("Elements	of	Law",	Parte	2,	cap.	10,	sez.	8).

(11).	"Leviathan",	2°,	21	(qui,	p.	181).
(12).	 Secondo	 quanto	 riferisce	 Clarendon,	 Hobbes,	 incontrandolo	 a	 Parigi

nell'imminenza	della	 pubblicazione	del	 "Leviathan",	 gli	 avrebbe	 anticipato	 che
l'opera	non	gli	sarebbe	piaciuta:	«The	truth	is	-	avrebbe	aggiunto	-	I	have	a	mind
to	go	home»	(cit.	da	J.	Bowle,	"Hobbes	and	His	Critics",	London	1951,	p.	162).

(13).	R	.	Polin,	"Hobbes,	Dieu	et	les	hommes",	Paris	1982,	p.p.	146-48.
(14).	 H.	Warrender,	 "The	 Political	 Philosophy	 of	 Hobbes	 -	 His	 Theory	 of

Obligation",	Oxford	1957.
(15).	F.	C.	Hood,	"The	Divine	Politics	of	Thomas	Hobbes	-	An	Interpretation

of	Leviathan",	Oxford	1964.
(16).	K.	M.	Kodalle,	 "Thomas	Hobbes,	Logik	der	Herrschaft	 und	Vernunft

des	Friedens",	München	1972.
(17).	 Si	 veda	 a	 questo	 proposito	 il	 capitolo	 47,	 dedicato	 ai	 «Benefìci	 che

procedono	da	tali	tenebre	e	chi	se	ne	avvantaggia».
(18).	Confer	"Appendix	ad	Leviathan",	in:	Thomae	Hobbes	Malmesburiensis

"Opera	philosophica	quae	latine	scripsit	omnia",	a	c.	di	W.	Molesworth,	London
1839-45	 (rist.	 Aalen	 1961),	 vol.	 3,	 spec.	 p.p.	 561-65.	 "An	Answer	 to	 a	 Book
Published	by	Dr.	Bramball...	Called	 the	«Catching	of	 the	Leviathan»",	 in	"The
English	Works	of	Thomas	Hobbes",	London	1839-45	(rist.	Aalen	1961),	vol.	4,
spec.	p.p.	302-14	e	346-59.	Nel	"Leviatano",	i	capitoli	che	trattano	di	questi	temi
sono	soprattutto	il	34	e	il	44.

(19).	 D.	 Johnston,	 "The	 Rhetoric	 of	 Leviathan	 -	 Thomas	 Hobbes	 and	 the
Politics	of	Cultural	Transformation",	Princeton	1986.

(20).	 J.	 G.	A.	 Pocock,	 «Time,	History	 and	 Eschatology	 in	 the	 Thought	 of
Thomas	Flobbes»,	in	J.	G.	A.	Pocock,	"Politics,	Language	and	Time	-	Essays	on
Political	Thought",	London	1972,	p.p.	148-201.

(21).	S.	I.	Mintz,	"The	Hunting	of	Leviathan",	Cambridge	1962.



(22).	 "Vindiciae	 Academiarum	 Containing	 Some	 Briefe	 Animadversions
upon	Mr	Websters	Book,	Stited,	The	Examination	of	Academies,	together	withi
an	Appendix	Concerning	what	Mr	Hobbes	and	Mr	Dell	have	Published	on	tbis
Argument",	Oxford	1654.	L'"Appendix"	è	lunga	una	decina	di	pagine.

(23).	 Le	 "Considerations"	 -	 di	 grande	 interesse	 documentario	 -	 sono	 state
tradotte	 in	 italiano	 da	Norberto	Bobbio	 e	 pubblicate	 in	 «Rivista	 di	 Filosofia»,
42°	(1951),	p.p.	399-402.

(24).	 Su	Lucy	 e	 su	 tutti	 gli	 altri	 autori	 qui	 nominati	 che	 criticano	 l'aspetto
metafisico-teologico	 della	 filosofia	 hobbesiana,	 si	 veda	 il	 citato	 "Hunting	 of
Leviathan"	di	Mintz.

(25).	Confer	A.	Pacchi,	"Introduzione	a	Hobbes",	Roma-Bari	1986,	p.p.	114-
17.

(26).	 Per	 un'analisi	 accurata	 dell'opera	 di	 Lawson	 e	 degli	 altri	 avversari
politici	di	Hobbes,	rimandiamo	al	citato	"Hobbes	and	His	Critics"	di	Bowle.

(27).	 Confer	 M.	 A.	 Cattaneo,	 "Hobbes	 e	 il	 pensiero	 democratico	 nella
rivoluzione	inglese	e	nella	rivoluzione	francese",	«Rivista	critica	di	storia	della
filosofia»,	17°	(1962),	p.p.	486-515.

(28).	J.	Vialatoux,	"La	cité	de	Hobbes	-	Théorie	de	l'état	totalitaire.	Essai	sur
la	théorie	naturaliste	de	la	civilisation",	Lyon	1936.	C.	Schmitt,	"Der	Leviathan
in	der	Staatslebre	des	Thomas	Hobbes",	cit.,	ora	anche	in	trad.	it.	in	C.	Schmitt,
"Scritti	su	Thomas	Hobbes",	a	c.	di	C.	Galli,	Milano	1986,	p.p.	61-143.

(29).	 Strauss,	 che	 non	 è	 certo	 un	 pensatore	 filoliberale,	 esprime	 questa
opinione	nel	saggio	"On	the	Spirit	of	Hobbes'	Political	Philosophy",	in	«Revue
internationale	 de	 philosophie»,	 4°	 (1950),	 p.p.	 405-31.	 Il	 libro	 al	 quale	 si	 fa
riferimento	 è	 invece	 il	 celeberrimo	 "The	 Political	 Philosopby	 of	 Hobbes	 -	 Its
Basis	and	Its	Genesis",	Chicago	1936,	ora	anche	in	trad.	it.	 in	L.	Strauss,	"Che
cos'è	la	filosofia	politica?	-	Scritti	su	Hobbes	e	altri	saggi",	a	c.	di	P.	F.	Taboni,
Urbino	1977,	p.p.	117-350.

(30).	M	A.E.	Taylor,	 "The	Ethical	Doctrine	of	Hobbes",	«Philosophy»,	13°
(1938),	p.p.	406-24.

(31).	 Sulla	 discussione	 si	 veda	 la	 documentata	 rassegna	 di	 A.	 L.	 Schino,
"Tendenze	della	letteratura	hobbesiana	di	lingua	inglese	degli	ultimi	venticinque
anni",	 «Materiali	 per	 una	 storia	 della	 cultura	 giuridica»,	 17°	 (1987),	 spec.	 p.p.
159-75.

(32).	I	due	volumi	sono	stati	pubblicati	nel	1983,	presso	la	Clarendon	Press
di	Oxford.

(33).	C.	B.	Macpherson,	"The	Political	Theory	of	Possessive	Individualism",
Oxford	1962	 (trad.	 it.,	 "Libertà	 e	 proprietà	 alle	 origini	 del	 pensiero	borghese",
Milano	1973).



(34).	P.	C.	Mayer-Tasch,	"Anatomie	und	Autorität.	Rousseau	in	den	Spuren
von	Hobbes?	",	Neuwied	1968;	la	parte	dedicata	specificamente	al	"Leviathan"	è
alle	p.p.	58-85.

(35).	"Thomas	Hobbes	und	das	Widerstandsrecht",	Tübingen	1965.
(36).	W.	Förster,	"Thomas	Hobbes	und	der	Puritanismus",	Berlin	1969.
(37).	S.	S.	Wolin,	"Hobbes	and	the	Epical	Tradition	of	Political	Theory",	Los

Angeles	1960.
(38).	 F.	 O.	Wolf,	 "Die	 neue	Wissenschaft	 des	 Thomas	Hobbes",	 Stuttgart-

Bad	Cannstatt	1969.
(39).	Alludo	soprattutto	al	grosso	e	importante	manoscritto	pubblicato	da	J.

Jacquot	 e	 H.	W.	 Jones	 col	 titolo	 "Critique	 du	 De	mundo	 de	 Thomas	White",
Paris	1973,	che	offre	una	documentazione	essenziale	circa	un	periodo	poco	noto
dell'evoluzione	del	pensiero	gnoseologico,	fisico	e	teologico	hobbesiano.

(40).	 Si	 pensi	 al	 gruppo	 di	 saggi	 veramente	 rimarchevoli	 pubblicati	 da
Quentin	Skinner	 tra	 il	 1969	 e	 il	 '74,	 tra	 i	 quali	 citeremo	 solo	 "The	Context	 of
Hobbes's	Theory	of	Political	Obligation",	in	"Hobbes	and	Rousseau",	ed.	by	M.
Cranston	and	R.	S.	Peters,	Garden	City-New	York	1972,	p.p.	109-42;	e	"Thomas
Hobbes	et	la	défense	du	pouvoir	«de	facto»",	«Revue	philosophique	de	la	France
et	 de	 l'étranger»,	 163	 (1963),	 p.p.	 131-54.	 Degno	 di	 segnalazione	 anche	 il
capitolo	 dedicato	 a	 Hobbes	 nel	 libro	 di	 H.	 G.	 Revendow,	 "Bibelautorität	 und
Geist	der	Moderne",	Göttingen	1980,	p.p.	328-70,	che	esprime	il	punto	di	vista
«tecnico»	 di	 uno	 storico	 della	 teologia.	 Sulla	 letteratura	 critica	 hobbesiana	 del
decennio	1968-78,	risulta	molto	utile	e	penetrante	la	rassegna	di	B.	Willms,	"Der
Weg	des	Leviathan	-	Die	Hobbes-Forschung	von	1968-1978",	che	costituisce	il
Beiheft	3	di	«Der	Staat»,	Berlin	1979.

(41).	Sul	significato	del	termine	e	dei	concetto	di	«Leviathan»	nella	cultura
ebraica	 e	 cristiana	 fino	 a	 Hobbes	 ha	 scritto	 pagine	 ancor	 oggi	 fondamentali
Schmitt,	nel	citato	"Leviathan	in	der	Staatslebre"	(si	vedano	in	particolare	le	p.p.
65-82	della	trad.	it.	citata).

(42).	Confer	"The	Questions	Concerning	Liberty,	Necessity,	and	Chance",	in
"English	Works"	cit.,	5°,	p.	27.	"Historia	ecclesiastica",	v.v.	1229-30.

(43).	Per	i	dettagli,	si	veda:	H.	Macdonald,	M.	Hargreaves,	"Thomas	Hobbes,
a	Bibliography",	London	1952,	p.p.	27	segg.

(44).	 L'edizione	 Macpherson	 è	 pubblicata	 nella	 collana	 «Pelican	 Books»
delle	edizioni	«Penguin	Books»,	Harmondsworth	1968.	L'edizione	a	cura	di	A.
R.	Waller	è	pubblicata	dalla	Cambridge	University	Press,	1904.

(45).	 Thomas	 Hobbes,	 "Léviathan",	 introduzione,	 traduzione	 e	 note	 di
François	Tricaud,	Paris	1971.

	



	



AVVERTENZA.

La	traduzione	segue	il	testo	dell'edizione	dì	C.	B.	Macpherson,	Harmondsworth
1968	 (che	 riproduce	 la	 prima	 edizione,	 la	 "Head	 edition",	 del	 1651)
puntualmente	riscontrato	con	la	versione	latina	(ed.	Molesworth	*).

L'obiettivo	 di	 fornire	 la	 più	 «fedele	 riproduzione»	 possibile	 dell'originale	 -
cui	 assai	 diversamente	 ma	 universalmente	 tende	 ogni	 traduzione	 -	 è	 stato	 in
questo	 caso	 perseguito	 cercando	 di	 contemperare	 una	 rigorosa	 aderenza
(linguistica	 e	 stilistica)	 al	 testo	 hobbesiano	 con	 la	 preoccupazione	 della
perspicuità.	 Da	 questo	 punto	 di	 vista,	 la	 presente	 traduzione	 si	 caratterizza
rispetto	alle	due	più	recenti	traduzioni	integrali	del	"Leviathan"	-	quella	francese
di	F.	Tricaud,	Paris	1971,	e	quella	italiana	di	G.	Micheli,	Firenze	1976	-	per	una
scelta	 intermedia.	Dell'una,	 infatti,	 condivide	 il	 criterio	 di	 rigorosa	 aderenza	 al
testo,	ma	senza	spingerne	l'applicazione	fino	a	sacrificare	ad	esso	la	leggibilità;
dell'altra	 condivide	 la	 preoccupazione	 di	 «salvaguardare	 i	 diritti»	 della	 lingua
nella	quale	il	testo	inglese	viene	voltato,	senza	tuttavia	discostarsi	dall'originale
più	 di	 quanto	 strettamente	 richiesto	 da	 strutture	 stilistiche	 e	 sintattiche
incompatibili	con	l'italiano	contemporaneo.

Si	è	cercato	di	conservare	e	riprodurre	la	varietà	terminologica	dell'originale,
evitando	tuttavia	(secondo	l'esempio	di	Tricaud)	forzature	 insostenibili.	 In	ogni
modo	 sono	 sempre	 stati	 segnalati	 in	 nota	 sia	 i	 casi	 in	 cui	 non	 si	 è	 potuta
rispettare	la	biunivocità	nella	corrispondenza	fra	l'inglese	e	l'italiano,	sia	tutti	gli
altri	 in	 cui	 è	 sembrato	 opportuno	 (ad	 esempio,	 per	 il	 rilievo	«tecnico»	di	 certi
vocaboli	come	"Covenant"	e	"Pact",	«patto»,	"Fancy",	«immagine»,	"Common-
wealth"	 e	 "State",	 Stato,	 "Authority",	 «autorità»	 ma	 anche	 «autorizzazione»)
offrire	al	lettore	la	possibilità	di	un	controllo	diretto	del	testo	originale.

Le	 citazioni	 bibliche	 sono	 sempre	 state	 tradotte	 dal	 testo	 inglese	 -	 previo
confronto	 con	 la	 "Vulgata"	 (utilizzata	 da	 Hobbes	 nella	 versione	 latina),	 con
l'"Authorized	 King	 James	 Version"	 e	 con	 le	 maggiori	 traduzioni	 italiane
contemporanee.	E'	stata,	questa,	una	scelta	obbligata,	poiché	Hobbes	traduce	(e	a
volte	probabilmente	cita	a	memoria)	i	passi	riportati,	adattandoli	di	volta	in	volta
ai	 differenti	 contesti	 (prova	ne	 sono	 le	 differenze	 che	uno	 stesso	passo	biblico
presenta	in	luoghi	diversi	del	"Leviathan").

Utile	 è	 stato	 nel	 lavoro	 preparatorio	 di	 uniformazione	 stilistica	 e
terminologica	 dei	 traduttori	 "Le	 vocabulaire,	 la	 phrase	 et	 le	 paragraphe	 du



«Leviathan»	 de	 Thomas	 Hobbes"	 di	 L.	 Roux	 e	 H.	 Gilibert	 (ancora	 più	 utile
sarebbe	 stato	 se,	 delle	 singole	 occorrenze,	 oltre	 al	 numero	 e	 alla	 percentuale,
avesse	fornito	anche	i	riferimenti	ai	luoghi).

Le	note	numerate	(a	pie'	di	pagina)	sono	dei	traduttori,	le	altre	diversamente
segnate	(in	margine	o	in	calce)	sono	di	Hobbes.

Maria	Vittoria	 Predaval	 ha	 tradotto	 l'Epistola	Dedicatoria,	 l'Introduzione,	 i
capitoli	1-11	(p.p.	1-85)	e	il	capitolo	14	(p.p.	105-115).

Riccarda	Rebecchi	 ha	 tradotto	 i	 capitoli	 12,	 13	 (p.p.	 86-104)	 e	 41-47	 (p.p.
393-566).

Agostino	Lupoli	ha	tradotto	i	capitoli	15-40	(p.p.	116-392)	e	la	«Revisione	e
Conclusione»	(p.p.	567-579).

Il	 lavoro	 è	 stato	 condotto	 in	maniera	 collegiale,	 tuttavia	 ogni	 traduttore	 si
assume	l'intera	responsabilità	della	propria	parte.

A.L.
	
NOTA.
	
*	 "Opera	 Philosophica	 quae	 latine	 scripsit	 omnia",	 London	 1839-45,	 vol.

terzo.	 La	 versione	 latina	 del	 "Leviathan"	 (uscita	 in	 prima	 edizione	 nel	 1668)
presenta	un	 testo	assai	più	scarno	ed	essenziale	dell'inglese	e	manca	«di	alcuni
passi	privi	di	interesse	per	gli	stranieri»	("Answer	to	...	Dr.	Bramball",	trad.	it.	in
Th.	 Hobbes,	 "Scritti	 teologici",	 Milano	 1988,	 p.	 130),	 ma	 contiene	 una
importante	 "Appendix"	 che	 è	 stata	 recentemente	 inclusa	 da	 A.	 Pacchi	 in	 una
raccolta	di	traduzioni	di	scritti	hobbesiani	("Scritti	teologici"	cit.).

	
***
	



	
	
	
Al	mio	onoratissimo	amico	Signor	Francis	Godolphin	di	"Godolphin".
	
Onorato	Signore,
il	vostro	degnissimo	 fratello	Signor	"Sidney	Godolphin"	ha	avuto	 la	bontà,

durante	 la	 sua	 vita,	 di	 tenere	 in	 qualche	 considerazione	 i	 miei	 studi	 e	 di
obbligarmi	 anche,	 come	 sapete,	 con	 testimonianze	 effettive	 della	 sua	 stima,
grandi	in	se	stesse,	e	ancora	maggiori	per	il	valore	della	sua	persona.	Non	c'è
infatti	virtù	che	disponga	l'uomo	al	servizio	di	Dio	o	del	suo	Paese,	alla	società
civile	 o	 all'amicizia	 privata,	 che	 non	 si	 manifestasse	 con	 chiarezza	 nei	 suoi
discorsi,	 e	 non	 come	 se	 fosse	 stata	 acquisita	 per	 necessità	 o	 affettata	 per
l'occasione,	ma	come	intrinseca	e	risplendente	nella	costituzione	generosa	della
sua	natura.	In	suo	onore	e	per	gratitudine	verso	di	lui	e	con	devozione	verso	di
voi,	vi	dedico	dunque	umilmente	questo	mio	discorso	sullo	Stato.	Non	so	quale
accoglienza	 riceverà,	 né	 se	 potrà	 nuocere	 a	 coloro	 che	 dimostreranno	 di
approvarlo.	 Infatti,	 in	una	strada	presidiata	da	coloro	che	argomentano	da	un
lato	in	favore	di	una	libertà	troppo	grande	e	dall'altro	di	un'autorità	eccessiva,	è
difficile	 passare	 incolumi	 fra	 le	 punte	 delle	 loro	 spade.	 Credo	 tuttavia	 che	 il
tentativo	di	far	progredire	il	potere	civile	non	dovrebbe	essere	condannato	né	da
quest'ultimo,	né	da	privati	cittadini	che	con	 le	 loro	critiche	dimostrerebbero	di
considerare	troppo	ampio	quel	potere.	Del	resto,	io	non	parlo	degli	uomini,	ma,
in	astratto,	della	sede	del	potere,	come	quelle	creature	semplici	e	imparziali	che
nel	Campidoglio	romano	difesero	col	 loro	strepito	coloro	che	erano	all'interno
di	esso,	non	per	 le	persone	ma	per	 il	 luogo	 in	cui	si	 trovavano.	E	non	offendo
nessuno,	credo,	ad	eccezione	di	quelli	che	sono	fuori	dal	potere	civile	o	di	quelli
che,	pur	partecipandone	(ammesso	che	ne	esistano),	sostengono	i	primi.	Ciò	che
può	forse	riuscire	più	urtante	sta	in	certi	passi	della	Sacra	Scrittura	che	cito	con
uno	scopo	diverso	da	quello	solitamente	perseguito	da	altri.	L'ho	fatto	però	col
dovuto	 rispetto,	 e	 anche	 per	 necessità,	 in	 relazione	 al	 mio	 argomento.	 Sono
infatti	 gli	 avamposti	 del	 nemico,	 da	 cui	 esso	 contesta	 il	 potere	 civile.	 Se,
nonostante	 ciò,	 vedrete	 che	 la	 mia	 fatica	 sarà	 in	 generale	 biasimata,
compiacetevi	 di	 giustificarvi	 dicendo	 che	 io	 sono	 un	 uomo	 fedele	 alle	 sue
opinioni,	 che	 ritiene	 vero	 tutto	 quanto	 dice,	 che	 ha	 onorato	 vostro	 fratello	 e
onora	voi	e	per	questi	motivi	ho	avuto	l'ardire	di	considerarmi	a	vostra	insaputa,
come	in	effetti	sono.

	
Signore.



il	vostro	umilissimo	e	obbedientissimo	servitore.
Tho.	Hobbes.

	
Parigi,	15/25	aprile	1651.
	
	



INTRODUZIONE.

	
	
La	natura,	ossia	l'arte	per	mezzo	della	quale	Dio	ha	fatto	e	governa	il	mondo,

viene	 imitata	 dall'arte	 dell'uomo,	 oltre	 che	 in	 molte	 altre	 cose,	 anche	 nella
capacità	di	produrre	un	animale	artificiale.	Infatti,	poiché	la	vita	non	è	altro	che
un	 movimento	 di	 membra,	 l'inizio	 del	 quale	 sta	 in	 qualche	 parte	 interna
fondamentale,	 perché	 non	 potremmo	 affermare	 che	 tutti	 gli	 automi	 (macchine
semoventi	per	mezzo	di	molle	e	 ruote,	 come	un	orologio)	possiedono	una	vita
artificiale?	Che	cos'è	infatti	il	cuore	se	non	una	molla	e	che	cosa	sono	i	nervi	se
non	 altrettante	 cinghie,	 e	 le	 articolazioni	 se	 non	 altrettante	 rotelle	 che
trasmettono	 il	movimento	 a	 tutto	 il	 corpo	 secondo	 l'intendimento	 dell'artefice?
L'arte	 si	 spinge	 anche	 più	 avanti	 attraverso	 l'imitazione	 di	 quel	 prodotto
razionale	 che	 è	 l'opera	 più	 eccellente	 della	 natura:	 l'uomo.	Viene	 infatti	 creato
dall'arte	quel	grande	LEVIATANO	chiamato	REPUBBLICA	O	STATO	(in	latino
CIVITAS)	che	non	è	altro	che	un	uomo	artificiale,	anche	se	ha	una	statura	e	una
forza	maggiori	 rispetto	all'uomo	naturale,	per	proteggere	e	difendere	 il	quale	è
stato	 voluto.	 In	 esso	 la	 sovranità	 è	 un'anima	 artificiale	 poiché	 dà	 vita	 e
movimento	 all'intero	 corpo;	 i	 magistrati	 e	 gli	 altri	 funzionati	 con	 compiti
giudiziari	 ed	 esecutivi	 sono	 le	 articolazioni	 artificiali;	 la	 ricompensa	 e	 la
punizione	 (per	mezzo	 dei	 quali	 ogni	 giuntura	 e	membro	 sono	 legati	 al	 seggio
della	sovranità	e	sono	quindi	mossi	a	compiere	il	proprio	dovere)	sono	i	nervi,	i
quali	hanno	la	stessa	funzione	nel	corpo	naturale;	la	prosperità	e	la	ricchezza	di
tutti	i	singoli	membri	sono	la	forza;	la	"salus	populi"	(la	sicurezza	del	popolo)	è
il	suo	compito;	i	consiglieri,	che	gli	suggeriscono	tutto	ciò	che	deve	conoscere,
sono	la	memoria;	l'equità	e	le	leggi	sono	una	ragione	e	una	volontà	artificiali;	la
concordia	è	la	salute;	la	sedizione	è	la	malattia	e	la	guerra	civile	la	morte.	Infine,
i	patti	e	le	convenzioni	(1),	attraverso	i	quali	sono	state	originariamente	prodotte,
riunite	e	unificate	le	parti	di	questo	corpo	politico,	assomigliano	a	quel	"fiat"	o	a
quel	"sia	fatto	l'uomo"	pronunciato	da	Dio	al	momento	della	creazione.

Per	descrivere	la	natura	di	quest'uomo	artificiale	considererò:
in	 primo	 luogo,	 la	 sua	materia	 e	 il	 suo	 artefice;	 in	 entrambi	 i	 casi	 si	 tratta

dell'uomo;
in	 secondo	 luogo,	 come	 e	 attraverso	 quali	 contratti	 viene	 costituito;	 quali



sono	 i	 diritti	 e	 il	 giusto	 potere	 ovvero	 l'autorità	 di	 un	 sovrano,	 che	 cosa	 lo
conserva	e	che	cosa	lo	annienta;

in	terzo	luogo,	che	cos'è	uno	Stato	cristiano;
da	ultimo,	che	cos'è	il	regno	delle	tenebre.
Circa	 il	 primo	 punto,	 c'è	 un	 detto,	 molto	 abusato	 ultimamente,	 secondo	 il

quale	 non	 si	 diventa	 saggi	 leggendo	 i	 libri,	 ma	 leggendo	 gli	 uomini.	 Di
conseguenza,	la	maggior	parte	delle	persone	che	non	sono	in	grado	di	dare	altra
prova	della	loro	saggezza,	provano	grande	piacere	nel	mostrare	ciò	che	credono
di	aver	letto	negli	uomini	censurandosi	a	vicenda	senza	pietà,	gli	uni	alle	spalle
degli	altri.	Ma	esiste	anche	un	altro	detto,	conosciuto	da	lungo	tempo,	secondo	il
quale	 le	 persone	 potrebbero	 imparare	 a	 leggere	 veramente	 gli	 uni	 negli	 altri,
purché	lo	volessero;	ed	è	il	"Nosce	te	ipsum",	"leggi	te	stesso".	Il	senso	di	questo
detto,	 diversamente	 da	 come	 lo	 si	 interpreta	 oggi,	 non	 stava	 nel	 permettere	 il
comportamento	 disumano	 dei	 potenti	 verso	 gli	 inferiori	 o	 nel	 sollecitare	 gli
uomini	 di	 basso	 rango	 ad	 una	 condotta	 insolente	 verso	 i	 superiori,	 ma
nell'insegnarci	che,	per	la	somiglianza	fra	i	pensieri	e	le	passioni	di	una	persona
e	i	pensieri	e	le	passioni	di	un'altra,	chiunque	guardi	in	se	stesso	e	consideri	cosa
fa	e	per	quali	ragioni	quando	pensa,	si	forma	delle	opinioni,	ragiona,	spera,	teme,
eccetera,	 leggerà	 e	 conoscerà	 con	 ciò	 i	 pensieri	 e	 le	 passioni	 di	 tutti	 gli	 altri
uomini	in	occasioni	simili.	Io	affermo	la	somiglianza	delle	passioni	che	sono	le
stesse	in	tutti	gli	uomini,	come	il	desiderio,	il	timore,	la	speranza,	eccetera,	e	non
la	 somiglianza	 degli	 oggetti	 delle	 passioni,	 cioè	 delle	 cose	 desiderate,	 temute,
sperate,	 eccetera.	 Questi,	 infatti,	 sono	 tanto	 soggetti	 a	 variare	 in	 rapporto	 alla
costituzione	 individuale	 e	 all'educazione	 ricevuta	 da	 ciascuno	 ed	 è	 così	 facile
sottrarli	 alla	 nostra	 conoscenza,	 che	 l'alfabeto	 del	 cuore	 umano,	 celato	 e
dissimulato	com'è	attraverso	 la	 finzione	 la	menzogna,	 la	 simulazione	e	 le	 false
dottrine,	risulta	decifrabile	soltanto	a	chi	penetra	nei	cuori.

E	anche	se	talvolta	arriviamo	a	scoprire	le	intenzioni	degli	uomini	a	partire
dalle	loro	azioni,	far	questo	senza	confrontarle	con	le	nostre	e	senza	badare	alla
differenza	 delle	 circostanze	 che	 possono	 modificare	 la	 situazione,	 significa
decifrare	senza	una	chiave	ed	ingannarsi	nella	maggior	parte	dei	casi	per	eccesso
di	fiducia	o	di	diffidenza,	in	relazione	al	fatto	che	chi	legge	sia	a	sua	volta	buono
o	malvagio.

Tuttavia,	 anche	 supponendo	 che	 una	 persona	 sia	 in	 grado	 di	 leggerne
perfettamente	un'altra	attraverso	le	sue	azioni,	questo	gli	serve	soltanto	per	i	suoi
conoscenti,	 che	 sono	 comunque	 pochi.	 Colui	 che	 deve	 governare	 un'intera
nazione,	 deve	 leggere	 in	 se	 stesso	 non	 questo	 o	 quel	 particolare	 uomo	 ma	 il
genere	 umano.	 Anche	 se	 si	 tratta	 di	 un'impresa	 difficile,	 più	 difficile
dell'apprendimento	di	qualsiasi	lingua	o	scienza,	tuttavia,	quando	avrò	esposto	la



mia	lettura	personale	con	ordine	e	chiarezza,	gli	altri	non	dovranno	far	altro	che
riflettere	 se	 non	 trovino	 le	 stesse	 cose	 in	 se	 stessi.	 Questo	 genere	 di	 dottrina,
infatti,	non	ammette	altra	dimostrazione.

	
	



Prima	parte.

L'UOMO.
	



Capitolo	primo.

IL	SENSO.
	
	
Considererò	 i	pensieri	dell'uomo	dapprima	singolarmente	e	 in	seguito	nella

loro	connessione	o	dipendenza	reciproca.	Preso	singolarmente,	ciascuno	di	essi	è
una	rappresentazione	o	una	manifestazione	di	qualche	qualità	o	di	qualche	altro
accidente	di	un	corpo	esterno	a	noi,	che	viene	comunemente	chiamato	oggetto.
Questo	 oggetto	 agisce	 sugli	 occhi,	 sugli	 orecchi	 e	 sulle	 altre	 parti	 del	 corpo
umano;	la	diversità	dell'azione	provoca	la	differenza	delle	manifestazioni.

L'origine	 di	 tutti	 i	 nostri	 pensieri	 è	 ciò	 che	 chiamiamo	 SENSO;	 non	 si	 dà
infatti	nessuna	concezione	nella	mente	umana	che	non	sia	generata	inizialmente,
in	tutto	o	in	parte,	dagli	organi	di	senso.	Il	resto	si	sviluppa	a	partire	da	questa
origine.

Conoscere	 la	Causa	naturale	della	sensazione	non	è	strettamente	necessario
per	 gli	 scopi	 di	 questo	 lavoro	 e	 ho	 trattato	 ampiamente	 l'argomento	 altrove.
Tuttavia,	 per	 toccare	 tutte	 le	 parti	 del	 mio	 metodo	 attuale,	 lo	 esporrò	 qui	 in
breve.

La	 causa	 della	 sensazione	 è	 il	 corpo	 esterno,	 o	 l'oggetto,	 che	 agisce
sull'organo	proprio	a	ciascun	senso,	o	immediatamente,	come	nel	caso	del	gusto
e	 del	 tatto,	 o	mediatamente,	 come	 nella	 vista,	 nell'udito	 e	 nell'odorato;	 questa
azione,	 attraverso	 la	 mediazione	 dei	 nervi	 e	 delle	 altre	 fibre	 e	 membrane	 del
corpo,	 viene	 trasmessa	 internamente	 al	 cervello	 e	 al	 cuore,	 e	 causa	 una
resistenza,	 o	 reazione	o	 sforzo	del	 cuore	per	 liberarsene;	 tale	 sforzo,	 poiché	 si
dirige	verso	l'esterno,	sembra	essere	qualcosa	di	esteriore.	E	questa	sembianza	o
immagine	 (1)	 è	 ciò	 che	 gli	 uomini	 chiamano	 sensazione(2)	 e	 consiste	 rispetto
all'occhio	in	una	luce	o	in	un	colore	che	hanno	una	determinata	forma,	rispetto
all'orecchio	in	un	suono,	rispetto	alle	narici	in	un	odore,	rispetto	alla	lingua	e	al
palato	 in	 un	 sapore	 e,	 quanto	 al	 resto	 del	 corpo,	 in	 calore,	 freddo,	 durezza,
mollezza	e	in	altre	qualità	analoghe	che	distinguiamo	attraverso	il	sentire.	Tutte
queste	 qualità,	 chiamate	 sensibili,	 non	 sono	 nell'oggetto	 che	 le	 causa	 se	 non
altrettanti	movimenti	diversi	della	materia,	coi	quali	essa	agisce	variamente	sui
nostri	organi.	E	in	noi	che	subiamo	questa	azione,	non	sono	altro	che	movimenti
diversi;	 il	 movimento,	 infatti,	 produce	 soltanto	 movimento.	 Essi	 però	 si



manifestano	a	noi	come	immagini	sia	nello	stato	di	veglia	che	nei	sogni.	Come
premendo,	stropicciando	o	schiacciando	l'occhio,	si	produce	in	noi	un'immagine
luminosa,	 e	premendo	 l'orecchio	 si	 produce	 in	noi	un	 rumore,	 così	 i	 corpi	 che
vediamo	o	ascoltiamo	producono	lo	stesso	effetto	con	la	forza	della	loro	azione,
anche	se	questa	passa	inosservata.	Infatti,	se	quei	colori	e	quei	suoni	fossero	nei
corpi	o	negli	oggetti	che	ne	sono	la	causa,	non	potrebbero	essere	separati	da	essi,
come	vediamo	che	accade	negli	specchi	e	negli	echi	prodotti	dalla	riflessione;	in
questi	 casi	 sappiamo	 che	 la	 cosa	 che	 vediamo	 è	 in	 un	 luogo	 e	 la	 sua
manifestazione	(3)	in	un	altro.	E	anche	se	ad	una	certa	distanza	l'oggetto	vero	e
reale	 sembra	 assumere	 la	 forma	 dell'immagine	 che	 suscita	 in	 noi,	 tuttavia
l'oggetto	 è	 una	 cosa	 e	 il	 fantasma	 o	 l'immagine	 un'altra.	 Di	 conseguenza,	 la
sensazione	 in	ogni	caso	non	è	niente	altro	che	un'immagine	originaria	causata,
come	ho	detto,	dall'azione,	cioè	dal	movimento	di	cose	esterne	sugli	occhi,	sugli
orecchi	e	sugli	altri	organi	destinati	a	questo	scopo.

La	 filosofia	 scolastica,	però,	 fondandosi	 su	certi	 testi	di	Aristotele,	 insegna
una	 dottrina	 diversa	 in	 tutte	 le	 Università	 cristiane	 e	 indica	 come	 causa	 della
visione	 il	 fatto	che	 la	cosa	vista	emette	 in	 tutte	 le	direzioni	una	 specie	visibile
(4),	ossia	una	manifestazione,	un'apparizione	o	un	aspetto	visibili,	o	una	capacità
di	essere	vista	(5),	la	cui	ricezione	attraverso	l'occhio	costituisce	l'atto	di	vedere.
Quanto	 alla	 causa	 dell'udire,	 la	 filosofia	 scolastica	 afferma	 che	 la	 cosa	 udita
emana	una	specie	udibile,	cioè	un	aspetto	udibile	o	una	capacità	di	essere	colta
(6)	 come	 udibile	 che	 entrando	 nell'orecchio	 costituisce	 l'atto	 di	 udire.	 Inoltre,
anche	per	indicare	la	causa	della	conoscenza,	affermano	che	la	cosa	conosciuta
emana	una	specie	intelligibile,	cioè	una	capacità	di	essere	colta	come	intelligibile
che	 arrivando	 all'intelletto	 fa	 sì	 che	 noi	 conosciamo.	 Non	 dico	 questo	 per
disapprovare	 l'uso	 delle	Università,	ma	 perché,	 dovendo	parlare	 più	 avanti	 del
ruolo	che	rivestono	in	uno	Stato,	devo	mostrarvi,	ogni	volta	che	se	ne	presenta
l'occasione,	quali	cose	sarebbe	necessario	correggere	 in	esse;	e	una	di	queste	è
l'uso	frequente	di	un	linguaggio	privo	di	significato.

	
	



Capitolo	secondo.

L'IMMAGINAZIONE
	
	
Una	 verità	 di	 cui	 nessuno	 dubita	 è	 che,	 quando	 una	 cosa	 è	 immobile,	 lo

resterà	 per	 sempre,	 a	 meno	 che	 non	 la	 muova	 qualcosa	 d'altro.	 Non	 è	 però
altrettanto	facilmente	ammesso	che,	quando	una	cosa	è	in	movimento,	lo	sarà	in
eterno,	a	meno	che	qualcosa	d'altro	non	la	fermi,	anche	se	la	ragione	è	la	stessa
(cioè	che	niente	può	modificarsi	da	sé).	Gli	uomini,	infatti,	misurano	su	se	stessi
non	 soltanto	 gli	 altri	 uomini,	 ma	 tutte	 le	 altre	 cose;	 e	 poiché	 dopo	 il	 moto
avvertono	 dolore	 e	 stanchezza,	 pensano	 che	 ogni	 altra	 cosa	 si	 affatichi	 per	 il
moto	 e	 cerchi	 naturalmente	 la	 quiete,	 senza	 considerare	 se	 quel	 desiderio	 di
quiete	che	trovano	in	se	stessi	non	consista	in	qualche	altro	moto.	Da	qui	deriva
il	 detto	 scolastico	 che	 i	 corpi	 pesanti	 cadono	 in	 basso	 perché	 appetiscono	 la
quiete	e	 la	conservazione	della	 loro	natura	nel	 luogo	che	è	 loro	più	adatto	con
l'attribuzione	assurda	a	cose	inanimate	dell'appetito	e	della	conoscenza	di	ciò	che
serve	 alla	 loro	 conservazione	 in	 misura	 maggiore	 di	 quanto	 non	 competa
all'uomo.

Una	volta	che	un	corpo	è	in	movimento,	esso	si	muove	in	eterno,	a	meno	che
qualche	altra	cosa	non	glielo	impedisca	e,	qualunque	sia	l'ostacolo,	esso	non	può
fermarlo	istantaneamente	del	tutto	ma	in	un	certo	tempo	e	gradualmente.	E	come
vediamo	 che	 nell'acqua,	 anche	 se	 il	 vento	 cessa,	 le	 onde	 continuano	 ad
accavallarsi	ancora	per	molto	tempo,	così	accade	anche	in	quel	movimento	che
si	 compie	nelle	parti	 interne	di	un	uomo	quando	vede,	 sogna,	 eccetera.	 Infatti,
dopo	 che	 l'oggetto	 è	 stato	 rimosso,	 o	 che	 l'occhio	 si	 è	 chiuso,	 noi	 tratteniamo
ancora	un'immagine	della	cosa	vista,	anche	se	più	oscura	del	momento	in	cui	la
vediamo.	 Questo	 è	 ciò	 che	 i	 Latini	 chiamano	 immaginazione,	 dall'immagine
prodotta	nella	visione	ed	applicano	lo	stesso	termine,	sebbene	impropriamente,	a
tutte	 le	 altre	 sensazioni.	 I	 Greci	 però	 lo	 chiamano	 fantasia,	 che	 significa
apparenza,	e	si	adatta	a	tutte	le	sensazioni.	L'IMMAGINAZIONE,	perciò,	non	è
altro	che	una	"sensazione	che	si	 indebolisce"	ed	esiste	negli	uomini	e	 in	molte
altre	creature	viventi	tanto	durante	il	sonno	quanto	nello	stato	di	veglia.

L'indebolimento	 della	 sensazione	 negli	 uomini	 in	 stato	 di	 veglia	 non
corrisponde	all'indebolirsi	del	movimento	che	si	verifica	nella	sensazione;	ma	è



come	se	si	oscurasse	allo	stesso	modo	in	cui	la	luce	del	sole	oscura	la	luce	delle
stelle	le	quali,	durante	il	giorno,	non	hanno	una	potenza	minore	di	quella	che	le
rende	visibili	di	notte.	Poiché	però,	fra	i	molti	stimoli	che	i	nostri	occhi,	i	nostri
orecchi	e	gli	altri	organi	 ricevono	dai	corpi	esterni,	 risulta	avvertibile	dai	sensi
solo	quello	predominante,	noi	non	siamo	sensibili	all'azione	delle	stelle,	dato	che
la	luce	del	sole	è	predominante.	E	quando	un	oggetto	viene	allontanato	dai	nostri
occhi,	 anche	 se	 perdura	 l'impressione	 che	 ha	 fatto	 su	 di	 noi,	 tuttavia,	 poiché
subentra	 l'azione	 di	 altri	 oggetti	 più	 presenti	 l'immaginazione	 del	 passato	 si
oscura	e	si	indebolisce	come	la	voce	di	un	uomo	nel	rumore	del	giorno.	Da	ciò
segue	 che	 l'immaginazione	 è	 tanto	 più	 debole	 quanto	 più	 è	 lungo	 il	 tempo
trascorso	dopo	la	visione	o	la	sensazione	di	un	oggetto.	Il	continuo	mutamento
del	 corpo	 umano	 distrugge	 infatti	 progressivamente	 le	 parti	 che	 erano	 state
mosse	 nel	 corso	 della	 sensazione,	 in	 modo	 che	 la	 distanza	 nel	 tempo	 e	 nello
spazio	 ha	 su	 di	 noi	 un	 solo	 e	 identico	 effetto.	 Come	 ciò	 che	 guardiamo	 da
lontano	 ci	 appare	 incerto	 e	 indistinto	 nelle	 parti	 più	 piccole	 e	 come	 le	 voci
diventano	 flebili	 e	 inarticolate,	 allo	 stesso	 modo	 si	 indebolisce	 la	 nostra
immaginazione	 del	 passato	 a	 grande	 distanza	 di	 tempo	 e,	 per	 esempio,
dimentichiamo	 molte	 singole	 strade	 di	 città	 che	 abbiamo	 visitato	 e	 molte
circostanze	 particolari	 delle	 azioni.	 Come	 ho	 detto	 prima,	 chiamiamo
immaginazione	 questa	 "sensazione	 che	 si	 indebolisce"	 quando	 vogliamo
esprimere	la	cosa	stessa,	cioè	la	fantasia	stessa,	ma	quando	vogliamo	esprimere
l'indebolirsi	e	intendere	che	la	sensazione	si	sta	attenuando,	è	vecchia	e	passata,
la	chiamiamo	memoria.	Perciò	l'immaginazione	e	la	memoria	sono	una	cosa	sola
che	assume	nomi	diversi	se	la	si	considera	in	modi	differenti.

Molti	 ricordi,	 o	 la	 memoria	 di	 molte	 cose,	 viene	 chiamata	 "esperienza".
Inoltre,	 poiché	 si	 ha	 immaginazione	 soltanto	 di	 quelle	 cose	 che	 sono	 state
originariamente	 percepite	 attraverso	 la	 sensazione,	 o	 tutte	 insieme,	 o
parzialmente	 in	 momenti	 diversi,	 la	 prima,	 che	 consiste	 nell'immaginare
l'oggetto	 intero,	 come	 si	 era	 presentato	 alla	 sensazione,	 è	 l'"immaginazione
semplice";	 è	 così	 che	 si	 immagina	 un	 uomo	o	 un	 cavallo	 visto	 in	 precedenza.
L'altra	è	"composta",	come	quando	concepiamo	nella	nostra	mente	un	centauro	a
partire	dalla	vista	di	un	uomo	in	un	certo	momento	e	di	un	cavallo	in	un	altro.
Così,	 quando	un	uomo	compone	 l'immagine	della	 sua	persona	 con	 l'immagine
delle	 azioni	 di	 un	 altro	 uomo,	 come	 quando	 qualcuno	 immagina	 di	 essere	 un
Ercole	o	un	Alessandro	(cosa	che	accade	spesso	a	coloro	che	si	dedicano	molto
alla	lettura	dei	romanzi),	si	tratta	di	un'immaginazione	composta	e	precisamente
di	 una	 semplice	 finzione	 della	mente.	Negli	 uomini	 (anche	 se	 svegli)	 nascono
anche	altri	tipi	di	immaginazioni	derivate	dalla	forte	impressione	prodotta	nella
sensazione.	Se	 si	 fissa	 il	 sole,	 l'impressione	 ce	ne	 lascia	un'immagine	duratura



davanti	 agli	 occhi	 e	 se	 ci	 si	 concentra	 a	 lungo	 e	 con	 attenzione	 sulle	 figure
geometriche,	 si	 avranno	nell'oscurità	 (anche	da	 svegli)	 le	 immagini	di	 linee	ed
angoli	di	fronte	agli	occhi.	Questo	genere	di	fantasia	non	ha	un	nome	particolare
poiché	 è	 un	 argomento	 che	 non	 viene	 comunemente	 trattato	 nei	 discorsi	 degli
uomini.

Le	 immaginazioni	 di	 coloro	 che	 dormono	 sono	 quelle	 che	 chiamiamo
"sogni".	 E	 anche	 queste	 (come	 ogni	 altra	 immaginazione)	 sono	 state	 prima,
totalmente	o	parzialmente,	nella	sensazione.	E	poiché	nella	sensazione	il	cervello
e	i	nervi,	che	ne	sono	gli	organi	necessari,	sono	così	intorpiditi	durante	il	sonno
che	 non	 sono	 facilmente	 sollecitati	 dall'azione	 degli	 oggetti	 esterni,	 nel	 sonno
non	può	prodursi	nessuna	 immaginazione,	e,	di	conseguenza,	nessun	sogno,	 se
non	 ciò	 che	 deriva	 dall'agitazione	 delle	 parti	 interne	 del	 corpo	 umano.	Queste
parti	 interne,	per	 il	modo	in	cui	sono	connesse	al	cervello	e	agli	altri	organi,	 li
mantengono	in	movimento	quando	sono	squilibrati	ed	è	per	questa	ragione	che	le
immagini	formatevisi	in	precedenza	si	presentano	come	se	si	fosse	svegli,	con	la
differenza	 che,	 poiché	 gli	 organi	 di	 senso	 in	 quel	momento	 sono	 intorpiditi	 al
punto	 che	nessun	nuovo	oggetto	 può	dominarli	 o	 oscurarli	 con	un'impressione
più	forte,	un	sogno	deve	risultare	necessariamente	più	chiaro	in	questo	silenzio
della	sensazione	di	quanto	non	lo	siano	i	nostri	pensieri	nello	stato	di	veglia.	Ne
segue	che	è	difficile,	e	a	giudizio	di	molti	impossibile,	distinguere	con	precisione
la	sensazione	dal	sogno.	Per	parte	mia,	se	considero	che	nei	sogni	io	non	penso
con	 la	 stessa	 frequenza	 e	 con	 la	 stessa	 continuità	 alle	 medesime	 persone,	 ai
medesimi	 luoghi,	oggetti	 e	alle	medesime	azioni	a	cui	penso	da	 sveglio	e	che,
sognando,	 non	 ricordo	 una	 così	 lunga	 serie	 di	 pensieri	 coerenti	 come	 in	 altri
momenti,	 e	 poiché	durante	 la	 veglia	 noto	 frequentemente	 l'assurdità	 dei	 sogni,
mentre	non	sogno	mai	 l'assurdità	dei	miei	pensieri	 in	 stato	di	veglia,	 sono	ben
persuaso	che	 so	di	non	 sognare	quando	 sono	 sveglio,	 anche	 se	credo	di	 essere
desto	quando	sogno.

Se	si	osserva	che	i	sogni	sono	causati	dallo	squilibrio	di	alcune	parti	interne
del	corpo,	squilibri	diversi	devono	necessariamente	produrre	sogni	differenti.	Ne
segue	 che	 dormire	 al	 freddo	 provoca	 sogni	 di	 paura	 e	 fa	 sorgere	 il	 pensiero	 e
l'immagine	di	qualche	oggetto	temibile	(è	infatti	reciproco	il	movimento	che	va
dal	cervello	alle	parti	 interne	e	dalle	parti	 interne	al	cervello)	e	che,	come	 l'ira
durante	la	veglia	produce	calore	in	alcune	parti	del	corpo,	così	durante	il	sonno
l'eccessivo	 calore	 delle	 stesse	 parti	 produce	 l'ira	 e	 fa	 nascere	 nel	 cervello
l'immagine	di	un	nemico.	Allo	stesso	modo,	come	l'amabilità	naturale	è	causa	di
desiderio	e	il	desiderio	produce	calore	in	certe	altre	parti	del	corpo	nello	stato	di
veglia,	così,	durante	il	sonno,	un	eccesso	di	calore	in	quelle	stesse	parti	suscita
nel	cervello	un'immagine	di	qualche	manifestazione	amorosa.	 In	conclusione,	 i



nostri	 sogni	 sono	 l'inverso	 delle	 immagini	 che	 abbiamo	 durante	 la	 veglia.
Quando	siamo	svegli	il	movimento	comincia	da	un'estremità;	quando	sogniamo
parte	da	un'altra.

Il	 caso	 in	 cui	 risulta	 più	 difficile	 distinguere	 un	 sogno	 dai	 pensieri	 della
veglia	è	quando	per	qualche	ragione	non	ci	accorgiamo	di	aver	dormito.	Questo
accade	 facilmente	 a	 chi	 è	 assalito	 da	 pensieri	 che	 incutono	 timore	 ed	 ha	 la
coscienza	molto	turbata	e	dorme	senza	andare	a	letto	o	senza	spogliarsi,	come	è
il	 caso	 di	 chi	 sonnecchia	 su	 una	 sedia.	 Infatti,	 colui	 che	 ha	 cura	 di	 sdraiarsi
apposta	 per	 dormire,	 se	 si	 trova	 ad	 avere	 una	 fantasia	 strana	 e	 iperbolica,	 non
può	prenderla	che	per	un	sogno.	Di	Marco	Bruto	(che	ebbe	salva	la	vita	grazie	a
Giulio	 Cesare,	 fu	 anche	 il	 suo	 preferito	 e,	 malgrado	 questo,	 lo	 assassinò)
leggiamo	che	a	Filippi,	la	notte	precedente	la	battaglia	con	Cesare	Augusto,	ebbe
un'apparizione	 spaventosa,	 comunemente	 riportata	 dagli	 storici	 come	 una
visione.	Se	però	consideriamo	le	circostanze,	possiamo	facilmente	affermare	che
si	 sia	 trattato	soltanto	di	un	breve	sogno.	 Infatti,	mentre	 stava	seduto	nella	 sua
tenda,	 preoccupato	 e	 turbato	 dall'orrore	 del	 suo	 gesto	 sconsiderato,	 non	 era
improbabile	 che,	 appisolandosi	 al	 freddo,	 sognasse	 ciò	 che	 più	 lo	 atterriva;	 e
come	 questo	 timore	 arrivò	 gradualmente	 a	 risvegliarlo,	 così	 dovette	 anche,	 di
necessità,	 far	 svanire	 gradualmente	 l'apparizione.	 Poiché	Bruto	 non	 era	 affatto
sicuro	di	aver	dormito,	non	aveva	ragione	di	credere	che	si	trattasse	di	un	sogno
o	di	qualcosa	di	diverso	da	una	visione.	Non	è	un	caso	molto	raro,	perché	anche
coloro	 che	 sono	 perfettamente	 svegli,	 se	 sono	 timorosi	 e	 superstiziosi,	 e
subiscono	l'influsso	di	racconti	spaventosi,	trovandosi	soli	al	buio,	sono	soggetti
a	fantasie	di	questo	tipo	e	credono	di	vedere	spiriti	e	spettri	di	persone	morte	che
si	aggirano	per	i	cimiteri,	mentre	si	tratta	unicamente	della	loro	fantasia	o	della
bricconeria	 di	 persone	 che	 giocano	 su	 questa	 paura	 superstiziosa	 per	 passare
travestiti	 durante	 la	 notte	 attraverso	 luoghi	 che	 non	 vorrebbero	 far	 sapere	 di
frequentare.

Da	questa	incapacità	a	distinguere	i	sogni	e	altre	fantasie	vivaci	dalla	visione
e	dalla	sensazione	è	sorta	in	passato	la	maggior	parte	della	religione	dei	Gentili,
che	 adoravano	 satiri,	 fauni,	 ninfe	 e	 simili,	 e	 ai	 nostri	 giorni	 l'opinione	 che	 le
persone	 incolte	 hanno	 delle	 fate,	 degli	 spettri,	 degli	 gnomi	 e	 del	 potere	 delle
streghe.	Infatti,	per	quanto	riguarda	le	streghe,	io	non	credo	che	la	stregoneria	sia
un	potere	reale,	ma	penso	che	sia	giusto	punirle	per	la	loro	falsa	persuasione	di
poter	compiere	tanti	misfatti,	unita	all'intenzione	di	produrli	se	ne	sono	capaci.	Il
loro	mestiere	si	avvicina	più	ad	una	nuova	religione	che	ad	una	tecnica	o	a	una
scienza.	 A	 proposito	 delle	 fate	 e	 degli	 spettri	 vaganti,	 ritengo	 che	 questa
credenza	sia	stata	volutamente	insegnata,	o	non	confutata,	per	mantenere	credito
all'uso	 dell'esorcismo,	 dei	 segni	 di	 croce,	 dell'acqua	 benedetta	 e	 di	 altre	 simili



invenzioni	 di	 persone	 fantomatiche.	 Tuttavia	 non	 c'è	 dubbio	 che	 Dio	 possa
produrre	 delle	 apparizioni	 soprannaturali,	 ma	 non	 è	 un	 articolo	 della	 fede
cristiana	 che	 egli	 lo	 faccia	 con	 tanta	 frequenza	 da	 rendere	 necessario	 per	 gli
uomini	 temere	 eventi	 di	 questo	 tipo	 più	 di	 quanto	 non	 temano	 l'arresto	 o	 il
mutamento	 del	 corso	 della	 natura	 che	 Dio	 può	 anche	 arrestare	 e	 mutare.	 I
malvagi,	 però,	 col	 pretesto	 che	 Dio	 può	 tutto,	 hanno	 l'ardire	 di	 affermare
qualunque	cosa	serva	ai	loro	scopi,	anche	se	non	la	credono	vera.	L'uomo	saggio
non	deve	prestar	loro	fede	più	di	quanto	la	retta	ragione	faccia	apparire	credibili
le	 loro	 affermazioni.	 Se	 questo	 timore	 superstizioso	 degli	 spiriti	 venisse
eliminato,	e	con	esso	i	pronostici	tratti	dai	sogni,	le	false	profezie	e	molte	altre
cose	 che	 ne	 conseguono,	 per	 mezzo	 delle	 quali	 persone	 ambiziose	 e	 accorte
abusano	degli	ingenui,	gli	uomini	sarebbero	molto	più	disposti	di	quanto	non	lo
siano	all'obbedienza	civile.

Questo	dovrebbe	essere	il	compito	delle	Scuole,	che	invece	tendono	piuttosto
a	 favorire	 tale	 dottrina.	 Infatti,	 ignorando	 cosa	 siano	 l'immaginazione	 o	 le
sensazioni,	insegnano	ciò	che	ricevono.	Alcuni	affermano	che	le	immaginazioni
nascono	 spontaneamente	 e	 non	 hanno	 alcuna	 causa.	 Altri	 che	 nascono	 più
generalmente	 dalla	 volontà	 e	 che	 i	 buoni	 pensieri	 sono	 insufflati	 (ispirati)
nell'uomo	da	Dio	e	i	cattivi	dal	diavolo,	oppure	che	i	buoni	pensieri	sono	versati
(infusi)	 nell'uomo	da	Dio	 e	 i	 cattivi	 dal	 diavolo.	Alcuni	 affermano	 che	 i	 sensi
ricevono	le	specie	delle	cose	e	le	trasmettono	al	senso	comune,	che	a	sua	volta	le
trasmette	alla	fantasia	e	la	fantasia	alla	memoria	e	la	memoria	al	giudizio,	come
se	 fossero	 cose	 che	 passano	 di	 mano	 in	 mano,	 il	 tutto	 con	 un'abbondanza	 di
parole	che	non	fa	capire	nulla.

L'immaginazione	 che	 si	 produce	 nell'uomo	 (o	 in	 qualunque	 altra	 creatura
dotata	 della	 facoltà	 di	 immaginare)	 per	 mezzo	 delle	 parole	 o	 di	 altri	 segni
volontari,	 è	 ciò	 che	 chiamiamo	 generalmente	 "intelletto"	 ed	 è	 comune	 agli
uomini	 e	 alle	 bestie.	 Infatti	 un	 cane	 intenderà	 per	 abitudine	 il	 richiamo	 o	 il
rimprovero	 del	 suo	 padrone	 e	 così	 faranno	 molte	 altre	 bestie.	 L'intelletto
peculiare	 all'uomo	 non	 consiste	 soltanto	 nella	 comprensione	 della	 sua	 volontà
ma	anche	dei	suoi	concetti	e	dei	suoi	pensieri	per	mezzo	della	successione	e	del
collegamento	 dei	 nomi	 delle	 cose	 in	 affermazioni,	 negazioni	 e	 altre	 forme	 di
discorso.	Di	questo	tipo	di	intelligenza	parlerò	più	oltre.

	
	



Capitolo	terzo.

LA	SUCCESSIONE	O	LA	«SERIE»	DELLE	IMMAGINAZIONI.
	
	
Per	 "successione"	 o	 SERIE	 di	 pensieri	 intendo	 quella	 successione	 di	 un

pensiero	ad	un	altro	che	viene	chiamata	 (per	distinguerla	dal	discorso	verbale)
"discorso	mentale".

Quando	 una	 persona	 pensa	 ad	 una	 cosa	 qualsiasi,	 il	 suo	 pensiero
immediatamente	 successivo	 non	 è	 affatto	 casuale	 come	 sembra.	 Non	 ogni
pensiero	 segue	 indifferentemente	 ad	 ogni	 altro.	 Invece,	 come	 non	 abbiamo
immaginazione	di	ciò	di	cui	non	abbiamo	prima	avuto	una	sensazione,	 totale	o
parziale,	 così	 non	 abbiamo	 transizione	 da	 un'immaginazione	 ad	 un'altra	 di	 cui
non	 abbiamo	 mai	 avuto	 prima	 il	 corrispondente	 nelle	 nostre	 sensazioni.	 La
ragione	è	 la	 seguente:	 tutte	 le	 fantasie	 sono	nostri	movimenti	 interni,	 tracce	di
quelli	che	si	sono	compiuti	nella	sensazione	e	i	movimenti	che	si	sono	succeduti
uno	dopo	l'altro	nella	sensazione,	rimangono	collegati	anche	dopo	la	sensazione
in	modo	che,	se	il	primo	si	produce	di	nuovo	ed	è	predominante,	 il	secondo	lo
segue	per	la	coesione	della	materia	mossa,	come	è	il	caso	dell'acqua	posta	su	una
tavola	piana	che	viene	attirata	nella	direzione	in	cui	il	dito	ha	diretto	qualche	sua
parte.	Poiché,	però,	nella	sensazione	ad	una	medesima	cosa	percepita	ne	segue
ora	 una,	 ora	 un'altra,	 accade	 che	 col	 passare	 del	 tempo,	 quando	 immaginiamo
qualcosa,	non	ci	sia	certezza	di	ciò	che	immagineremo	successivamente.	E'	certo
soltanto	che	si	tratterà	di	qualcosa	che	ha	già	seguito	in	precedenza	la	stessa	cosa
in	un	momento	o	in	un	altro.

Questa	 serie	 di	 pensieri,	 o	 discorso	mentale,	 è	 di	 due	 tipi.	 Il	 primo	 è	 "non
guidato,	 senza	 disegno"	 e	 incostante;	 in	 esso	 non	 vi	 è	 nessun	 pensiero
appassionato	in	grado	di	governare	e	dirigere	verso	se	stesso	quelli	che	seguono
come	fine	e	scopo	di	un	desiderio	o	di	un'altra	passione.	In	questo	caso	si	dice
che	i	pensieri	vagano	e	sembrano	incongruenti	l'uno	rispetto	all'altro	come	in	un
sogno.	 Sono	 in	 genere	 di	 questo	 tipo	 i	 pensieri	 di	 coloro	 che	 non	 mancano
soltanto	di	compagnia	ma	anche	di	qualsiasi	preoccupazione;	 tuttavia,	anche	in
questa	 situazione	 i	 loro	pensieri	 sono	attivi	come	 in	altri	momenti,	ma	privi	di
armonia,	come	il	suono	che	un	liuto	stonato	produrrebbe	nelle	mani	di	chiunque
o	che	un	liuto	intonato	produrrebbe	in	mano	a	chi	non	sapesse	suonarlo.	Eppure



in	questo	percorso	disordinato	della	mente	è	frequentemente	possibile	coglierne
il	 modo	 di	 procedere	 e	 la	 dipendenza	 di	 un	 pensiero	 dall'altro.	 Così,	 in	 una
conversazione	 sulla	 nostra	 attuale	 guerra	 civile	 cosa	 potrebbe	 sembrare	 più
incongruente	che	domandare	(come	è	stato	domandato)	quale	fosse	il	valore	di
un	denaro	romano?	Tuttavia	a	me	è	risultata	abbastanza	chiara	la	coerenza	della
domanda.	Infatti,	il	pensiero	della	guerra	suscitava	il	pensiero	della	consegna	del
sovrano	 ai	 nemici;	 quest'ultimo	 induceva	 a	 pensare	 alla	 consegna	 di	 Cristo	 e
infine	 ai	 trenta	 denari	 che	 furono	 il	 prezzo	 di	 quel	 tradimento.	 Di	 qui	 alla
domanda	 maliziosa	 il	 passo	 era	 breve;	 e	 tutto	 questo	 in	 un	 attimo	 perché	 il
pensiero	è	rapido.

Il	 secondo	 tipo	 di	 discorso	 mentale	 è	 più	 costante	 perché	 è	 "regolato"	 da
qualche	desiderio	e	da	qualche	disegno.	In	effetti	l'impressione	prodotta	da	cose
che	si	desiderano	o	si	temono	è	forte	e	permanente	o,	se	cessa	per	un	momento,
riappare	rapidamente.	A	volte	è	così	forte	da	ostacolare	e	interrompere	il	sonno.
Dal	 desiderio	 nasce	 il	 pensiero	 di	 un	 mezzo	 che	 abbiamo	 visto	 produrre	 un
risultato	 simile	 a	 quello	 cui	 aspiriamo	 e	 da	 questo	 il	 pensiero	 dei	 mezzi	 per
ottenere	 quel	mezzo,	 e	 così	 via	 finché	 arriviamo	 ad	 un	 inizio	 che	 è	 in	 nostro
potere.	Poiché	per	la	forza	dell'impressione	lo	scopo	ci	ritorna	spesso	in	mente,	i
nostri	pensieri	vengono	prontamente	rimessi	in	ordine	nel	caso	in	cui	comincino
a	disperdersi.	Questa	osservazione	indusse	uno	dei	sette	saggi	a	dare	agli	uomini
questo	precetto,	oggi	trito	e	ritrito:	"respice	finem";	cioè,	tieni	spesso	presente	in
tutte	 le	 tue	 azioni	 ciò	 che	 vuoi	 ottenere	 in	 quanto	 è	 ciò	 che	 dirige	 tutti	 i	 tuoi
pensieri	sulla	strada	per	ottenerlo.

La	 serie	 di	 pensieri	 regolati	 è	 poi	 di	 due	 specie.	 L'una	 si	 ha	 quando
cerchiamo	 le	 cause	 o	 i	 mezzi	 che	 producono	 un	 effetto	 immaginato	 e	 questa
specie	è	comune	agli	uomini	e	alle	bestie.	L'altra	si	ha	quando,	immaginando	una
cosa	qualunque,	ne	ricerchiamo	tutti	i	possibili	effetti	che	è	in	grado	di	produrre.
Immaginiamo	 cioè	 quel	 che	 potremmo	 fare	 con	 essa	 se	 la	 possedessimo.	 Di
questa	seconda	specie	non	ho	mai	visto	alcun	segno	se	non	negli	uomini,	perché
questa	 curiosità	 difficilmente	 è	 riscontrabile	 in	 esseri	 viventi	 che	 siano	 dotati
soltanto	di	passioni	sensuali,	come	 la	 fame,	 la	sete,	 la	concupiscenza	e	 l'ira.	 In
conclusione,	 il	discorso	della	mente,	quando	è	governato	da	un	disegno,	non	è
altro	che	la	"ricerca",	o	la	facoltà	di	invenzione	che	i	Latini	chiamano	"sagacitas"
e	 "solertia":	 una	caccia	 alle	 cause	di	un	effetto	presente	o	passato,	 oppure	una
caccia	agli	effetti	di	una	causa	presente	o	passata.	A	volte	si	cerca	ciò	che	si	è
perduto	 e,	 a	 partire	 dal	 luogo	 e	 dal	momento	 in	 cui	 lo	 si	 è	 perduto,	 la	mente
risale	di	 luogo	 in	 luogo	e	di	momento	 in	momento	per	 trovare	dove	 e	quando
possedeva	quell'oggetto,	per	 trovare,	cioè,	un	momento	e	un	 luogo	determinati
dai	 quali	 iniziare	 una	 ricerca	 metodica.	 Inoltre,	 a	 partire	 da	 questo	 punto	 i



pensieri	 ripercorrono	 gli	 stessi	 luoghi	 e	 gli	 stessi	 momenti	 per	 trovare	 quale
azione	 o	 quale	 altra	 occasione	 ha	 potuto	 provocare	 la	 perdita	 dell'oggetto	 in
questione.	 Noi	 chiamiamo	 questo	 processo	 "rimembranza"	 o	 richiamo	 alla
mente;	i	Latini	lo	chiamano	"reminiscentia",	come	se	fosse	una	"ri-cognizione"
delle	nostre	azioni	precedenti.

Talvolta	 si	 conosce	 un	 luogo	 determinato	 all'interno	 del	 quale	 deve	 essere
condotta	 la	 ricerca.	Allora	 i	pensieri	ne	 ripercorrono	 tutte	 le	parti,	 come	fa	chi
spazza	una	stanza	per	trovare	un	gioiello,	o	come	fa	un	cane	spaniel	che	batte	il
terreno	finché	non	trova	una	pista,	o	come	chi	percorra	l'alfabeto	per	estrarne	una
rima.

In	 qualche	 caso	 si	 desidera	 conoscere	 il	 risultato	 di	 un'azione	 e	 si	 pensa
allora	 a	 qualche	 azione	 simile	 compiuta	 in	 passato	 e	 alla	 successione	 dei	 suoi
risultati,	 nell'ipotesi	 che	 ad	 azioni	 simili	 seguiranno	 risultati	 simili.	 Così	 chi
prevede	 cosa	 accadrà	 ad	 un	 criminale	 ri-percorre	 ciò	 che	 ha	 visto	 seguire	 in
precedenza	 ad	 un	 reato	 analogo	 secondo	 questo	 ordine	 di	 pensieri:	 il	 reato,
l'agente	di	polizia,	la	prigione,	il	giudice	e	il	patibolo.	Questa	specie	di	pensieri
viene	chiamata	"previsione",	e	"prudenza"	o	"previdenza",	e	a	volte	"saggezza",
sebbene	una	congettura	di	questo	tipo	sia	molto	esposta	all'errore	per	la	difficoltà
di	 osservare	 tutte	 le	 circostanze.	 Una	 cosa	 però	 è	 certa:	 chi	 ha	 maggiore
esperienza	di	un	altro	nelle	cose	passate,	sarà	anche	più	prudente	e	s'ingannerà
più	 raramente	 nelle	 sue	 aspettative.	 In	 natura	 esiste	 solo	 il	 presente;	 le	 cose
passate	esistono	soltanto	nella	memoria,	ma	le	cose	a	venire	non	esistono	affatto,
poiché	 il	 futuro	 è	 una	 pura	 finzione	 della	 mente	 che	 attribuisce	 alle	 azioni
presenti	 la	 successione	 delle	 azioni	 passate.	 Colui	 che	 possiede	 maggiore
esperienza,	 compie	 quest'attribuzione	 con	 maggiore	 sicurezza	 ma	 sempre	 con
una	 certezza	 insufficiente.	 Anche	 se	 le	 si	 dà	 il	 nome	 di	 prudenza	 quando	 il
risultato	corrisponde	alla	nostra	aspettativa,	di	per	sé	è	soltanto	una	presunzione.
La	previsione	delle	cose	a	venire,	che	è	la	previdenza,	appartiene	infatti	soltanto
a	 colui	 dalla	 cui	 volontà	 esse	 devono	 procedere.	 La	 profezia	 procede	 da	 lui
soltanto	e	per	la	via	soprannaturale.	Sul	piano	naturale	il	miglior	profeta	è	colui
che	avanza	le	previsioni	migliori	e	avanza	le	previsioni	migliori	chi	è	più	versato
e	dotto	nelle	materie	da	cui	 trae	 le	previsioni	perché	ha	un	maggior	numero	di
segni	da	interpretare.

Un	"segno"	è	l'evento	antecedente	all'evento	conseguente	e,	inversamente,	il
conseguente	 dell'antecedente,	 se	 sono	 state	 osservate	 in	 precedenza	 delle
successioni	analoghe.	Il	segno	è	tanto	meno	incerto	quanto	più	frequente	è	stata
l'osservazione	 di	 tali	 successioni.	 Perciò	 chi	 ha	 maggiore	 esperienza	 in	 ogni
genere	di	questioni	ha	la	maggior	quantità	di	segni	da	cui	ricavare	previsioni	per
il	futuro	e,	di	conseguenza,	è	il	più	prudente;	ed	è	tanto	più	prudente	rispetto	a



chi	non	è	esperto	di	quel	genere	di	questioni	che	nessuna	superiorità	d'ingegno
naturale	 ed	 estemporaneo	 potrà	 uguagliarlo,	 anche	 se	 forse	 molti	 giovani
credono	il	contrario.

Non	è	 tuttavia	 la	prudenza	a	distinguere	l'uomo	dalla	bestia.	Ci	sono	bestie
che	all'età	di	un	anno	osservano	meglio	e	perseguono	ciò	che	è	bene	per	loro	più
di	quanto	sia	in	grado	di	fare	un	ragazzo	di	dieci	anni.

Come	 la	 prudenza	 è	 una	 presunzione	 del	 futuro	 tratta	 dall'esperienza	 del
tempo	passato,	 così	 esiste	 una	 presunzione	 delle	 cose	 passate	 ricavata	 da	 altre
cose,	 non	 future,	 ma	 anch'esse	 passate.	 Chi,	 per	 esempio,	 ha	 visto	 attraverso
quali	eventi	e	quali	tappe	uno	Stato	fiorente	sia	arrivato	prima	alla	guerra	civile	e
poi	alla	rovina,	osservando	le	rovine	di	un	altro	Stato,	supporrà	che	vi	siano	stati
una	guerra	analoga	ed	eventi	simili.	Questa	congettura,	però,	è	quasi	altrettanto
incerta	 che	 la	 congettura	 sul	 futuro,	poiché	 entrambe	 sono	 fondate	unicamente
sull'esperienza.

A	mia	memoria,	non	esiste	nessun'altra	attività	mentale	dell'uomo,	che	gli	sia
per	 natura	 tanto	 inerente	 da	 non	 richiedere	 niente	 altro	 per	 esercitarla,	 se	 non
l'essere	 nato	 uomo	 e	 vivere	 con	 l'uso	 dei	 cinque	 sensi.	 Le	 altre	 facoltà,	 di	 cui
parlerò	 fra	 breve,	 e	 che	 sembrano	 esclusivamente	 proprie	 dell'uomo,	 sono
acquisite	e	potenziate	dallo	studio	e	dall'industria	e	la	maggior	parte	degli	uomini
le	 apprende	 attraverso	 l'educazione	 e	 la	 disciplina.	 Procedono	 tutte
dall'invenzione	 delle	 parole	 e	 del	 discorso.	 Infatti,	 oltre	 alla	 sensazione,	 ai
pensieri	e	alla	serie	dei	pensieri,	la	mente	umana	non	ha	altri	movimenti,	anche
se,	 con	 l'aiuto	 del	 discorso	 e	 del	metodo,	 queste	 stesse	 facoltà	 possono	 essere
migliorate	al	punto	da	distinguere	gli	uomini	da	tutte	le	altre	creature	viventi.

Qualunque	cosa	noi	immaginiamo	è	"finita".	Perciò	non	esiste	alcuna	idea	o
concezione	 di	 ciò	 che	 chiamiamo	 "infinito".	 Nessuno	 può	 avere	 nella	 mente
un'immagine	di	una	grandezza	infinita,	né	può	concepire	una	velocità	infinita,	un
tempo	 infinito,	 o	 una	 forza	 infinita	 o	 un	 potere	 infinito.	 Quando	 diciamo	 che
qualcosa	è	infinito,	intendiamo	dire	soltanto	che	non	siamo	in	grado	di	concepire
i	 termini	 e	 i	 limiti	 della	 cosa	 che	 abbiamo	 nominato,	 perché	 non	 abbiamo
nessuna	concezione	della	cosa	ma	solo	della	nostra	incapacità.	Perciò	il	nome	di
"Dio"	non	viene	usato	per	farcelo	concepire	(egli	è	infatti	"incomprensibile"	e	la
sua	 grandezza	 e	 la	 sua	 potenza	 sono	 inconcepibili),	 ma	 perché	 possiamo
onorarlo.	Inoltre,	poiché	(come	ho	detto	più	sopra)	qualunque	cosa	concepiamo	è
stata	prima	percepita	attraverso	la	sensazione,	totalmente	o	parzialmente,	non	è
possibile	avere	alcun	pensiero	che	rappresenti	qualcosa	che	non	sia	soggetto	alla
sensazione.	 Non	 si	 può	 dunque	 concepire	 qualcosa	 senza	 concepirlo
necessariamente	 in	 qualche	 luogo,	 rivestito	 di	 una	 determinata	 grandezza	 e
divisibile	 in	 parti;	 e	 nessuno	può	 concepire	 che	una	 cosa	 sia	 tutta	 intera	 in	 un



luogo	e	tutta	intera	in	un	altro	nello	stesso	tempo	né	che	due	o	più	cose	siano	ad
un	 tempo	 in	un	solo	e	medesimo	 luogo,	perché	nessuna	di	queste	cose	ha	mai
avuto,	 o	 può	 avere,	 incidenza	 sulla	 sensazione.	 Sono	 soltanto	 discorsi	 assurdi,
accettati	sulla	fiducia	(senza	alcun	significato)	da	filosofi	che	si	sono	ingannati	o
da	scolastici	che	si	sono	ingannati	o	ingannano.

	
	



Capitolo	quarto.

IL	«DISCORSO»	(1).
	
	
L'invenzione	 della	 stampa,	 benché	 ingegnosa,	 non	 vale	 molto	 se	 la	 si

confronta	con	l'invenzione	delle	lettere.	E'	però	ignoto	chi	scoprì	per	primo	l'uso
delle	 lettere.	 Si	 dice	 che	 Cadmo,	 figlio	 di	 Agenore,	 re	 di	 Fenicia,	 sia	 stato	 il
primo	 ad	 introdurle	 in	Grecia.	 Fu	 un'invenzione	 utile	 a	 perpetuare	 la	memoria
del	 passato	 e	 ad	 avvicinare	 gli	 uomini,	 dispersi	 in	 regioni	 della	 terra	 tanto
numerose	 e	 lontane.	 Fu	 anche	 un'invenzione	 difficile	 in	 quanto	 deriva	 da
un'attenta	 osservazione	 dei	 diversi	 movimenti	 della	 lingua,	 del	 palato,	 delle
labbra	e	degli	altri	organi	del	linguaggio,	che	ha	consentito	di	istituire	altrettante
differenze	di	caratteri	per	ricordarli.	Tuttavia	 l'invenzione	più	nobile	e	proficua
di	 ogni	 altra	 fu	 quella	 del	 "discorso"	 che	 consiste	 di	 "nomi"	 o	 "appellativi"	 e
della	 loro	connessione.	Grazie	a	questa	 invenzione	gli	uomini	 registrano	 i	 loro
pensieri,	li	richiamano	quando	sono	passati	e	li	dichiarano	anche	gli	uni	agli	altri
per	reciproca	utilità	e	per	comunicare.	Senza	di	essa	non	ci	sarebbero	stati	fra	gli
uomini	 né	Stato,	 né	 società,	 né	 contratto,	 né	 pace	più	 di	 quanto	non	vi	 sia	 fra
leoni,	 orsi	 e	 lupi.	 Il	 primo	 autore	 del	 discorso	 fu	 Dio	 stesso	 che	 insegnò	 ad
Adamo	 come	 imporre	 nomi	 alle	 creature	 che	 presentava	 alla	 sua	 vista.	 La
Scrittura	non	si	spinge	oltre	su	questo	punto,	ma	ciò	fu	sufficiente	per	condurlo
ad	 aggiungere	 altri	 nomi	 ogni	 volta	 che	 l'esperienza	 e	 la	 consuetudine	 con	 le
creature	gliene	offrissero	 l'occasione	e	ad	entrare	gradualmente	 in	contatto	con
loro	in	modo	da	farsi	intendere	e,	col	passare	del	tempo,	poté	così	impadronirsi
del	linguaggio	che	aveva	trovato	modo	di	usare,	benché	non	fosse	un	linguaggio
ricco	come	quello	necessario	ad	un	oratore	o	a	un	filosofo.	Infatti	non	trovo	nulla
nella	Scrittura	da	cui	 si	possa	concludere,	direttamente	o	per	conseguenza,	che
ad	Adamo	siano	stati	insegnati	i	nomi	di	tutte	le	figure,	dei	numeri,	delle	misure,
dei	 colori,	 dei	 suoni,	 delle	 fantasie;	 tanto	 meno	 i	 nomi	 di	 parole	 e	 di
proposizioni,	 come	 "generale,	 speciale,	 affermativo,	 negativo,	 interrogativo,
ottativo,	 infinitivo",	 che	 sono	 tutti	 utili;	 e	 meno	 ancora	 i	 nomi	 di	 "entità,
intenzionalità,	quiddità"	e	altre	parole	prive	di	significato	della	Scuola.

Tutto	 il	 linguaggio	 acquisito	 e	 accresciuto	 da	Adamo	 e	 dalla	 sua	 posterità
venne	però	di	nuovo	perduto	nella	Torre	di	Babele,	quando	ogni	uomo	fu	colpito



dalla	 mano	 di	 Dio	 per	 la	 sua	 ribellione	 con	 l'oblio	 del	 linguaggio	 primitivo.
Poiché	 furono	 perciò	 costretti	 a	 disperdersi	 in	 varie	 parti	 del	 mondo,	 dovette
accadere	necessariamente	che	 l'attuale	diversità	delle	 lingue	derivasse	a	poco	a
poco	da	questi	stessi	uomini	nel	modo	che	insegnò	loro	il	bisogno,	padre	di	ogni
invenzione;	e	col	passare	del	tempo	divennero	ovunque	più	ricche.

L'uso	generale	del	discorso	consiste	nel	trasferire	un	nostro	discorso	mentale
in	un	discorso	verbale,	ovvero	la	serie	dei	nostri	pensieri	in	una	serie	di	parole,
in	vista	di	due	vantaggi.	Il	primo	è	la	registrazione	delle	conseguenze	dei	nostri
pensieri,	che	tendono	a	sfuggire	alla	memoria	e	a	imporci	una	nuova	fatica,	ma
possono	essere	richiamati	attraverso	le	parole	con	le	quali	sono	stati	connotati.	Il
primo	uso	dei	 nomi	 sta	dunque	nel	 servire	 come	 "contrassegni"	o	 "note"	della
reminiscenza.	L'altro	uso	consiste,	se	molte	persone	adoperano	le	stesse	parole,
nel	trasmettersi	reciprocamente,	attraverso	la	connessione	e	l'ordine	delle	parole,
ciò	 che	 esse	 concepiscono	 o	 pensano	 di	 ogni	 questione	 e	 anche	 ciò	 che
desiderano,	 temono	 o	 per	 cui	 nutrono	 qualche	 altra	 passione.	 In	 questo	 uso	 le
parole	si	chiamano	"segni".	Usi	particolari	del	discorso	sono	i	seguenti:	primo,
registrare	 ciò	 che	 per	mezzo	 del	 pensiero	 conosciamo	 come	 causa	 di	 qualche
cosa	presente	o	passata	e	ciò	che	troviamo	che	le	cose	presenti	o	passate	possono
produrre	o	rendere	effettivo.	Si	tratta,	in	conclusione,	dell'acquisizione	delle	arti.
Il	 secondo	 uso	 particolare	 del	 discorso	 consiste	 nel	 comunicare	 ad	 altri	 la
conoscenza	che	abbiamo	raggiunto,	cioè	consigliarsi	e	 istruirsi	 reciprocamente.
Il	 terzo	uso	sta	nel	render	noti	ad	altri	 le	nostre	volizioni	e	 i	nostri	propositi	 in
modo	da	prestarci	aiuto	reciproco.	In	quarto	luogo,	il	discorso	può	offrire	piacere
e	 diletto	 a	 noi	 e	 agli	 altri	 attraverso	 il	 gioco	 innocente	 delle	 parole	 fatto	 per
piacere	o	per	ornamento.

A	questi	usi	corrispondono	anche	quattro	abusi.	Il	primo	verifica	quando	gli
uomini	 registrano	 i	 loro	 pensieri	 in	 modo	 discorso	 errato	 per	 l'incostanza	 del
significato	attribuito	alle	loro	parole	con	la	conseguenza	di	registrare	come	loro
concezioni	 cose	 che	 non	 hanno	 mai	 concepito	 e	 dunque	 di	 ingannarsi.	 Un
secondo	 abuso	 consiste	 nell'uso	 metaforico	 delle	 parole,	 ossia	 in	 un	 senso
diverso	da	quello	a	cui	sono	destinate,	col	risultato	di	ingannare	gli	altri.	Il	terzo
abuso	consiste	nel	dichiarare	con	le	parole	una	volizione	che	non	si	ha.	Il	quarto
sta	 nell'usare	 le	 parole	 per	 danneggiarsi	 reciprocamente.	 Se	 infatti	 osserviamo
che	la	natura	ha	armato	le	creature	viventi,	alcune	di	denti,	altre	di	corna	e	altre
di	mani	 per	 attaccare	un	nemico,	 è	 soltanto	un	 abuso	del	 discorso	 aggredire	 il
nemico	con	la	lingua,	a	meno	che	non	si	tratti	di	qualcuno	che	siamo	obbligati	a
governare;	allora	non	gli	si	fa	danno,	ma	lo	si	corregge	e	lo	si	emenda.

Il	modo	in	cui	il	discorso	serve	a	ricordare	la	consequenzialità	delle	cause	e
degli	effetti	consiste	nell'imporre	"nomi"	e	nel	"connetterli"	fra	loro.



Fra	i	nomi	alcuni	sono	"propri"	e	singolari	con	riferimento	ad	una	sola	cosa,
come:	"Pietro,	Giovanni,	quest'uomo,	quest'albero";	altri	sono	"comuni"	a	molte
cose,	come:	"uomo,	cavallo,	albero",	ognuno	dei	quali,	anche	se	è	un	solo	nome,
è	tuttavia	nome	di	diverse	cose	particolari	e	rispetto	alla	loro	totalità	viene	detto
un	 "universale",	 poiché	 nel	mondo	non	 esiste	 nulla	 di	 universale	 ad	 eccezione
dei	nomi.	Le	cose	nominate,	infatti,	sono	tutte	individuali	e	singolari.

Un	solo	nome	universale	viene	imposto	a	molte	cose	per	la	loro	somiglianza
in	qualche	qualità	o	accidente.	E,	mentre	un	nome	proprio	richiama	alla	mente
una	 sola	 cosa,	 gli	 universali	 ne	 richiamano	 una	 qualsiasi	 fra	 la	moltitudine	 di
quelle	cose.

Fra	i	nomi	universali	alcuni	hanno	un'estensione	maggiore,	altri	minore.	I	più
estesi	 comprendono	 i	 meno	 estesi	 e	 inoltre	 quelli	 di	 pari	 estensione	 si
comprendono	 reciprocamente.	 Il	 nome	 "corpo",	 per	 esempio,	 ha	un	 significato
più	 ampio	 del	 termine	 "uomo"	 e	 lo	 comprende.	 I	 nomi	 "uomo"	 e	 "razionale"
sono	 di	 pari	 estensione	 e	 si	 comprendono	 reciprocamente.	 Bisogna	 però
osservare	 a	 questo	 punto	 che	 per	 nome	 non	 si	 intende	 sempre,	 come	 nella
grammatica,	 una	 sola	 parola,	 ma	 a	 volte	 una	 circonlocuzione	 che	 comprende
molte	parole.	Infatti,	tutte	queste	parole,	"colui	che	osserva	le	leggi	del	suo	Paese
nelle	sue	azioni",	formano	un	solo	nome	equivalente	a	questa	sola	parola,	giusto.

Attraverso	 l'imposizione	 dei	 nomi,	 alcuni	 di	 significato	 più	 ampio,	 altri	 di
significato	più	ristretto,	noi	traduciamo	il	calcolo	sulla	concatenazione	delle	cose
immaginate	nella	mente	in	un	calcolo	sulla	concatenazione	delle	denominazioni.
Per	esempio,	se	una	persona	che	non	possieda	affatto	l'uso	del	linguaggio	(come
è	il	caso	di	chi	nasce	e	resta	completamente	sordo	e	muto)	si	pone	davanti	agli
occhi	un	triangolo	e	accanto	ad	esso	due	angoli	retti	(come	sono	gli	angoli	di	una
figura	quadrata),	può	confrontarli	con	la	riflessione	e	trovare	che	i	tre	angoli	di
quel	triangolo	sono	uguali	ai	due	angoli	retti	che	gli	stanno	accanto.	Se	però	gli
si	mostra	un	altro	 triangolo	di	 forma	diversa	 rispetto	 al	primo,	 costui	non	è	 in
grado	 di	 sapere	 senza	 una	 nuova	 riflessione	 se	 i	 tre	 angoli	 di	 quello	 sono
anch'essi	uguali	ai	due	angoli	retti.	Invece,	colui	che	possiede	l'uso	delle	parole,
osservando	che	 tale	uguaglianza	non	conseguiva	dalla	 lunghezza	dei	 lati	né	da
qualche	 altra	 particolarità	 del	 suo	 triangolo,	ma	 solo	 dal	 fatto	 che	 i	 lati	 erano
retti,	 e	 gli	 angoli	 tre,	 e	 che	 soltanto	 per	 questo	 lo	 aveva	 chiamato	 triangolo,
concluderà	con	sicurezza	e	in	forma	universale	che	tale	uguaglianza	degli	angoli
si	 trova	 in	 qualsiasi	 triangolo	 e	 registrerà	 la	 sua	 scoperta	 nei	 termini	 generali
seguenti:	Ogni	triangolo	ha	i	suoi	tre	angoli	uguali	a	due	retti.	In	questo	modo	la
concatenazione	 osservata	 in	 un	 caso	 particolare	 viene	 ad	 essere	 registrata	 e
ricordata	 come	 una	 regola	 universale,	 dispensando	 il	 nostro	 calcolo	 mentale
dalla	considerazione	del	tempo	e	del	luogo,	liberandoci	da	ogni	sforzo	mentale,



ad	eccezione	del	primo,	e	facendo	sì	che	quel	che	è	stato	trovato	vero	qui	ed	ora,
sia	vero	in	tutti	i	tempi	e	in	tutti	i	luoghi.

Tuttavia,	 l'uso	 delle	 parole	 nella	 registrazione	dei	 nostri	 pensieri	 in	 nulla	 è
tanto	evidente	come	nella	numerazione.	Uno	stolto	dalla	nascita	che	non	ha	mai
saputo	 imparare	a	memoria	 l'ordine	dei	 termini	numerali,	 come	uno,	due	e	 tre,
può	notare	ogni	rintocco	dell'orologio	e	seguirli	con	un	cenno	del	capo,	oppure
dire:	«Uno,	uno,	uno»,	ma	non	può	mai	sapere	quale	ora	l'orologio	batte.	Sembra
che	ci	 sia	 stata	un'epoca	 in	 cui	 i	 nomi	di	numeri	non	erano	 in	uso	e	 in	 cui	gli
uomini	erano	costretti	ad	applicare	le	dita	di	una	o	di	entrambe	le	mani	alle	cose
di	 cui	 volevano	 tener	 conto.	Da	 ciò	 è	 derivato	 il	 fatto	 che	 attualmente	 i	 nostri
termini	 numerali	 sono	 soltanto	 dieci	 in	 quasi	 tutte	 le	 nazioni	 (2),	 e	 in	 alcune
soltanto	 cinque,	 e	 che	 poi	 si	 ripetono.	 Se	 chi	 sa	 contare	 fino	 a	 dieci,	 recita	 i
numeri	 in	 disordine,	 si	 confonderà	 e	 non	 saprà	 quando	ha	 finito.	E	 sarà	 ancor
meno	 capace	 di	 addizionare,	 di	 sottrarre	 e	 di	 eseguire	 tutte	 le	 altre	 operazioni
aritmetiche.	Perciò	senza	le	parole	non	c'è	possibilità	di	fare	calcoli	sui	numeri	e
meno	ancora	sulle	grandezze,	sulla	velocità,	sulla	forza	e	sulle	altre	cose	 il	cui
calcolo	è	necessario	all'esistenza	o	al	benessere	dell'umanità.

Quando	due	nomi	sono	uniti	insieme	in	una	concatenazione	o	affermazione,
come	"Un	uomo	è	una	creatura	vivente",	oppure,	"Se	è	un	uomo,	è	una	creatura
vivente",	se	il	secondo	nome,	"creatura	vivente",	significa	tutto	ciò	che	il	primo
nome,	 "uomo",	 significa,	 allora	 l'affermazione	 o	 concatenazione	 è	 vera;
altrimenti	è	falsa.	Vero	e	falso	sono	infatti	attributi	del	discorso	e	non	delle	cose.
E	dove	non	esiste	discorso,	non	esistono	né	verità	né	falsità.	Può	esserci	errore
quando	ci	si	aspetta	qualcosa	che	non	accadrà	o	quando	si	sospetta	qualcosa	che
non	è	accaduto,	ma	in	nessuno	dei	due	casi	una	persona	può	venire	accusata	di
essere	falsa.

Poiché	 la	 verità	 consiste	 nell'ordinare	 correttamente	 i	 nomi	 nelle	 nostre
affermazioni,	chi	cerca	l'esattezza	della	verità,	deve	necessariamente	ricordare	a
cosa	si	 riferisce	ogni	nome	di	cui	si	serve	collocandolo	coerentemente.	 In	caso
contrario	si	troverà	impigliato	nelle	parole	come	un	uccello	nelle	panie,	che	più
si	dibatte,	più	resta	invischiato.	Perciò	nella	geometria	(la	sola	scienza	che	fino	a
questo	momento	Dio	 si	 sia	 compiaciuto	di	 concedere	 agli	 uomini)	 si	 comincia
con	 lo	 stabilire	 i	 significati	 delle	 parole,	 chiamando	 quest'operazione
"definizioni"	e	ponendole	all'inizio	del	calcolo.

Da	ciò	appare	come	sia	necessario	per	chiunque	aspiri	alla	conoscenza	vera,
esaminare	le	definizioni	degli	autori	precedenti	e	correggerle	quando	siano	state
stabilite	 con	 negligenza	 oppure	 formularle	 da	 sé.	 Gli	 errori	 nelle	 definizioni,
infatti,	si	moltiplicano	progressivamente	col	procedere	del	calcolo	e	conducono
gli	uomini	ad	assurdità	di	cui	alla	fine	si	accorgono,	ma	che	non	possono	evitare



senza	riprendere	il	calcolo	dall'inizio	in	cui	si	trova	il	fondamento	dei	loro	errori.
Ne	segue	che	coloro	che	prestano	fiducia	ai	libri	si	comportano	come	quelli	che
addizionano	 tante	 piccole	 somme	 in	 una	maggiore	 senza	 controllare	 se	 quelle
piccole	 somme	 siano	 state	 calcolate	 esattamente	 o	 no	 e	 da	 ultimo,	 quando
trovano	 l'errore	 visibile	 e	 non	mettono	 in	 dubbio	 i	 loro	 punti	 di	 partenza,	 non
sanno	come	uscirne,	ma	perdono	tempo	a	svolazzare	sui	libri	come	uccelli	che,
entrati	 dal	 camino,	 si	 trovano	 chiusi	 in	 una	 stanza	 e	 svolazzano	 verso	 la	 luce
ingannevole	dei	vetri	di	una	finestra	perché	mancano	del	buon	senso	necessario	a
considerare	 da	 dove	 sono	 entrati.	 Il	 primo	 uso	 del	 discorso	 sta	 dunque	 nella
corretta	definizione	dei	nomi,	che	è	l'acquisizione	della	scienza,	mentre	il	primo
abuso	 risiede	 nelle	 definizioni	 scorrette	 o	 nell'assenza	 di	 definizioni	 da	 cui
procedono	 tutte	 le	 dottrine	 false	 e	 assurde.	 Tale	 abuso	 riduce	 gli	 uomini	 che
ricevono	 la	 loro	 istruzione	 dall'autorità	 dei	 libri	 e	 non	 dalla	 loro	 riflessione
personale,	 ad	 un	 livello	 tanto	 inferiore	 alla	 condizione	 dell'ignorante,	 quanto
quelli	 provvisti	 di	 vera	 scienza	 ne	 sono	 al	 di	 sopra.	 L'ignoranza	 sta	 infatti	 al
centro	 fra	 la	 vera	 scienza	 e	 le	 false	 dottrine.	 La	 sensazione	 e	 l'immaginazione
naturali	non	sono	suscettibili	di	assurdità.	La	natura	in	se	stessa	non	può	errare,
ma	nella	misura	in	cui	aumenta	la	ricchezza	del	linguaggio,	gli	uomini	diventano
più	saggi	o	più	folli	di	quanto	non	lo	si	sia	comunemente.	Senza	le	lettere	non	è
possibile	diventare	eminentemente	saggi	o	(a	meno	che	non	si	abbia	la	memoria
alterata	 da	 una	 malattia	 o	 da	 un'anormale	 costituzione	 degli	 organi)
eminentemente	stolti.	Le	parole,	infatti,	sono	le	unità	di	calcolo	dei	saggi,	che	se
ne	servono	unicamente	per	calcolare,	ma	diventano	la	moneta	degli	stolti	che	le
valutano	in	base	all'autorità	di	un	Aristotele,	di	un	Cicerone	o	di	un	Tommaso	o
di	un	qualsiasi	altro	Dottore	che,	in	fondo,	è	soltanto	un	uomo.

"Soggetto	 dei	 nomi"	 è	 tutto	 ciò	 che	 può	 entrare	 o	 esser	 preso	 in
considerazione	 in	 un	 calcolo,	 sia	 per	 esser	 aggiunto	 ad	 altro	 per	 ottenere	 una
somma,	sia	per	essere	sottratto	da	altro	lasciando	un	resto.	I	Latini	chiamavano
"rationes"	 i	 conti	 monetari	 e	 "ratiocinatio"	 il	 far	 di	 conto.	 Quelle	 che	 noi
chiamiamo	 "voci"	 nelle	 fatture	 o	 nei	 libri	 contabili,	 le	 chiamavano	 "nomina",
cioè	 "nomi".	 Pare	 seguirne	 che	 abbiano	 esteso	 il	 termine	 ratio	 alla	 facoltà	 di
calcolare	 in	 tutti	 gli	 altri	 campi.	 I	 Greci	 hanno	 un	 solo	 termine,	 "logos",	 per
indicare	 sia	 il	 "discorso"	 che	 la	 "ragione",	 non	 perché	 ritenessero	 che	 non
esistesse	 discorso	 senza	 ragione,	 ma	 perché	 pensavano	 che	 non	 si	 desse
ragionamento	senza	discorso.	Chiamavano	l'atto	del	ragionare	"sillogismo",	che
significa	 sommare	 le	 conseguenze	 di	 una	 cosa	 detta	 ad	 un'altra.	 E	 poiché	 le
stesse	cose	possono	entrare	in	un	calcolo	per	diversi	accidenti,	 i	 loro	nomi,	per
mostrarne	 la	 diversità,	 sono	 variamente	 formulati	 e	 diversificati.	 La	 differenza
dei	nomi	può	ridursi	a	quattro	categorie	generali.



In	 primo	 luogo,	 una	 cosa	 può	 entrare	 in	 un	 calcolo	 come	materia	 o	 corpo,
come	vivente,	sensibile,	razionale,	calda,	fredda,	mossa,	in	quiete,	 tutti	nomi	ai
quali	 si	 connette	 il	 termine	 materia	 o	 corpo,	 dato	 che	 sono	 tutti	 nomi	 della
materia.

In	secondo	luogo,	una	cosa	può	entrare	o	essere	presa	in	considerazione	in	un
calcolo	per	un	accidente	o	una	qualità	che	riteniamo	le	appartenga,	come	l'essere
mossa,	l'essere	lunga	tanto,	l'essere	calda,	eccetera.	In	questo	caso	noi	facciamo
del	nome	della	cosa	stessa,	con	una	piccola	modificazione	o	forzatura,	un	nome
per	 l'accidente	 che	 consideriamo.	Al	 posto	 di	 "vivente",	 inseriamo	 nel	 calcolo
"vita",	 in	 luogo	 di	 "mosso",	 "movimento",	 di	 "caldo",	 "calore",	 di	 "lungo",
"lunghezza",	 e	 così	 via.	 Tutti	 questi	 nomi	 sono	 i	 nomi	 degli	 accidenti	 e	 delle
proprietà	per	le	quali	una	materia	o	un	corpo	(3)	si	distinguono	da	un	altro	e	sono
chiamati	"nomi	astratti"	perché	sono	separati	(non	dalla	materia,	ma)	dal	calcolo
sulla	materia.

In	terzo	luogo,	inseriamo	nel	calcolo	le	proprietà	dei	nostri	corpi	grazie	alle
quali	 facciamo	 questa	 distinzione,	 come,	 quando	 una	 cosa	 è	 vista	 da	 noi,	 non
calcoliamo	la	cosa	stessa	ma	la	visione,	il	colore,	l'idea	di	essa	nella	fantasia	e,
quando	 una	 cosa	 è	 udita,	 noi	 calcoliamo	 soltanto	 l'udire,	 o	 il	 suono	 che	 è	 il
nostro	fantasma	o	concetto	della	cosa	attraverso	l'orecchio;	e	questi	sono	nomi	di
fantasmi.

In	 quarto	 luogo,	 inseriamo	 nel	 conto,	 consideriamo	 e	 imponiamo	 nomi	 ai
nomi	stessi	e	ai	discorsi.	Infatti,	"generale,	universale,	speciale,	equivoco"	sono
nomi	di	nomi.	"Affermazione,	interrogazione,	comando,	narrazione,	sillogismo,
sermone,	orazione",	e	molti	altri	di	questo	tipo	sono	nomi	di	discorsi.	Questa	è
l'intera	varietà	dei	nomi	positivi	che	vengono	imposti	per	designare	qualcosa	che
esiste	in	natura	o	può	essere	immaginato	dalla	mente	dell'uomo,	come	i	corpi	che
esistono	o	di	cui	si	può	concepire	l'esistenza	o	le	proprietà	dei	corpi	che	esistono
o	possono	essere	immaginate	esistenti,	oppure	i	termini	e	il	discorso.

Ci	sono	anche	altri	nomi,	chiamati	"negativi",	che	sono	note	per	significare
che	un	termine	non	è	 il	nome	della	cosa	 in	questione,	come	i	 termini	seguenti:
"niente,	 nessuno,	 infinito,	 non	 insegnabile,	 tre	 meno	 quattro"	 e	 simili,	 che
tuttavia	 si	 usano	 nel	 calcolo	 o	 nella	 correzione	 del	 calcolo	 e	 richiamano	 alla
mente	le	nostre	riflessioni	passate,	pur	non	essendo	nomi	di	qualcosa,	perché	ci
inducono	a	rifiutare	l'uso	scorretto	dei	nomi.

Tutti	gli	altri	nomi	sono	soltanto	suoni	privi	di	significato	e	sono	di	due	tipi.
Il	 primo	 tipo	 comprende	 i	 termini	 nuovi	 il	 cui	 significato	 non	 è	 ancora	 stato
spiegato	 da	 una	 definizione.	 Gli	 Scolastici	 e	 i	 filosofi	 con	 le	 idee	 confuse	 ne
hanno	coniati	in	abbondanza.

L'altro	tipo	comprende	termini	in	cui	un	nome	si	compone	di	due	nomi	i	cui



significati	 sono	 contraddittori	 e	 incompatibili,	 come,	 per	 esempio,	 un	 "corpo
incorporeo"	 o,	 che	 è	 lo	 stesso,	 una	 "sostanza	 incorporea"	 e	molti	 altri.	 Infatti,
tutte	 le	volte	che	un'affermazione	è	falsa,	 i	due	nomi	di	cui	è	composta,	 riuniti
insieme	a	formarne	uno	solo,	non	significano	assolutamente	nulla.	Per	esempio,
se	 dire	 che	 "un	 quadrilatero	 è	 rotondo"	 è	 un'affermazione	 falsa,	 il	 termine
"quadrilatero	 rotondo"	 non	 significa	 nulla,	 ma	 è	 un	 puro	 suono.	 Allo	 stesso
modo,	se	è	falso	affermare	che	la	virtù	può	essere	infusa	o	ispirata	qua	e	 là,	 le
parole	"virtù	 infusa,	virtù	 ispirata"	sono	assurde	e	prive	di	significato	come	un
"quadrilatero	 rotondo".	 Perciò	 difficilmente	 si	 incontrerà	 un	 termine	 privo	 di
senso	 e	 di	 significato	 che	 non	 sia	 formato	 da	 qualche	 nome	 latino	 o	 greco.
Raramente	 un	 francese	 sente	 chiamare	 il	 nostro	 Salvatore	 con	 il	 nome	 di
"Parole",	ma	spesso	col	nome	di	"Verbo".

Eppure	 "Verbo"	 e	 "Parole"	 differiscono	 solo	 per	 il	 fatto	 che	uno	 è	 latino	 e
l'altro	francese.

Quando	 una	 persona,	 ascoltando	 un	 discorso,	 pensa	 ciò	 che	 le	 parole	 del
discorso	e	la	loro	connessione	sono	ordinate	e	istituite	a	significare,	si	dice	allora
che	 lo	 intende.	 L'"intelligenza",	 infatti,	 non	 è	 altro	 che	 la	 concezione	 causata
dalla	parola.	E	dunque,	se	il	discorso	è	peculiare	all'uomo	(come	lo	è,	per	quanto
ne	so),	allora	lo	è	anche	l'intelligenza.	Per	questo	non	può	esserci	intelligenza	di
affermazioni	 assurde	 e	 false	 nel	 caso	 in	 cui	 siano	 universali,	 anche	 se	 molti
credono	di	intenderle	quando	non	fanno	altro	che	ripetere	le	parole	sottovoce	o
impararle	a	memoria.

Dei	 tipi	 di	 discorso	 che	 esprimono	 gli	 appetiti,	 le	 avversioni	 e	 le	 passioni
della	 mente	 umana	 e	 del	 loro	 uso	 ed	 abuso,	 parlerò	 dopo	 aver	 discorso	 delle
passioni.

I	 nomi	 delle	 cose	 che	 provocano	 delle	 affezioni,	 che	 cioè	 piacciono	 o
dispiacciono,	 sono	di	 significato	 "incostante"	nelle	 conversazioni	 comuni	degli
uomini,	 perché	 non	 tutti	 provano	 la	 stessa	 affezione	 nei	 confronti	 della
medesima	cosa	e	nemmeno	la	stessa	persona	la	prova	ogni	volta.	Poiché	tutti	 i
nomi	vengono	imposti	per	significare	i	nostri	concetti	e	tutte	le	nostre	affezioni
non	sono	altro	che	concetti,	quando	concepiamo	le	stesse	cose	in	modo	diverso,
è	difficilmente	evitabile	di	dar	loro	nomi	differenti.	Infatti,	anche	se	la	natura	di
ciò	 che	 concepiamo	 è	 la	 stessa,	 tuttavia	 la	 differenza	 della	 nostra	 ricezione	 in
rapporto	 alla	 diversa	 costituzione	 del	 corpo	 e	 ai	 pregiudizi	 dell'opinione,
imprime	a	 tutto	una	coloritura	delle	nostre	differenti	passioni.	Perciò	nel	corso
del	 ragionamento	occorre	 fare	attenzione	alle	parole	che,	oltre	 al	 significato	di
quanto	immaginiamo	sulla	loro	natura,	ne	possiedono	anche	un	altro	che	dipende
dalla	natura,	dalla	disposizione	e	dall'interesse	di	chi	parla.	E'	il	caso	dei	nomi	di
virtù	e	vizi.	Qualcuno	infatti	chiama	"saggezza"	ciò	che	un	altro	chiama	"paura",



o	"crudeltà"	ciò	che	un	altro	chiama	"giustizia",	o	"prodigalità"	ciò	che	un	altro
chiama	 magnanimità",	 o	 "solennità"	 ciò	 che	 un	 altro	 chiama	 "stupidità,
eccetera".	Di	conseguenza,	nomi	di	questo	tipo	non	possono	mai	costituire	i	veri
fondamenti	 di	 nessun	 ragionamento,	 non	 più	 di	 quanto	 possano	 esserlo	 le
metafore	e	i	tropi	del	discorso.	Questi	ultimi,	però,	sono	meno	pericolosi	perché
dichiarano	la	loro	incostanza,	cosa	che	gli	altri	non	fanno.

	
	



Capitolo	quinto.

LA	RAGIONE	E	LA	SCIENZA.
	
	
Quando	una	persona	 ragiona,	 non	 fa	 altro	 che	 concepire	una	 somma	 totale

risultante	 dall'addizione	 di	 parti	 o	 un	 resto	 derivante	 dalla	 sottrazione	 di	 una
somma	 da	 un'altra.	 Fare	 la	 stessa	 cosa	 con	 le	 parole	 significa	 concepire	 in
successione	conseguente	i	nomi	di	tutte	le	parti	fino	al	nome	dell'intero	oppure	il
nome	 dell'intero	 e	 di	 una	 parte	 fino	 al	 nome	 dell'altra	 parte.	 Anche	 se,
relativamente	 a	 certi	 oggetti	 (come	 i	 numeri),	 oltre	 all'addizione	 e	 alla
sottrazione,	si	parla	di	altre	operazioni,	quali	il	moltiplicare	e	il	dividere,	queste
sono	 la	 stessa	 cosa,	 perché	 la	 moltiplicazione	 non	 è	 altro	 che	 addizionare
insieme	cose	uguali	e	la	divisione	non	è	altro	che	sottrarre	una	cosa	tante	volte
quante	è	possibile.	Queste	operazioni	non	riguardano	soltanto	i	numeri	ma	ogni
specie	 di	 oggetti	 che	 possano	 essere	 addizionati	 e	 sottratti	 gli	 uni	 dagli	 altri.
Come	 gli	 aritmetici	 insegnano	 l'addizione	 e	 la	 sottrazione	 con	 riferimento	 ai
numeri,	così	i	geometri	insegnano	la	stessa	cosa	in	ordine	alle	linee,	alle	figure
(solide	 e	 piane),	 agli	 angoli,	 alle	 proporzioni,	 ai	 tempi,	 ai	 gradi	 di	 velocità,	 di
forza,	 di	 potenza,	 e	 così	 via;	 lo	 stesso	 insegnano	 i	 logici	 a	 proposito	 della
successione	 dei	 termini,	 addizionando	 due	 nomi	 per	 ottenere	 un'affermazione,
due	 affermazioni	 per	 ottenere	 un	 sillogismo	 e	 più	 sillogismi	 per	 formare	 una
dimostrazione;	 dalla	 somma	 o	 dalla	 conclusione	 di	 un	 sillogismo	 sottraggono
una	proposizione	per	 trovare	 l'altra.	Gli	scrittori	politici	addizionano	 i	patti	per
trovare	 i	doveri	degli	uomini	e	 i	giuristi	 sommano	 le	 leggi	e	 i	 fatti	per	 trovare
cosa	sia	giusto	e	 ingiusto	nelle	azioni	dei	singoli.	 In	conclusione,	 in	qualunque
campo	in	cui	c'è	spazio	per	l'addizione	e	per	la	sottrazione,	c'è	spazio	anche	per
la	ragione	e	dove	non	c'è	posto	per	le	prime,	la	ragione	non	ha	nulla	da	fare.

A	 partire	 da	 tutto	 questo	 è	 possibile	 definire,	 ossia	 determinare	 che	 cosa
intendiamo	significare	col	 termine	ragione	se	 la	consideriamo	una	facoltà	della
mente.	 In	 questo	 senso,	 infatti,	 la	 RAGIONE	 non	 è	 altro	 che	 il	 calcolo	 (cioè
l'addizionare	 e	 il	 sottrarre)	 delle	 conseguenze	 dei	 nomi	 generali	 che	 sono	 stati
stabiliti	 di	 comune	 accordo	 per	 notare	 e	 significare	 i	 nostri	 pensieri.	 Uso	 il
termine	 "notare"	 quando	 compiamo	 il	 calcolo	 per	 noi	 stessi,	 e	 il	 termine
"significare"	 quando	 dimostriamo	o	 sottoponiamo	 all'approvazione	 degli	 altri	 i



nostri	calcoli.
Come	 è	 inevitabile	 nel	 campo	 dell'aritmetica	 che	 chi	 ha	 con	 essa	 scarsa

familiarità	 commetta	 errori	 e	 faccia	 calcoli	 sbagliati,	 cosa	 che	 può	 spesso
accadere	 anche	 ai	 professori,	 così	 anche	 in	 ogni	 altro	 ambito	 di	 ragionamento
possono	ingannarsi	e	inferire	conclusioni	false	perfino	i	più	abili,	i	più	attenti	e	i
più	pratici.	Non	che	 la	 ragione	 in	se	stessa	non	sia	sempre	retta	 ragione	e	che,
allo	stesso	modo,	l'aritmetica	non	sia	un'arte	certa	ed	infallibile.	Il	fatto	è	che	la
ragione	di	uno	o	di	un	qualsivoglia	numero	di	uomini	non	 fornisce	 la	certezza
più	 di	 quanto	 non	 debba	 ritenersi	 correttamente	 calcolato	 un	 conto	 perché	 un
gran	numero	di	persone	lo	ha	approvato	all'unanimità.	E	perciò,	come	quando	c'è
una	 controversia	 a	 proposito	 di	 un	 conto,	 le	 parti	 devono	 stabilire	 di	 comune
accordo	 come	 retta	 ragione	 la	 ragione	 di	 un	 arbitro	 o	 di	 un	 giudice	 alla	 cui
sentenza	 si	 atterranno	 entrambe,	 se	 non	 vogliono	 correre	 il	 rischio	 che	 la
controversia	 passi	 a	 vie	 di	 fatto	 o	 rimanga	 indecisa	 in	 mancanza	 di	 una	 retta
ragione	costituita	dalla	natura,	così	è	anche	nelle	discussioni	di	ogni	altro	genere.
Quando	coloro	che	si	ritengono	più	saggi	di	tutti	gli	altri	reclamano	e	invocano
come	giudice	la	retta	ragione,	cercando	unicamente	di	decidere	le	questioni	con
la	 loro	 sola	 ragione	 ad	 esclusione	 di	 quella	 degli	 altri,	 producono	 un	 fatto
altrettanto	 intollerabile	 nella	 società	 umana	 quanto	 lo	 è	 nel	 gioco,	 dopo
l'estrazione	della	briscola,	usare	come	briscola	ogni	momento	il	colore	di	cui	si
ha	 il	maggior	numero	di	 carte	 in	mano.	Costoro,	 infatti,	 vogliono	 soltanto	 che
nelle	 loro	controversie	 sia	accolta	come	 retta	 ragione	qualsiasi	passione	da	cui
sono	dominati,	rivelando	così	la	loro	mancanza	di	retta	ragione	proprio	perché	la
pretendono.

L'uso	e	il	fine	della	ragione	non	consistono	nel	trovare	la	somma	e	la	verità
di	una	o	più	conseguenze	lontane	dalle	prime	definizioni	e	dai	significati	stabiliti
per	i	nomi,	ma	consistono	piuttosto	nel	cominciare	da	questi,	procedendo	poi	da
una	conseguenza	all'altra.	Infatti,	non	può	darsi	certezza	dell'ultima	conclusione
senza	 la	certezza	di	 tutte	 le	affermazioni	e	 le	negazioni	 sulle	quali	essa	è	 stata
fondata	e	inferita.	E'	un	caso	simile	a	quello	di	un	capofamiglia	che,	ricevendo
un	 rendiconto,	 riunisca	 le	 somme	 di	 tutte	 le	 note	 di	 spesa	 in	 una	 sola	 somma
senza	controllare	come	è	stata	ottenuta	 la	somma	di	ogni	nota	da	coloro	che	le
hanno	messe	in	conto	e	senza	sapere	per	cosa	paga.	Non	ne	riceve	un	vantaggio
maggiore	che	se	accettasse	il	conto	nel	suo	complesso,	fidando	nella	capacità	e
nell'onestà	di	 tutti	quelli	che	gli	presentano	conti.	Così	anche	nel	ragionamento
su	 tutti	 gli	 altri	 oggetti,	 chi	 accoglie	 delle	 conclusioni	 per	 la	 fiducia	 che	 ha
nell'autore	 senza	 farle	 discendere	 dalle	 prime	 voci	 di	 ogni	 calcolo	 (che	 sono	 i
significati	dei	nomi	stabiliti	dalle	definizioni),	perde	il	suo	tempo	e	non	conosce
nulla,	ma	si	limita	a	credere.



Si	chiama	ERRORE,	e	ad	esso	sono	soggette	anche	le	persone	più	sagge,	il
caso	in	cui	si	fa	un	calcolo	senza	servirsi	dei	termini,	cosa	possibile	per	oggetti
particolari	 (come	 quando,	 alla	 vista	 di	 qualcosa,	 si	 ipotizza	 ciò	 che	 l'ha
probabilmente	preceduto	o	probabilmente	 lo	seguirà),	se	non	segue	quel	che	si
era	creduto	probabile	che	seguisse	oppure	se	non	c'è	stato	in	precedenza	quel	che
si	 era	 creduto	 probabile	 che	 precedesse	 l'oggetto	 in	 questione.	 Quando	 però
ragioniamo	 con	 termini	 di	 significato	 generale	 e	 arriviamo	 ad	 un'inferenza
generale	 falsa,	 benché	 questo	 procedimento	 venga	 comunemente	 chiamato
errore,	 si	 tratta	 piuttosto	 di	 un'ASSURDITA'	 o	 di	 un	 discorso	 privo	 di	 senso.
Errare	 infatti	 significa	 soltanto	 ingannarsi	 nel	 presumere	 che	 qualcosa	 sia
accaduto	in	passato	o	debba	avvenire,	qualcosa	di	cui	non	era	tuttavia	possibile
scoprire	l'impossibilità,	anche	se	non	è	accaduto	in	passato	e	non	si	verificherà	in
futuro.	 Quando	 invece	 pronunciamo	 un'asserzione	 generale,	 non	 possiamo
concepirla	come	possibile,	a	meno	che	essa	sia	vera.	Ecco	perché	qualifichiamo
come	 "assurdi,	 insignificanti,	 privi	 di	 senso"	 i	 termini	 di	 cui	 non	 concepiamo
altro	che	il	suono.	Di	conseguenza,	se	qualcuno	mi	parlasse	di	un	"quadrilatero
rotondo",	o	di	"accidenti	del	pane	nel	formaggio",	o	di	"sostanze	immateriali",	o
di	un	"suddito	libero",	di	una	"volontà	libera",	o	di	qualunque	altra	cosa	"libera",
se	non	nel	 senso	di	 essere	 libero	dall'ostacolo	di	un'opposizione,	non	direi	 che
costui	 fosse	 in	 errore,	 ma	 che	 le	 sue	 parole	 sono	 prive	 di	 significato,	 cioè
assurde.

Ho	affermato	più	 sopra	 (nel	Cap.	2)	 che	 l'uomo	è	 superiore	 a	 tutti	 gli	 altri
animali	 per	 la	 facoltà	 che	 possiede,	 quando	 ha	 concepito	 una	 cosa	 qualunque,
d'essere	in	grado	di	indagarne	le	conseguenze	e	gli	effetti	che	potrebbe	ricavarne.
Aggiungo	ora	quest'altro	grado	della	stessa	superiorità,	consistente	nel	fatto	che
per	mezzo	 delle	 parole	 l'uomo	 è	 capace	 di	 ridurre	 le	 conseguenze	 che	 trova	 a
regole	 generali,	 chiamate	 "teoremi"	 o	 "aforismi",	 che	 è	 dunque	 capace	 di
ragionare	o	di	calcolare	non	solo	sui	numeri	ma	 in	 tutti	gli	altri	generi	di	cose
che	siano	suscettibili	di	essere	addizionate	o	sottratte	l'una	dall'altra.

Questo	privilegio	è	tuttavia	bilanciato	da	un	altro:	quello	dell'assurdità	a	cui
non	è	soggetta	alcuna	creatura	vivente	ad	eccezione	dell'uomo.	E	fra	gli	uomini
vi	sono	esposti	più	di	chiunque	altro	coloro	che	professano	la	filosofia.	E'	infatti
verissimo	 quello	 che	 Cicerone	 dice	 di	 loro	 in	 qualche	 luogo,	 che	 non	 ci	 può
essere	niente	di	tanto	assurdo	da	non	essere	rintracciabile	nei	libri	dei	filosofi.	E
la	 ragione	è	evidente:	nessuno	di	 loro	comincia	 il	 ragionamento	partendo	dalle
definizioni	o	dalle	spiegazioni	dei	nomi	che	è	in	procinto	di	usare.	Tale	metodo	è
stato	 usato	 soltanto	 nella	 geometria	 le	 cui	 conclusioni	 sono	 perciò	 diventate
indiscutibili.

1.	 Attribuisco	 la	 prima	 causa	 delle	 conclusioni	 assurde	 alla	 mancanza	 di



metodo,	 cioè	 al	 fatto	 che	 non	 si	 comincia	 il	 ragionamento	 a	 partire	 dalle
definizioni,	 ossia	 dai	 significati	 stabiliti,	 come	 se	 si	 potesse	 far	 di	 conto	 senza
conoscere	il	valore	dei	termini	numerali	"uno",	"due"	e	"tre".

E	poiché	tutti	i	corpi	entrano	nel	calcolo	per	considerazioni	diverse	(che	ho
menzionato	 nel	 capitolo	 precedente)	 alle	 quali	 vengono	 assegnati	 nomi
differenti,	 diverse	 assurdità	 procedono	 dalla	 confusione	 e	 dalla	 scorretta
connessione	dei	loro	nomi	nelle	asserzioni.	Di	conseguenza,

2.	 attribuisco	 la	 seconda	 causa	 delle	 asserzioni	 assurde	 all'imposizione	 di
nomi	 di	 corpi	 agli	 accidenti,	 o	 di	 accidenti	 ai	 corpi,	 come	 fanno	 coloro	 che
affermano:	 "la	 fede	 è	 infusa"	 o	 "ispirata",	 quando	 nulla	 può	 essere	 versato	 o
spirato	in	qualcosa,	se	non	è	corporeo,	e	che	affermano:	l'estensione	è	un	corpo;	i
fantasmi	sono	spiriti,	eccetera;

3.	 imputo	 la	 terza	 causa	 all'attribuzione	 dei	 nomi	 degli	 accidenti	 di	 corpi
esterni	 al	 nostro	 agli	 accidenti	 dei	 nostri	 stessi	 corpi,	 come	 fanno	 coloro	 che
affermano:	il	colore	è	nel	corpo;	il	suono	è	nell'orecchio,	eccetera;

4.	attribuisco	la	quarta	causa	al	dare	nomi	di	corpi	a	nomi	o	a	discorsi,	come
fa	 chi	 afferma	 che	 "esistono	 cose	 universali",	 che	 "una	 creatura	 vivente	 è	 un
genere	o	una	cosa	generale",	eccetera;

5.	 imputo	 la	quinta	all'attribuzione	dei	nomi	di	accidenti	a	nomi	e	discorsi,
come	 fa	 chi	 asserisce:	 "la	 natura	 di	 una	 cosa	 è	 la	 sua	 definizione;	 l'ordine
impartito	da	una	persona	è	la	sua	volontà",	e	così	via;

6.	ascrivo	 la	sesta	causa	all'uso	di	metafore,	 tropi	e	altre	figure	retoriche	 in
luogo	 di	 termini	 propri.	 Infatti,	 benché	 sia	 legittimo	 dire,	 per	 esempio,	 nel
discorso	 comune:	 "la	 strada	va	o	 conduce	qua	o	 là;	 il	 proverbio	dice	questo	o
quello"	(mentre	le	strade	non	possono	andare,	né	i	proverbi	parlare),	tuttavia	nel
calcolo	e	nella	ricerca	della	verità	un	linguaggio	di	questo	tipo	non	deve	essere
ammesso;

7.	attribuisco	la	settima	causa	ai	nomi	che	non	significano	nulla,	ma	vengono
ricevuti	 e	 imparati	 a	 memoria	 dalle	 Scuole,	 come	 "ipostatico,	 transustanziato,
consustanziato,	eterno	presente",	e	l'analogo	gergo	degli	Scolastici.

Chi	 è	 capace	 di	 evitare	 queste	 cose,	 non	 cadrà	 facilmente	 in	 qualche
assurdità,	a	meno	che	ciò	avvenga	per	la	lunghezza	di	un	calcolo	in	cui	può	forse
dimenticare	ciò	che	è	venuto	prima,	perché	tutti	gli	uomini	ragionano	per	natura
allo	stesso	modo	e	bene,	se	hanno	dei	buoni	principi.	Chi	infatti	è	così	stupido	da
commettere	un	errore	in	geometria	e	da	persistervi,	se	un	altro	glielo	fa	notare?

Da	 ciò	 appare	 che	 la	 ragione	 non	 è	 nata	 con	 noi	 come	 la	 sensazione	 e	 la
memoria	e	non	si	acquisisce	soltanto	per	esperienza	come	la	prudenza,	ma	la	si
consegue	 con	 l'industria,	 cominciando	 con	 la	 corretta	 attribuzione	 dei	 nomi	 e
impadronendosi	successivamente	di	un	metodo	buono	e	ordinato	nel	procedere



dagli	 elementi,	 che	 sono	 i	 nomi,	 alle	 asserzioni	 che	 risultano	 dalla	 loro
connessione,	 e	 ai	 sillogismi,	 che	 sono	 connessioni	 di	 asserzioni,	 fino	 a
raggiungere	 la	 conoscenza	 di	 tutte	 le	 conseguenze	 dei	 nomi	 che	 appartengono
all'argomento	 in	questione;	e	questo	è	ciò	che	gli	uomini	chiamano	SCIENZA.
Mentre	la	sensazione	e	la	memoria	sono	soltanto	conoscenza	del	fatto,	che	è	cosa
passata	 e	 irrevocabile,	 la	 scienza	 è	 la	 conoscenza	 delle	 conseguenze,	 della
dipendenza	 di	 un	 fatto	 da	 un	 altro.	 Per	 suo	 mezzo,	 muovendo	 da	 quanto
possiamo	 fare	 al	 presente,	 sappiamo	 come	 fare	 qualcosa	 d'altro	 quando	 lo
vorremo,	o	qualcosa	di	 simile	 in	un	altro	momento.	 Infatti,	vedendo	come	una
cosa	si	produce,	per	quali	cause	e	in	quale	modo,	impariamo	(1)	come	produrre
effetti	simili	quando	vengano	in	nostro	potere	cause	simili.

Di	conseguenza,	i	bambini	non	sono	in	alcun	modo	dotati	di	ragione	fino	a
che	non	hanno	acquisito	l'uso	del	linguaggio,	ma	sono	detti	creature	ragionevoli
per	 la	 visibile	 possibilità	 di	 avere	 l'uso	 della	 ragione	 in	 un	 tempo	 futuro.	 La
maggior	parte	delle	persone	poi,	pur	possedendo	in	una	certa	misura	l'uso	della
ragione,	 come	 nel	 saper	 usare	 i	 numeri	 fino	 a	 un	 certo	 livello,	 ne	 fa	 tuttavia
scarso	 uso	 nella	 vita	 corrente,	 in	 cui	 alcuni	 si	 governano	meglio,	 altri	 peggio,
secondo	 le	 loro	 diverse	 esperienze,	 la	 loro	 prontezza	 di	 memoria	 e	 le	 loro
inclinazioni	a	fini	differenti,	ma	soprattutto	secondo	la	buona	o	cattiva	fortuna	e
in	dipendenza	dai	loro	reciproci	errori.	Infatti,	sono	tanto	lontani	dalla	scienza	e
(2)	 dall'avere	 regole	 certe	 per	 le	 loro	 azioni,	 che	 non	 sanno	 di	 cosa	 si	 tratti.
Hanno	 creduto	 che	 la	 geometria	 fosse	 un'arte	 magica	 (3)	 e,	 quanto	 alle	 altre
scienze,	 coloro	 che	 non	 ne	 hanno	 appreso	 le	 origini	 e	 almeno	 qualche	 tappa
successiva	in	modo	da	comprendere	come	sono	state	acquisite	e	generate,	sono
in	questo	 simili	 ai	bambini	che	non	hanno	nessuna	 idea	della	generazione	e	ai
quali	le	donne	fanno	credere	che	i	loro	fratelli	e	le	loro	sorelle	non	siano	nati,	ma
siano	stati	trovati	in	giardino.

Coloro	che	non	possiedono	la	scienza	sono	tuttavia	in	una	posizione	migliore
e	più	dignitosa,	con	la	loro	prudenza	naturale,	rispetto	a	chi,	ragionando	male	e
prestando	 fede	 a	 chi	 ragiona	 in	 modo	 errato,	 formula	 regole	 generali	 false	 o
assurde.	 L'ignoranza	 delle	 cause	 e	 delle	 regole	 non	 fa	 allontanare	 gli	 uomini
dalla	retta	via	quanto	l'affidarsi	a	regole	false	e	il	considerare	cause	delle	proprie
aspirazioni	quelle	che	non	lo	sono	e	producono	piuttosto	il	contrario.

Per	concludere,	 la	 luce	delle	menti	umane	sono	 i	 termini	chiari,	 selezionati
preliminarmente	 attraverso	 definizioni	 esatte	 e	 purgati	 dall'ambiguità.	 La
"ragione"	è	il	"cammino",	la	crescita	della	"scienza"	è	la	"strada"	e	il	vantaggio
dell'umanità	 è	 il	 "fine".	Al	 contrario,	 le	metafore	 e	 le	 parole	 ambigue	 e	 senza
senso	 sono	 come	 "ignes	 fatui";	 ragionare	 su	 queste	 equivale	 a	 perdersi	 fra
innumerevoli	 assurdità	 e	 il	 loro	 risultato	 sono	 la	 contesa,	 la	 sedizione	 o	 il



disprezzo.
Come	la	prudenza	è	costituita	da	molta	esperienza,	così	dal	possesso	di	molta

scienza	 deriva	 la	 sapienza.	Generalmente	 noi	 le	 indichiamo	 entrambe	 col	 solo
nome	 di	 saggezza,	 ma	 i	 Latini	 distinguevano	 sempre	 fra	 "prudentia"	 e
"sapientia",	 attribuendo	 la	 prima	 all'esperienza	 e	 la	 seconda	 alla	 scienza.	 Per
rendere	più	chiara	questa	differenza,	supponiamo	che	esista	un	uomo	dotato	di
uno	straordinario	talento	naturale	e	di	destrezza	nel	maneggiare	le	armi	e	che	ve
ne	sia	un	altro	il	quale,	oltre	alla	destrezza,	abbia	acquisito	scienza	dei	punti	in
cui	può	colpire	o	essere	colpito	dal	suo	avversario	in	ogni	posizione	di	guardia
possibile.	L'abilità	del	primo	 starebbe	all'abilità	del	 secondo	come	 la	prudenza
alla	 sapienza.	 Entrambe	 sono	 utili,	 ma	 la	 seconda	 è	 infallibile.	 Coloro	 che,
invece,	 confidando	 unicamente	 nell'autorità	 dei	 libri,	 seguono	 ciecamente	 i
ciechi,	 sono	 simili	 a	 colui	 che,	 fidandosi	 delle	 false	 regole	 del	 maestro	 di
scherma,	 si	 getta	 con	 presunzione	 contro	 un	 avversario	 che	 lo	 ucciderà	 o	 lo
sconfiggerà.

Alcuni	 segni	 della	 scienza	 sono	 certi	 ed	 infallibili,	 altri	 incerti.	 Sono	 certi
quando	chi	pretende	di	avere	scienza	di	qualcosa,	è	in	grado	di	insegnarla,	cioè
di	dimostrarne	con	chiarezza	 la	verità	ad	un'altra	persona.	Sono	 incerti	quando
solo	 qualche	 evento	 particolare	 risponde	 alla	 sua	 pretesa	 e	 in	 più	 occasioni	 si
confermano	quali	dovrebbero	essere	a	suo	giudizio.	I	segni	della	prudenza	sono
tutti	 incerti	 perché	 è	 impossibile	 osservare	 attraverso	 l'esperienza	 e	 ricordare
tutte	 le	 circostanze	 che	 possono	 modificare	 il	 risultato.	 E'	 però	 un	 segno	 di
stoltezza,	 generalmente	 bollato	 col	 nome	 di	 pedanteria,	 rinunciare	 alla	 propria
capacità	naturale	di	giudizio	per	 lasciarsi	guidare	da	affermazioni	generali	 lette
negli	 autori,	 ed	 esposte	 a	 molte	 eccezioni,	 in	 ogni	 questione	 in	 cui	 non	 sia
possibile	 procedere	 secondo	 una	 scienza	 infallibile.	 E	 anche	 fra	 quegli	 stessi
uomini	che	nei	consigli	di	Stato	amano	far	mostra	delle	loro	letture	di	politica	e
di	storia,	ben	pochi	fanno	altrettanto	nei	loro	affari	domestici	dove	è	in	gioco	il
loro	interesse	personale.	Possiedono	infatti	una	sufficiente	dose	di	prudenza	per	i
loro	affari	privati,	ma	in	pubblico	si	preoccupano	più	della	reputazione	della	loro
perspicacia	che	della	buona	riuscita	degli	affari	altrui.

	
	



Capitolo	sesto.

LE	ORIGINI	INTERNE	DEI	MOVIMENTI	VOLONTARI,	COMUNEMENTE
CHIAMATI	 PASSIONI,	 E	 LE	 FORME	 DI	 DISCORSO	 IN	 CUI	 SI
ESPRIMONO.

	
	
Negli	animali	esistono	due	tipi	di	movimenti	che	sono	loro	peculiari:	quello

chiamato	vitale	comincia	nella	generazione	e	continua	ininterrottamente	per	tutta
la	loro	vita,	come	il	corso	del	sangue,	le	pulsazioni,	la	respirazione,	la	digestione,
la	 nutrizione,	 l'escrezione,	 eccetera;	 questi	 movimenti	 non	 hanno	 bisogno
dell'aiuto	 dell'immaginazione.	 L'altro	 è	 il	movimento	 animale,	 altrimenti	 detto
movimento	volontario,	come	camminare,	parlare,	muovere	le	membra	nel	modo
immaginato	(1)	preliminarmente	nelle	nostre	menti.	Si	è	già	detto	nei	Capp.	1	e	2
che	la	sensazione	è	un	movimento	che	avviene	negli	organi	e	nelle	parti	interne
del	corpo	umano,	causato	dall'azione	delle	cose	che	vediamo,	udiamo,	eccetera,
e	 che	 la	 fantasia	 non	 contiene	 altro	 che	 i	 residui	 dello	 stesso	movimento	 che
permangono	 dopo	 la	 sensazione.	 Poiché	 il	 camminare,	 il	 parlare	 e	 altri	 simili
movimenti	volontari	dipendono	sempre	dall'aver	prima	pensato	a	dove,	per	quale
via	e	che	cosa,	è	evidente	che	l'immaginazione	è	la	prima	origine	interna	di	ogni
movimento	 volontario.	 Anche	 se	 le	 persone	 incolte	 non	 concepiscono	 alcun
movimento	dove	la	cosa	mossa	è	invisibile,	o	lo	spazio	in	cui	si	muove	è,	per	la
sua	 limitatezza,	 insensibile,	 ciò	 non	 impedisce	 tuttavia	 che	 tali	 movimenti
esistano.	Infatti	non	si	dà	mai	uno	spazio	tanto	piccolo	che	ciò	che	si	muove	su
uno	 spazio	 maggiore,	 di	 cui	 il	 piccolo	 spazio	 è	 una	 parte,	 non	 debba	 prima
muoversi	 su	 di	 esso.	 Questi	 piccoli	 inizi	 di	 movimento	 all'interno	 del	 corpo
umano,	prima	che	si	manifestino	nel	camminare,	nel	parlare,	nel	percuotere	e	in
altre	azioni	visibili,	sono	comunemente	detti	CONATO.

Questo	 conato,	 quando	 si	 rivolge	 a	 qualcosa	 che	 ne	 è	 la	 causa,	 viene
chiamato	APPETITO	o	DESIDERIO,	dove	il	secondo	è	il	nome	generale	e	l'altro
è	spesso	ridotto	a	significare	il	desiderio	del	cibo,	cioè	la	fame	e	la	sete.	Quando
il	 conato	 tende	 ad	 evitare	 qualcosa,	 viene	 generalmente	 chiamato
AVVERSIONE.	 I	 termini	 "appetito"	 e	 "avversione"	 derivano	 dai	 Latini	 e
significano	 entrambi	 dei	 movimenti:	 uno	 di	 avvicinamento,	 l'altro	 di
allontanamento.	 Altrettanto	 accade	 con	 i	 termini	 greci	 che	 hanno	 lo	 stesso



significato	e	sono:	"ormè"	e	"aphormè".	La	natura	stessa,	infatti,	spinge	a	volte
gli	uomini	verso	quelle	verità	nelle	quali	 inciampano	quando	cercano	qualcosa
oltre	la	natura.	Le	Scuole	non	trovano	alcun	movimento	reale	nel	puro	appetito
di	 camminare	 o	 di	 muoversi,	 ma	 poiché	 devono	 pur	 riconoscervi	 un	 qualche
movimento,	 lo	 chiamano	movimento	metaforico,	 che	 è	 soltanto	 un'espressione
assurda.	Metaforici	possono	esser	detti	i	termini,	ma	non	i	corpi	e	i	movimenti.

Si	dice	anche	che	gli	uomini	AMANO	ciò	che	desiderano	e	ODIANO	le	cose
per	le	quali	provano	avversione.	Cosicché	desiderio	e	amore	sono	la	stessa	cosa,
ad	 eccezione	 del	 fatto	 che	 con	 desiderio	 ci	 si	 riferisce	 sempre	 all'assenza
dell'oggetto,	mentre	 con	amore	 si	 indica	per	 lo	più	 la	presenza	di	questo.	Allo
stesso	 modo	 ci	 si	 riferisce	 all'assenza	 dell'oggetto	 con	 avversione	 e	 alla	 sua
presenza	con	odio.

Alcuni	fra	gli	appetiti	e	le	avversioni	nascono	con	gli	uomini,	come	l'appetito
del	cibo,	dell'escrezione	e	dello	scarico	(che	possono	anche,	e	più	propriamente,
esser	detti	avversioni	rispetto	a	qualcosa	di	cui	si	avverte	la	presenza	nel	proprio
corpo)	 e	 pochi	 altri	 appetiti.	 Gli	 altri,	 che	 sono	 appetiti	 di	 oggetti	 particolari,
procedono	dall'esperienza	e	dall'averne	sperimentati	gli	effetti	su	se	stessi	o	sugli
altri.	Infatti,	nei	confronti	delle	cose	che	non	conosciamo	affatto	o	che	crediamo
non	esistano,	non	possiamo	desiderare	altro	che	assaggiarle	e	provarle.	Nutriamo
invece	 avversione	 non	 soltanto	 per	 le	 cose	 di	 cui	 sappiamo	 che	 ci	 hanno
danneggiato,	 ma	 anche	 per	 quelle	 rispetto	 alle	 quali	 ignoriamo	 se	 ci
danneggeranno	o	no.

Si	dice	che	"disprezziamo"	gli	oggetti	per	i	quali	non	proviamo	né	desiderio,
né	odio,	perché	 il	DISPREZZO	non	è	altro	che	un'immobilità	o	una	 resistenza
del	cuore	nel	respingere	l'azione	di	certi	oggetti	e	deriva	dal	fatto	che	il	cuore	è
già	 altrimenti	 mosso	 da	 altri	 oggetti	 più	 potenti	 o	 dal	 fatto	 che	 non	 se	 ne	 ha
esperienza.

Poiché	 la	 costituzione	 del	 corpo	 umano	 è	 in	 continuo	 mutamento,	 non	 è
possibile	che	le	stesse	cose	causino	sempre	in	esso	gli	stessi	appetiti	e	le	stesse
avversioni	 ed	 è	 ancor	 meno	 possibile	 che	 tutti	 gli	 uomini	 consentano	 nel
desiderio	di	un	solo	e	medesimo	oggetto.

Qualunque	sia	l'oggetto	dell'appetito	o	del	desiderio	di	una	persona,	per	sua
parte	 lo	 chiama	 "buono"	 e	 chiama	 "cattivo"	 l'oggetto	 del	 suo	 odio	 e	 della	 sua
avversione,	 e	 "vile"	 e	 "insignificante"	 l'oggetto	 del	 suo	 disprezzo.	 Infatti	 i
termini	buono,	cattivo	e	disprezzabile	vengono	sempre	usati	con	riferimento	alla
persona	che	se	ne	serve,	dato	che	non	esiste	nulla	di	simile	in	senso	singolare	ed
assoluto,	e	nessuna	regola	generale	rispetto	a	ciò	che	è	buono	e	cattivo	che	sia
ricavata	dalla	natura	degli	oggetti;	 stessi.	Una	 tale	 regola	deriva	piuttosto	dalla
persona	singola	(dove	non	c'è	Stato)	o	(all'interno	di	uno	Stato)	dalla	persona	che



lo	 rappresenta,	 oppure	 da	 un	 arbitro	 o	 da	 un	 giudice	 che	 gli	 individui	 fra	 loro
dissenzienti	istituiranno	di	comune	accordo,	assegnando	valore	di	regola	al	suo
giudizio.

La	lingua	latina	possiede	due	termini,	i	cui	significati	si	avvicinano	a	quelli
di	 buono	 e	 cattivo,	 senza	 essere	 esattamente	 identici:	 "pulchrum"	 e	 "turpe".	 Il
primo	significa	ciò	che,	per	alcuni	segni	apparenti,	promette	del	bene,	il	secondo
ciò	che	promette	del	male.	La	nostra	lingua	non	ha	però	termini	così	generali	per
esprimere	 questi	 concetti.	 In	 luogo	 di	 "pulchrum",	 diciamo,	 in	 alcuni	 casi,
"onesto",	in	altri,	"bello",	o	"attraente",	o	"galante"	o	"onorevole",	o	"piacevole",
o	 "amabile";	 in	 luogo	 di	 "turpe",	 "ripugnante,	 deforme,	 brutto,	 spregevole,
nauseante"	 e	 simili,	 secondo	 ciò	 che	 l'oggetto	 richiederà.	 Tutti	 questi	 termini,
usati	in	modo	appropriato,	non	significano	altro	che	un	aspetto	o	un'impressione
forieri	di	bene	e	di	male.	Il	bene	è	poi	di	tre	specie:	ciò	che	è	buono	a	livello	di
aspettativa,	 cioè	 il	 "pulchrum";	 ciò	 che	 è	 buono	 effettivamente,	 in	 quanto	 fine
desiderato,	 che	 viene	 chiamato	 "jucundum",	 gradevole;	 e	 ciò	 è	 buono	 come
mezzo	che	viene	detto	utile,	vantaggioso.

Altrettante	sono	le	specie	di	male:	si	chiama	"turpe"	ciò	che	è	male	in	termini
di	 aspettativa;	 ciò	 che	 è	 effettivamente	 cattivo	 è	 "molestum",	 spiacevole,
fastidioso;	e	ciò	che	è	cattivo	come	mezzo,	è	inutile,	svantaggioso,	dannoso.

Ho	detto	sopra	che	ciò	che	si	trova	realmente	dentro	di	noi	nella	sensazione	è
soltanto	movimento	 causato	 dall'azione	 degli	 oggetti	 esterni,	 ma	 in	 apparenza
per	 la	vista	 è	 luce	 e	 colore,	per	 l'orecchio	 suono,	per	 le	narici	odore,	 eccetera.
Allo	 stesso	 modo,	 quando	 l'azione	 dello	 stesso	 oggetto,	 a	 partire	 dagli	 occhi,
dagli	orecchi	 e	dagli	 altri	 organi,	 prosegue	 fino	al	 cuore,	non	vi	 è	 altro	 effetto
reale	 che	 movimento	 o	 sforzo,	 consistente	 in	 appetito	 o	 avversione	 rispetto
all'oggetto	 che	 provoca	 il	 movimento.	 L'apparire	 o	 la	 sensazione	 di	 quel
movimento	 è	 però	 ciò	 che	 noi	 chiamiamo	 DILETTO	 o	 DISTURBO	 DELLA
MENTE.

Questo	movimento,	 che	 si	 chiama	 appetito	 e,	 al	 suo	manifestarsi,	 diletto	 e
piacere,	sembra	corroborare	e	favorire	il	movimento	vitale;	ecco	perché	le	cose
che	erano	causa	di	diletto	furono	dette,	non	a	torto,	"jucunda"	("a	juvando")	per
il	 fatto	 che	 aiutano	 a	 fortificare,	 e	 le	 cose	 contrarie	molesta,	 offensive	 perché
impediscono	e	disturbano	il	movimento	vitale.

Il	piacere,	o	diletto,	è	dunque	la	manifestazione	o	la	sensazione	di	ciò	che	è
buono;	e	la	molestia,	o	dispiacere,	è	la	manifestazione	o	la	sensazione	di	ciò	che
è	cattivo.	Di	conseguenza,	ogni	appetito,	desiderio	e	amore	è	accompagnato	da
un	maggiore	o	minor	diletto	e	ogni	odio	e	avversione	da	un	grado	maggiore	o
minore	di	dispiacere	e	di	offesa.

Fra	i	piaceri,	o	diletti,	alcuni	sorgono	dalla	sensazione	di	un	oggetto	presente



e	 possono	 essere	 chiamati	 "piaceri	 sensibili",	 non	 essendo	 il	 caso	 di	 usare	 il
termine	 "sensuale",	 in	 quanto	 adoperato	 soltanto	 da	 coloro	 che	 li	 condannano,
prima	che	esistano	 leggi.	Sono	di	questo	genere	 le	 funzioni	di	carico	e	 scarico
del	 corpo	 come	 anche	 tutto	 ciò	 che	 risulta	 piacevole	 alla	 vista,	 all'udito,
all'odorato,	 al	 gusto	 o	 al	 tatto.	 Altri	 nascono	 dall'aspettativa	 indotta	 dalla
prefigurazione	 del	 fine	 o	 della	 conseguenza	 delle	 cose,	 sia	 che	 esse	 risultino
piacevoli	o	spiacevoli	alla	sensazione.	Questi	sono	i	"piaceri	mentali"	propri	di
chi	 trae	 tali	 conseguenze	 e	 vengono	 generalmente	 chiamati	 GIOIA.
Analogamente,	 fra	 i	 dispiaceri,	 alcuni	 si	 trovano	 nella	 sensazione	 e	 vengono
chiamati	 PENA,	 altri	 nell'aspettativa	 delle	 conseguenze	 e	 si	 chiamano
SCORAMENTO.

Queste	passioni	semplici,	dette	"appetito,	desiderio,	amore,	avversione,	odio,
gioia"	 e	 "scoramento",	 devono	 la	 diversificazione	 dei	 loro	 nomi	 a	 diverse
considerazioni.	In	primo	luogo,	quando	sono	l'una	successiva	all'altra,	ricevono
nomi	 diversi	 in	 relazione	 al	 giudizio	 che	 gli	 uomini	 danno	 sulla	 probabilità	 di
ottenere	ciò	che	desiderano.	 In	secondo	 luogo,	 in	 relazione	all'oggetto	amato	o
odiato.	In	terzo	luogo,	dalla	considerazione	congiunta	di	più	passioni	di	questo
tipo.	In	quarto	luogo,	in	relazione	alla	loro	alterazione	o	successione.

L'appetito,	 infatti,	 unito	 alla	 convinzione	 del	 conseguimento	 dell'oggetto,
viene	chiamato	SPERANZA.

La	stessa	passione	senza	tale	convinzione	si	chiama	DISPERAZIONE.
L'avversione,	unita	alla	convinzione	di	un	danno	arrecato	dall'oggetto,	viene

detta	TIMORE	(2).
La	 stessa	 passione,	 unita	 alla	 speranza	 di	 evitare	 quel	 danno	 resistendo,	 si

chiama	CORAGGIO.
Il	coraggio	repentino,	IRA.
La	speranza	costante,	FIDUCIA	in	noi	stessi.
La	disperazione	costante,	SFIDUCIA	in	noi	stessi.
L'ira	per	un	grave	danno	provocato	ad	un'altra	persona,	quando	riteniamo	che

sia	stato	fatto	ingiustamente,	viene	chiamata	INDIGNAZIONE.
Il	 desiderio	 di	 ciò	 che	 è	 bene	 per	 un	 altro,	 BENEVOLENZA,	 BUONA

VOLONTA',	CARITA'.	Se	riguarda	l'uomo	in	generale,	NATURA	BUONA.
Il	desiderio	di	 ricchezze	viene	chiamato	CUPIDIGIA,	che	è	un	nome	usato

sempre	con	significato	di	biasimo,	poiché,	dato	che	gli	uomini	lottano	per	esse,	a
ciascuno	dispiace	se	altri	le	conseguono,	sebbene	il	desiderio	in	se	stesso	debba
essere	 biasimato	 o	 accettato	 in	 relazione	 ai	mezzi	 coi	 quali	 vengono	 ricercate
quelle	ricchezze.

Il	desiderio	di	 incarichi	o	di	preminenza	si	chiama	AMBIZIONE,	che	è	un
nome	anch'esso	usato	nel	senso	peggiore	per	la	ragione	sopra	menzionata.



Il	desiderio	di	cose	che	conducono	solo	in	misura	parziale	ai	nostri	fini	e	il
timore	 di	 quelle	 che	 costituiscono	 soltanto	 un	 piccolo	 ostacolo	 sono	 chiamati
PUSILLANIMITA'.

Il	 disprezzo	 dei	 piccoli	 aiuti	 e	 dei	 piccoli	 impedimenti	 si	 chiama
MAGNANIMITA'.

La	 magnanimità	 in	 una	 situazione	 di	 pericolo	 di	 morte	 o	 di	 ferite	 è	 detta
VALORE,	FORTEZZA.

La	MAGNANIMITA'	nell'uso	delle	ricchezze	si	chiama	LIBERALITA'.
La	 pusillanimità	 negli	 stessi	 casi	 è	 detta	 MESCHINITA',	 MISERIA	 o

PARSIMONIA,	secondo	che	la	si	approvi	o	meno.
L'amore	per	le	persone	a	fini	di	amicizia	si	chiama	AFFABILITA'.
L'amore	 per	 le	 persone	 in	 vista	 del	 puro	 piacere	 sensuale	 viene	 chiamato

CONCUPISCENZA	NATURALE.
L'amore	per	le	persone	derivato	dal	rimeditare,	cioè	dall'immaginazione	del

piacere	passato,	viene	chiamato	LUSSURIA.
L'amore	per	una	singola	persona,	unito	al	desiderio	di	essere	la	sola	persona

riamata,	 è	 la	 PASSIONE	 D'AMORE.	 La	 stessa	 passione,	 unita	 al	 timore	 che
l'amore	non	sia	ricambiato,	è	la	GELOSIA.

Il	 desiderio	 di	 costringere	 una	 persona	 a	 condannare	 una	 sua	 azione,
procurandole	danno,	si	chiama	SPIRITO	DI	VENDETTA.

Il	desiderio	di	conoscere	 il	perché	e	 il	 come	è	detto	CURIOSITA'	e	non	si
trova	 in	 nessun'altra	 creatura	 vivente,	 se	 non	 nell'uomo.	 L'uomo	 non	 è	 perciò
contraddistinto	soltanto	dalla	ragione,	ma	anche	da	questa	particolare	passione,
rispetto	 agli	 altri	 animali,	 in	 cui	 il	 predominio	 dell'appetito	 per	 il	 cibo	 e	 degli
altri	piaceri	del	senso	toglie	la	cura	di	conoscere	le	cause.	Questa	passione	è	una
forma	di	concupiscenza	mentale,	che,	per	il	persistere	del	piacere	nella	continua
e	infaticabile	generazione	della	conoscenza,	supera	la	breve	intensità	di	qualsiasi
piacere	carnale.

Il	 timore	 di	 una	 potenza	 invisibile,	 frutto	 di	 una	 finzione	 della	 mente	 o
immaginata	 sulla	 base	 di	 dicerie	 ammesse	 ufficialmente,	 si	 chiama
RELIGIONE;	se	manca	l'ammissione	ufficiale,	è	detto	SUPERSTIZIONE	e,	se
la	potenza	immaginata	è	veramente	come	la	si	immagina,	VERA	RELIGIONE.

Il	 timore	 di	 cui	 non	 si	 conosce	 la	 ragione	 o	 l'oggetto,	 è	 chiamato	TIMOR
PANICO	e	questo	nome	deriva	dalle	favole	che	lo	fanno	risalire	a	Pan,	mentre,
in	verità,	colui	che	prova	per	primo	questa	specie	di	timore	ne	percepisce	sempre
in	qualche	modo	 la	causa,	anche	se	gli	altri	 fuggono	seguendo	 il	 suo	esempio,
credendo	ciascuno	che	il	vicino	sappia	perché	fugge.	Perciò	questa	passione	non
coglie	nessuno	che	non	si	trovi	in	mezzo	a	una	folla	o	a	un	assembramento.

La	gioia	che	deriva	dall'apprendimento	di	una	novità	è	detta	MERAVIGLIA



ed	è	propria	dell'uomo	perché	eccita	l'appetito	di	conoscere	la	causa.
La	gioia	 che	deriva	dall'immaginare	 il	 proprio	potere	 e	 la	propria	 abilità	 si

chiama	 GLORIFICAZIONE.	 Se	 si	 fonda	 sull'esperienza	 delle	 proprie	 azioni
passate	equivale	alla	fiducia	in	se	stessi,	ma	se	si	fonda	sull'adulazione	altrui	o	se
la	 si	 suppone	 soltanto	 per	 il	 piacere	 delle	 sue	 conseguenze,	 è	 chiamata
VANAGLORIA.	 Si	 tratta	 di	 un	 nome	 assegnato	 correttamente,	 perché	 una
fiducia	 ben	 fondata	 produce	 un	 tentativo,	 cosa	 che	 non	 fa	 la	 supposizione	 del
potere	che	è	dunque	giustamente	chiamata	vana.

Lo	 scoramento	 che	 nasce	 dalla	 convinzione	 del	 difetto	 di	 potere,	 viene
chiamato	DEPRESSIONE	mentale.

La	vanagloria,	consistente	nel	fingere	e	nel	supporre	in	noi	stessi	delle	abilità
che	sappiamo	di	non	possedere,	è	più	frequente	nei	giovani	ed	è	alimentata	dalle
storie	o	dai	racconti	cavallereschi,	e	spesso	si	corregge	con	l'età	e	con	il	lavoro.

La	gloria	improvvisa	è	la	passione	che	produce	le	smorfie	chiamate	RISO	e
nasce	sia	quando	si	compie	all'improvviso	qual	che	azione	che	ci	fa	piacere,	sia
dal	venire	a	conoscenza	di	qualche	deformità	in	un'altra	persona	al	cui	confronto
ci	 rallegriamo	 improvvisamente	 di	 noi	 stessi.	 E'	 una	 passione	 frequente
soprattutto	 nelle	 persone	 consapevoli	 di	 possedere	 pochissime	 abilità	 che,	 per
conservare	la	stima	di	se	stesse,	sono	costrette	ad	osservare	le	imperfezioni	degli
altri.	Di	conseguenza,	il	ridere	molto	dei	difetti	altrui	è	un	segno	di	pusillanimità.
Infatti,	 è	 proprio	 di	 chi	 ha	 un	 animo	 grande	 aiutare	 e	 liberare	 gli	 altri	 dallo
scherno	e	confrontarsi	solo	coi	più	abili.

Al	contrario	la	depressione	improvvisa	è	la	passione	che	causa	il	PIANTO	ed
è	provocata	da	accidenti	come	la	caduta	improvvisa	di	qualche	grande	speranza
o	di	qualche	sostegno	del	proprio	potere.	 I	più	soggetti	a	questa	passione	sono
coloro	 che	 si	 appoggiano	 principalmente	 ad	 aiuti	 esterni,	 come	 le	 donne	 e	 i
bambini.	Ecco	perché	alcuni	piangono	per	la	perdita	degli	amici,	altri	per	la	loro
scortesia,	altri	ancora	per	una	riconciliazione	che	blocca	improvvisamente	i	loro
propositi	di	vendetta.	In	ogni	caso,	comunque,	il	pianto	e	il	riso	sono	movimenti
subitanei	 che	 l'abitudine	 sopprime.	 Infatti	 nessuno	 ride	 di	 vecchi	 scherzi,	 né
piange	per	una	calamità	trascorsa.

Lo	scoramento	per	la	scoperta	di	una	mancanza	di	abilità	è	la	VERGOGNA,
ossia	 la	 passione	 che	 si	manifesta	 con	 l'ARROSSIRE	e	 consiste	 nello	 scoprire
qualcosa	 di	 disonorevole.	 Nei	 giovani	 è	 segno	 di	 amore	 per	 una	 buona
reputazione	ed	 è	 lodevole.	Nei	vecchi	 è	 segno	della	 stessa	 cosa,	ma,	poiché	 si
presenta	troppo	tardi,	non	è	lodevole.

Il	disprezzo	per	la	buona	reputazione	viene	chiamato	IMPUDENZA.
Lo	 scoramento	 per	 la	 disgrazia	 di	 un'altra	 persona	 è	 la	 PIETA'	 e	 nasce

dall'immaginare	 che	una	disgrazia	 analoga	possa	 accadere	 a	 se	 stessi.	Perciò	 è



chiamata	 anche	 COMPASSIONE	 e,	 con	 espressione	 attuale,	 SIMPATIA.	 Di
conseguenza,	 i	 migliori	 provano	 il	 minimo	 della	 pietà	 per	 una	 disgrazia	 che
deriva	da	una	grande	malvagità	e	per	quella	stessa	disgrazia	provano	minor	pietà
coloro	che	pensano	di	esservi	meno	esposti.

Il	 disprezzo	 o	 la	 scarsa	 sensibilità	 alle	 disgrazie	 altrui	 è	 ciò	 che	 si	 chiama
CRUDELTA	e	che	procede	dalla	sicurezza	della	propria	sorte.	Non	ritengo	infatti
possibile	 che	qualcuno	provi	 piacere	 di	 fronte	 ai	 grandi	mali	 altrui	 senza	 altro
fine	personale.

Lo	scoramento	per	il	successo	di	un	concorrente	nel	campo	della	ricchezza,
dell'onore	 o	 di	 qualche	 altro	 bene,	 se	 si	 unisce	 aduno	 sforzo	 per	 accrescere	 le
nostre	abilità	in	vista	di	uguagliarlo	o	di	superarlo,	è	detto	EMULAZIONE.	Se,
invece,	 si	 congiunge	 ad	 uno	 sforzo	 per	 soppiantare	 o	 per	 ostacolare	 un
concorrente,	è	chiamato	INVIDIA.

Quando	 nella	 mente	 umana	 si	 produce	 un'alternanza	 di	 appetiti	 e	 di
avversioni,	 di	 speranze	 e	 di	 timori	 che	 hanno	 ad	 oggetto	 una	 stessa	 cosa	 e	 si
presentano	 in	 successione	 nei	 nostri	 pensieri	 conseguenze	 diverse,	 buone	 e
cattive,	derivanti	dal	compiere	o	dall'omettere	 l'azione	proposta,	 in	modo	che	a
volte	 proviamo	 appetito	 e	 altre	 volte	 avversione	 nei	 suoi	 confronti,	 a	 volte
speriamo	 di	 essere	 in	 grado	 di	 compierla,	 altre	 volte	 disperiamo	 o	 abbiamo
timore	 di	 intraprenderla,	 l'intera	 somma	 dei	 desideri,	 delle	 avversioni,	 delle
speranze	e	dei	timori,	protratti	fino	al	momento	in	cui	l'azione	venga	compiuta,	o
ritenuta	impossibile,	è	ciò	che	chiamiamo	DELIBERAZIONE.

Di	conseguenza,	non	si	dà	deliberazione	intorno	alle	cose	passate,	in	quanto
è	manifestamente	impossibile	modificarle,	né	intorno	alle	cose	conosciute	come
impossibili,	o	ritenute	 tali,	perché	si	sa	o	si	reputa	vana	una	tale	deliberazione.
Possiamo	 invece	 deliberare	 intorno	 a	 cose	 impossibili,	 che	 consideriamo
possibili,	senza	sapere	che	si	tratta	di	una	deliberazione	vana.

Questo	 atto	 si	 chiama	 deliberazione	 perché	 consiste	 nel	 mettere	 fine	 alla
libertà	che	avevamo	di	fare	o	di	non	fare,	secondo	il	nostro	appetito	o	la	nostra
avversione.

Questa	successione	alterna	di	appetiti,	di	avversioni,	di	speranze	e	di	timori	è
presente	nelle	altre	creature	viventi	non	meno	che	nell'uomo;	e	perciò	anche	le
bestie	deliberano.

Si	 dice	 che	 una	 deliberazione	 finisce	 tutte	 le	 volte	 che	 ciò	 intorno	 a	 cui	 si
delibera	 viene	 compiuto	 o	 ritenuto	 impossibile,	 perché	 fino	 a	 quel	 momento
manteniamo	la	libertà	di	fare	o	di	non	fare,	secondo	il	nostro	appetito	o	la	nostra
avversione.

Nella	 deliberazione,	 l'ultimo	 appetito	 o	 l'ultima	 avversione	 che	 precede
immediatamente	 l'azione	 o	 l'omissione	 di	 essa,	 è	 ciò	 che	 chiamiamo



VOLONTA',	 l'atto	 (non	 la	 facoltà)	 di	 volere.	 Le	 bestie,	 che	 possiedono	 la
deliberazione,	 devono	 necessariamente	 possedere	 anche	 la	 volontà.	 La
definizione	 della	 volontà	 come	 "appetito	 razionale",	 comunemente	 data	 dalle
Scuole,	non	è	buona,	perché,	se	lo	fosse,	non	potrebbe	darsi	alcun	atto	volontario
contro	la	ragione.	Infatti,	un	atto	volontario	è	quello	che	procede	dalla	volontà	e
niente	 altro.	 Se	 invece	 di	 definirla	 come	 appetito	 razionale,	 diremo	 che	 è	 un
appetito	risultante	da	una	deliberazione	precedente,	la	definizione	è	allora	uguale
a	quella	che	ho	dato	qui.	La	volontà	è	dunque	"l'ultimo	appetito	nei	deliberare".

Anche	se	nel	discorso	comune	diciamo	che	una	persona	ha	avuto	la	volontà
di	fare	una	cosa	che	si	è	però	astenuta	dal	fare,	tuttavia	quella	è,	in	senso	proprio,
soltanto	un'inclinazione	che	non	rende	volontaria	nessuna	azione,	perché	l'azione
non	dipende	da	essa	ma	dall'ultima	inclinazione	o	appetito.	Se,	infatti,	l'insorgere
degli	 appetiti	 rendesse	 volontaria	 qualunque	 azione,	 per	 la	 stessa	 ragione	 il
prodursi	di	avversioni	renderebbe	la	stessa	azione	involontaria.	E	così	una	sola	e
medesima	azione	sarebbe	al	tempo	stesso	volontaria	e	involontaria.

Da	ciò	risulta	manifesto	che	sono	"azioni	volontarie"	non	soltanto	quelle	che
hanno	 origine	 dalla	 cupidigia,	 dall'ambizione,	 dalla	 concupiscenza	 o	 da	 altri
appetiti,	 ma	 anche	 quelle	 che	 iniziano	 dall'avversione	 o	 dal	 timore	 delle
conseguenze	che	seguono	all'omissione.

Le	forme	di	linguaggio	che	esprimono	le	passioni	sono	in	parte	le	stesse	e	in
parte	 differenti	 da	 quelle	 con	 cui	 esprimiamo	 i	 nostri	 pensieri.	 In	 primo	 luogo
tutte	le	passioni	si	possono	generalmente	esprimere	"in	forma	indicativa",	come
"amo,	temo,	mi	rallegro,	delibero,	voglio,	comando".	Alcune	di	esse,	però,	hanno
espressioni	particolari,	a	loro	proprie,	che	tuttavia	non	sono	affermazioni,	se	non
quando	 servono	a	produrre	 altre	 inferenze,	 oltre	 a	quella	della	passione	da	 cui
procedono.	La	deliberazione	è	espressa	"in	forma	congiuntiva",	che	è	un	modo
verbale	 idoneo	a	 significare	delle	 supposizioni	con	 le	 loro	conseguenze,	come,
"Se	si	 fa	questo,	allora	seguirà	quest'altro".	E	non	differisce	dal	 linguaggio	del
ragionamento,	 se	 non	 per	 il	 fatto	 che	 il	 ragionamento	 si	 esprime	 in	 termini
generali,	mentre	la	deliberazione	riguarda	per	lo	più	dei	particolari.	Il	linguaggio
del	 desiderio	 e	 dell'avversione	 è	 "imperativo",	 come	 "fa	 questo,	 astieniti	 da
quello".	Quando	la	persona	a	cui	ci	si	rivolge	è	obbligata	a	agire	o	ad	astenersi,	si
tratta	 di	 un	 comando,	 altrimenti	 è	 una	 preghiera	 o	 anche	 un	 consiglio.	 Il
linguaggio	 della	 vanagloria,	 dell'indignazione,	 della	 pietà	 e	 dello	 spirito	 di
vendetta	 è	 ottativo,	 ma	 per	 il	 desiderio	 di	 conoscere	 esiste	 un'espressione
peculiare,	detta	 interrogativa,	come,	 "Che	cos'è?,	Quando	sarà?	Come	è	 fatto?,
Perché	 è	 così?".	 Non	 conosco	 nessun	 altro	 linguaggio	 delle	 passioni.	 Infatti
maledizioni,	 insulti,	 imprecazioni	 e	 simili	 non	 hanno	 significato	 in	 quanto
discorsi	ma	in	quanto	azioni	di	una	lingua	abituata	ad	essi.



Affermo	 che	 queste	 forme	 di	 linguaggio	 sono	 espressioni	 o	 significazioni
volontarie	delle	nostre	passioni,	ma	che	non	ne	sono	segni	certi,	perché	possono
essere	usate	arbitrariamente,	a	prescindere	dal	fatto	che	chi	se	ne	serve	abbia	o
meno	 tali	 passioni.	 I	 segni	 migliori	 della	 presenza	 delle	 passioni	 stanno
nell'espressione	del	volto,	nei	movimenti	del	corpo,	nelle	azioni,	nei	fini	o	negli
scopi	che	veniamo	a	conoscere	per	via	diversa	come	presenti	negli	individui	in
questione.

Poiché	 nella	 deliberazione	 gli	 appetiti	 e	 le	 avversioni	 sono	 suscitati	 dalla
previsione	delle	conseguenze	e	dei	risultati	buoni	o	cattivi	dell'azione	sulla	quale
deliberiamo,	il	suo	effetto	buono	o	cattivo	dipende	dalla	previsione	di	una	lunga
catena	di	conseguenze	di	cui	molto	raramente	qualcuno	è	in	grado	di	vedere	la
fine.	Tuttavia	se,	nella	misura	in	cui	si	riesce	a	vedere	lontano,	il	bene	si	presenta
maggiore	 del	 male	 in	 quelle	 conseguenze,	 l'intera	 catena	 è	 ciò	 che	 gli	 autori
chiamano	 "bene	 apparente"	 o	 "verosimile".	 E,	 per	 contro,	 se	 il	male	 supera	 il
bene,	 l'intera	 catena	 risulta	 un	 male	 apparente	 o	 verosimile.	 Di	 conseguenza,
colui	 che,	 grazie	 all'esperienza	 o	 alla	 ragione,	 ha	 la	 più	 ampia	 e	 sicura
prospettiva	delle	conseguenze,	delibera	nel	modo	migliore	per	se	stesso	ed	è	in
grado,	se	lo	vuole,	di	dare	agli	altri	i	migliori	consigli.

Il	 continuo	 successo	 nell'ottenere	 quelle	 cose	 che	 di	 volta	 in	 volta	 si
desiderano,	cioè	la	continua	riuscita,	è	ciò	che	si	chiama	FELICITA'.	Mi	riferisco
alla	 felicità	 di	 questa	 vita,	 perché	 finché	 viviamo	 quaggiù	 non	 esiste	 nulla	 di
simile	ad	una	perpetua	 tranquillità	di	 spirito.	La	vita	 stessa,	 infatti,	non	è	altro
che	movimento	e	non	può	mai	essere	senza	desiderio	o	senza	timore,	non	più	di
quanto	possa	 essere	 senza	 sensazione.	Non	è	dato	 conoscere	prima	di	 goderne
quale	 genere	 di	 felicità	 Dio	 abbia	 predisposto	 per	 coloro	 che	 lo	 onorano	 con
devozione.	Si	tratta	di	gioie	che	ora	sono	incomprensibili	quanto	è	inintelligibile
l'espressione	scolastica	"visione	beatifica".

La	forma	di	linguaggio	con	cui	viene	significata	la	convinzione	della	bontà
di	qualcosa	è	la	LODE.	Quella	con	cui	si	significa	la	potenza	e	la	grandezza	di
qualcosa	è	la	MAGNIFICAZIONE.	Quella	con	cui	si	significa	l'opinione	che	si
ha	della	felicità	umana	è	detta	dai	Greci	"makarismos",	per	cui	non	disponiamo
di	nessun	nome	nella	nostra	lingua.	Quanto	si	è	detto	sulle	passioni	è	sufficiente
per	il	presente	scopo.

	
	



Capitolo	settimo.

LE	«CONCLUSIONI»	O	«RISOLUZIONI»	DEL	«DISCORSO».
	
	
Per	ogni	"discorso",	guidato	dal	desiderio	di	conoscere,	esiste	da	ultimo	una

"conclusione",	 sia	 che	 lo	 scopo	 venga	 raggiunto	 o	 che	 lo	 si	 abbandoni.
Qualunque	 sia	 il	 punto	 in	 cui	 lo	 si	 interrompe,	nella	 catena	del	discorso	 esiste
una	conclusione	per	quel	momento.

Se	 il	 discorso	 è	 puramente	 mentale,	 consiste	 nel	 pensare	 alternativamente
che	qualcosa	sarà	e	non	sarà	oppure	che	è	stato	e	non	è	stato,	in	modo	tale	che,	in
qualunque	punto	si	interrompa	la	catena	del	discorso	di	una	persona,	la	si	lascia
nella	 presunzione	 che	 sarà	 o	 non	 sarà	 oppure	 che	 è	 stato	 o	 non	 è	 stato.	 Tutto
questo	 è	 "opinione".	 L'alternanza	 degli	 appetiti	 nella	 deliberazione	 relativa	 al
buono	e	al	cattivo	equivale	all'alternanza	delle	opinioni	nella	ricerca	della	verità
sul	 passato	 e	 sul	 futuro.	 E	 come	 l'ultimo	 appetito	 nella	 deliberazione	 viene
chiamato	volontà,	 così	 l'ultima	opinione	nella	 ricerca	della	verità	 sul	passato	e
sul	 futuro	 è	 detta	 GIUDIZIO,	 o	 proposizione	 risolutiva	 e	 finale	 di	 colui	 che
discorre.	E	come	l'intera	catena	degli	alterni	appetiti	rispetto	a	ciò	che	è	buono	o
a	ciò	che	è	cattivo,	viene	chiamata	deliberazione,	così	 la	catena	completa	delle
alterne	opinioni	relative	al	vero	o	al	falso,	è	chiamata	DUBBIO.

Nessun	discorso,	di	qualunque	genere	sia,	può	concludere	ad	una	conoscenza
assoluta	 di	 un	 fatto,	 passato	 o	 futuro,	 perché	 la	 conoscenza	 di	 un	 fatto	 è
originariamente	 sensazione	 e	 da	 quel	 momento	 in	 poi	 memoria.	 Perciò	 la
conoscenza	delle	conseguenze	che,	come	ho	detto	più	sopra,	si	chiama	scienza,
non	è	assoluta	ma	condizionale.	Nessuno	può	conoscere	per	mezzo	del	discorso
che	 questa	 o	 quella	 cosa	 è,	 è	 stata	 o	 sarà	 -	 questo	 equivale	 alla	 conoscenza
assoluta	-	ma	soltanto	che	se	c'è	questo,	c'è	quello,	se	c'è	stato	questo,	c'è	stato
quello,	 se	 ci	 sarà	 questo,	 ci	 sarà	 quello,	 il	 che	 equivale	 a	 conoscere	 in	 forma
condizionale,	 e	 a	 conoscere	non	 la	 conseguenza	di	una	 cosa	 ad	un'altra,	ma	 la
conseguenza	di	un	nome	di	una	cosa	ad	un	altro	nome	della	stessa	cosa.

Perciò	 quando	 al	 discorso	 viene	 data	 forma	 verbale	 e	 comincia	 con	 le
definizioni	 delle	 parole,	 procede	 attraverso	 la	 connessione	 di	 queste	 in
affermazioni	 generali	 e	 ancora	 attraverso	 la	 connessione	 di	 queste	 ultime	 in
sillogismi,	 il	 termine	 finale	o	ultima	 somma	viene	 chiamata	 "conclusione"	 e	 il



pensiero	della	mente	espresso	da	quest'ultima	è	quella	conoscenza	condizionale,
o	 conoscenza	 delle	 conseguenze	 delle	 parole,	 che	 è	 comunemente	 detta
SCIENZA.	 Se	 tuttavia	 il	 primo	 fondamento	 di	 questo	 discorso	 non	 sono	 le
definizioni	o	se	le	definizioni	non	vengono	connesse	correttamente	in	sillogismi,
allora	il	 termine	finale	o	conclusione	è	di	nuovo	un'OPINIONE	e	precisamente
un'opinione	sulla	verità	di	qualcosa	che	è	stato	affermato,	anche	se	a	volte	con
parole	 assurde	 e	 prive	 di	 senso	 al	 di	 là	 di	 ogni	 possibilità	 di	 comprensione.
Quando	 due	 o	 più	 persone	 conoscono	 uno	 stesso	 fatto,	 si	 dice	 che	 ne	 sono
vicendevolmente	COSCIENTI,	che	equivale	ad	averne	una	conoscenza	comune.
E	poiché	costoro	sono	i	testimoni	più	attendibili	dei	fatti	che	li	riguardano	o	che
concernono	 una	 terza	 persona,	 è	 stata	 e	 sarà	 sempre	 considerata	 una	 pessima
azione	per	chiunque	parlare	contro	la	propria	"coscienza"	oppure	corrompere	o
forzare	un'altra	persona	a	 farlo,	 a	 tal	punto	che	 la	dichiarazione	di	coscienza	è
sempre	stata	ascoltata	con	molta	attenzione	in	ogni	tempo.	In	seguito,	gli	uomini
si	sono	serviti	della	stessa	parola	in	senso	metaforico	per	indicare	la	conoscenza
delle	loro	azioni	e	dei	loro	pensieri	segreti	e	si	dice	perciò	retoricamente	che	la
coscienza	 vale	mille	 testimoni.	 Infine,	 persone	 che	 amavano	 con	 forza	 le	 loro
nuove	 opinioni,	 per	 quanto	 assurde	 fossero,	 ed	 erano	 ostinatamente	 decise	 a
conservarle,	hanno	assegnato	a	quelle	loro	opinioni	anche	quel	venerato	nome	di
coscienza,	 quasi	 volessero	 far	 sembrare	 illegittimo	 modificarle	 o	 argomentare
contro	di	esse.	Pretendono	così	di	sapere	che	sono	vere,	mentre	tutt'al	più	sanno
soltanto	che	pensano	questo.

Quando	il	discorso	di	una	persona	non	comincia	con	le	definizioni,	inizia	o
con	qualche	altra	considerazione	personale,	e	allora	è	chiamato	ancora	opinione,
oppure	 comincia	 con	 qualche	 affermazione	 di	 un'altra	 persona	 di	 cui	 non	 si
dubita	che	sia	capace	di	conoscere	la	verità	e	che	sia	sufficientemente	onesta	per
non	ingannare;	il	discorso	allora	non	concerne	tanto	la	cosa	quanto	la	persona,	e
la	 risoluzione	 viene	 detta	CREDENZA	 e	 FEDE.	 Si	 ha	 fede	 nella	 persona	 e	 si
crede	 sia	 alla	 persona,	 sia	 alla	 verità	 di	 ciò	 che	 dice.	 Nella	 credenza	 ci	 sono
perciò	due	opinioni:	una	relativa	a	ciò	che	la	persona	ha	affermato,	l'altra	relativa
alla	virtù	di	quella	persona.	Aver	 fede	 in	una	persona,	 fidarsi	di	 lei,	o	crederle
significano	la	stessa	cosa,	cioè	un'opinione	sulla	veracità	della	persona.	Tuttavia,
credere	 ciò	 che	 viene	 detto	 significa	 soltanto	 un'opinione	 sulla	 verità
dell'affermazione.	Dobbiamo	però	osservare	che	 l'espressione	"credo	 in",	come
anche	il	 latino	"credo	in"	e	il	greco	"pisteyo	eis",	non	è	mai	usata	se	non	negli
scritti	 dei	 teologi.	Negli	 altri	 testi	 al	 posto	 di	 questa	 espressione	 si	 trova:	 "gli
credo,	mi	fido	di	lui,	ho	fede	in	lui,	faccio	assegnamento	su	di	lui",	e	in	latino:
"credo	 illi",	 e	 in	greco:	 "pisteyo	ayto".	Questa	 singolarità	nell'uso	ecclesiastico
del	termine	ha	dato	origine	a	numerose	dispute	intorno	al	vero	oggetto	della	fede



cristiana.
Con	l'espressione	"credere	in",	come	è	il	caso	del	Credo,	non	si	intende	però

la	 fiducia	 nella	 persona,	 ma	 la	 confessione	 e	 il	 riconoscimento	 della	 dottrina.
Infatti,	 non	 soltanto	 i	 cristiani	 ma	 tutti	 gli	 uomini	 credono	 in	 Dio	 accettando
come	verità	tutto	ciò	che	sentono	dire	da	lui,	sia	che	lo	capiscano	o	che	non	lo
capiscano;	 e	 questa	 è	 tutta	 la	 fede	 e	 la	 fiducia	 che	 è	 possibile	 avere	 in	 una
persona	qualsiasi.	Non	tutti	però	credono	nella	dottrina	del	Credo.

Da	 questo	 possiamo	 inferire	 che	 quando	 crediamo	 vera	 una	 qualunque
affermazione	sulla	base	di	argomenti	che	non	derivano	dall'oggetto	in	se	stesso	o
dai	principi	della	 ragione	naturale,	ma	dall'autorità	 e	dalla	buona	opinione	che
abbiamo	 di	 chi	 l'ha	 pronunciata,	 allora	 l'oggetto	 della	 nostra	 fede	 è	 colui	 che
parla,	o	la	persona	in	cui	crediamo	o	della	quale	ci	fidiamo	e	di	cui	accogliamo
la	parola;	ed	è	soltanto	a	questa	persona	che	viene	tributato	l'onore	di	crederle.
Di	conseguenza,	quando	crediamo	che	le	Scritture	siano	la	parola	di	Dio,	poiché
non	 abbiamo	 una	 rivelazione	 immediata	 da	 Dio	 stesso,	 la	 nostra	 credenza,	 la
nostra	fede	e	la	nostra	fiducia	è	riposta	nella	Chiesa	di	cui	accogliamo	la	parola
accordandole	 il	 nostro	 consenso.	 E	 coloro	 che	 credono	 ciò	 che	 un	 profeta
trasmette	 loro	 nel	 nome	 di	 Dio,	 accolgono	 la	 parola	 del	 profeta,	 gli	 rendono
onore,	hanno	fiducia	in	lui	e	credono	la	verità	di	ciò	che	egli	trasmette,	sia	che	si
tratti	di	un	vero	o	di	un	falso	profeta.	Così	è	anche	per	ogni	altro	genere	di	storia.
Infatti,	 se	 io	 non	 credessi	 tutto	 quello	 che	gli	 storici	 hanno	 scritto	 sulle	 azioni
gloriose	di	Alessandro	o	di	Cesare,	non	credo	che	gli	spiriti	di	Alessandro	o	di
Cesare,	 o	 nessun	 altro,	 avrebbero	 nessuna	 buona	 ragione	 per	 offendersi	 ad
eccezione	dello	storico.	Se	Livio	afferma	che	gli	dèi	fecero	una	volta	parlare	una
vacca,	e	noi	non	lo	crediamo,	non	diffidiamo	di	Dio	ma	di	Livio.	Risulta	perciò
evidente	che	qualunque	cosa	noi	crediamo	senza	nessun'altra	ragione	che	quella
tratta	 dalla	 sola	 autorità	 degli	 uomini	 e	 dei	 loro	 scritti	 '	 abbiamo	 fede	 soltanto
negli	uomini,	siano	essi	o	meno	inviati	da	Dio.

	
	



Capitolo	ottavo.

LE	 VIRTU'	 COMUNEMENTE	 DETTE	 «INTELLETTUALI»	 E	 I
CORRISPONDENTI	«DIFETTI»	OPPOSTI.

	
	
In	 tutti	 i	campi	 la	virtù	è	generalmente	qualcosa	che	si	apprezza	per	 la	sua

eccellenza	 e	 consiste	 nella	 comparazione.	 Infatti,	 se	 tutte	 le	 cose	 fossero
ugualmente	 presenti	 in	 tutti	 gli	 uomini,	 non	 si	 apprezzerebbe	 niente.	 Con
l'espressione	 virtù	 INTELLETTUALI	 si	 intendono	 sempre	 quelle	 capacità
mentali	 che	 le	 persone	 stimano,	 apprezzano	 e	 desidererebbero	 possedere.	Esse
vanno	comunemente	 sotto	 il	nome	di	buon	 ingegno,	 sebbene	 lo	 stesso	 termine
ingegno	sia	anche	usato	per	distinguere	una	certa	capacità	dalle	altre.

Queste	virtù	sono	di	due	 tipi:	 "naturali"	e	"acquisite".	Per	 ingegno	naturale
non	intendo	quello	che	un	uomo	possiede	dalla	nascita,	poiché	questo	non	è	altro
che	 la	 sensibilità,	 in	 cui	 gli	 uomini	 differiscono	 così	 poco	 gli	 uni	 dagli	 altri	 e
dagli	animali	bruti,	che	non	è	da	considerarsi	fra	le	virtù.	Mi	riferisco	invece	a
quel	tipo	di	ingegno	che	si	ottiene	soltanto	attraverso	l'uso	e	l'esperienza,	senza
metodo,	 né	 cultura,	 né	 istruzione.	 Questo	 INGEGNO	 NATURALE	 ha	 le	 due
seguenti	caratteristiche	principali:	la	"rapidità	di	immaginazione",	cioè	il	pronto
succedersi	di	un	pensiero	ad	un	altro,	e	 il	"dirigersi	 fermamente"	verso	un	fine
prescelto.	 Un'immaginazione	 lenta,	 al	 contrario,	 costituisce	 quel	 difetto	 o
quell'insufficienza	 della	mente	 che	 viene	 comunemente	 chiamata	OTTUSITA',
stupidità	e	che	riceve	a	volte	altri	nomi	che	significano	lentezza	di	movimento	o
difficoltà	a	muoversi.

La	causa	di	questa	differenza	di	 rapidità	 sono	 le	passioni	degli	uomini	 che
amano	 o	 avversano,	 chi	 una	 cosa,	 chi	 un'altra	 e	 perciò	 i	 pensieri	 di	 alcuni
seguono	una	 strada	e	quelli	di	 altri	ne	 seguono	una	diversa;	 considerano	poi	 e
osservano	 in	 modo	 diverso	 ciò	 che	 passa	 attraverso	 la	 loro	 immaginazione.
Poiché	in	questa	successione	dei	pensieri	umani	non	vi	è	nulla	da	osservare	nelle
cose	che	si	pensano	se	non	in	cosa	si	assomigliano	o	in	cosa	differiscono,	oppure
a	che	cosa	servono	o	come	servono	ad	un	certo	scopo,	si	dice	che	hanno	un	buon
ingegno	coloro	che	osservano	 le	 loro	somiglianze,	nel	caso	 in	cui	siano	 tali	da
essere	 raramente	osservate	da	altri,	 e	con	ciò	 si	vuole	qui	 intendere	che	hanno
una	 buona	 immaginazione.	 Di	 coloro	 invece	 che	 osservano	 le	 differenze	 e	 le



dissomiglianze	 fra	 le	 cose	 pensate,	 operazione	 chiamata	 "distinguere,
discernere",	 e	 "giudicare"	 una	 cosa	 rispetto	 ad	 un'altra,	 nel	 caso	 in	 cui	 queste
distinzioni	 non	 risultino	 facili,	 si	 dice	 che	 hanno	 una	 "buona	 capacità	 di
giudizio".	Questa	 virtù	 viene	 chiamata	DISCREZIONE	nel	 caso	 particolare	 di
colloqui	 e	 del	 disbrigo	 di	 affari	 in	 cui	 occorre	 distinguere	 momenti,	 luoghi	 e
persone.	 La	 fantasia	 senza	 l'aiuto	 del	 giudizio	 non	 è	 apprezzata	 come	 virtù,
mentre	il	giudizio	e	la	discrezione	sono	apprezzati	per	se	stessi,	senza	il	soccorso
dell'immaginazione.	Oltre	alla	capacità	di	discernere	momenti,	luoghi	e	persone,
che	è	necessaria	ad	una	buona	 immaginazione,	è	anche	 richiesta	una	 frequente
applicazione	dei	pensieri	al	loro	fine,	cioè	ad	un	uso	che	se	ne	deve	fare.	Inoltre,
colui	 che	 possiede	 questa	 virtù	 si	 servirà	 con	 facilità	 di	 similitudini	 che
piaceranno	non	soltanto	perché	illustreranno	il	suo	discorso	e	lo	abbelliranno	con
metafore	 nuove	 e	 appropriate,	 ma	 anche	 per	 la	 rarità	 della	 loro	 invenzione.
Tuttavia,	senza	un	fermo	orientamento	verso	un	fine,	un'immaginazione	ricca	è
una	specie	di	follia	come	quella	manifestata	da	coloro	che,	quando	cominciano	a
parlare,	 sono	distratti	 dal	 loro	 scopo	da	qualunque	cosa	venga	 loro	 in	mente	 e
cadono	in	tante	e	così	lunghe	digressioni	e	parentesi	da	perdersi	completamente.
Non	conosco	un	nome	specifico	per	questo	genere	di	follia;	la	sua	causa	è	però
talvolta	 la	mancanza	di	esperienza	per	cui	a	qualcuno	sembra	nuovo	e	raro	ciò
che	non	lo	è	per	altri,	talvolta	la	pusillanimità,	per	cui	gli	sembra	grande	ciò	che
altri	 considerano	 una	 sciocchezza;	 e	 tutto	 ciò	 che	 è	 nuovo	 o	 grande,	 e	 perciò
ritenuto	 degno	 di	 esser	 detto,	 allontana	 gradualmente	 una	 persona	 dalla	 strada
che	intendeva	seguire	col	suo	discorso.

In	una	buona	poesia,	 sia	 essa	 epica	o	drammatica,	 come	anche	nei	 sonetti,
negli	 epigrammi	 e	 in	 altre	 composizioni,	 sono	 necessari	 sia	 la	 capacità	 di
giudizio	 che	 l'immaginazione.	 L'immaginazione	 deve	 però	 prevalere	 perché
queste	 composizioni	 piacciono	 per	 la	 loro	 eccentricità,	 ma	 non	 devono
dispiacere	per	la	mancanza	di	discrezione.

In	una	buona	storia	deve	essere	preminente	la	capacità	di	giudizio,	perché	il
suo	valore	sta	nel	metodo,	nella	verità	e	nella	scelta	delle	azioni	che	è	più	utile
conoscere.	L'immaginazione	non	ha	altro	ruolo	se	non	quello	di	abbellire	lo	stile.

Nei	panegirici	e	nelle	invettive	l'immaginazione	è	predominante	perché	non
si	 mira	 alla	 verità	 ma	 all'onore	 o	 al	 disonore	 che	 si	 ottiene	 attraverso
comparazioni	 nobili	 o	 volgari.	 Il	 giudizio	 deve	 soltanto	 prospettare	 quali
circostanze	rendano	un'azione	lodevole	o	riprovevole.

Nelle	esortazioni	e	nelle	difese,	secondo	che	serva	meglio	allo	scopo	prefisso
la	 verità	 o	 la	 dissimulazione,	 sarà	 principalmente	 necessaria	 la	 capacità	 di
giudizio	o	l'immaginazione.

Nella	dimostrazione,	 nel	 consiglio	 e	 in	ogni	 ricerca	 rigorosa	della	 verità	 la



capacità	di	giudizio	è	tutto,	ad	eccezione	di	qualche	caso	in	cui	la	comprensione
ha	 bisogno	 di	 essere	 avviata	 con	 qualche	 similitudine,	 appropriata;	 allora	 si
ricorre	anche	all'immaginazione.	Quanto	alle	metafore,	però,	in	questo	caso	sono
completamente	 escluse,	 poiché,	 dato	 che	 professano	 apertamente	 l'inganno,
sarebbe	 chiaramente	 follia	 ammetterle	 all'interno	 di	 un	 consiglio	 o	 di	 un
ragionamento.

In	un	qualsiasi	discorso,	se	risulta	evidente	la	mancanza	di	discrezione,	per
quanto	 eccentrica	 possa	 essere	 l'immaginazione,	 l'intero	 discorso	 sarà
considerato	indice	di	un	difetto	di	ingegno,	ma	questo	non	accadrà	mai	quando
sia	manifesta	la	discrezione,	per	quanto	banale	possa	essere	l'immaginazione.

I	 pensieri	 segreti	 di	 una	 persona	 si	 applicano	 ad	 ogni	 cosa,	 sacra,	 profana,
pura,	oscena,	importante	e	leggera,	senza	vergogna	o	biasimo.	Il	discorso	verbale
non	 può	 far	 questo	 oltre	 i	 limiti	 in	 cui	 la	 capacità	 di	 giudizio	 approverà	 il
momento,	 il	 luogo	 e	 le	 persone.	 Un	 anatomista	 o	 un	 medico	 possono	 dire	 o
scrivere	il	loro	giudizio	su	cose	sconvenienti	perché	lo	fanno	per	giovare	e	non
per	piacere,	ma	per	un'altra	persona	lo	scrivere	le	proprie	fantasie	stravaganti	e
divertenti	sullo	stesso	soggetto	equivarrebbe	al	comportamento	di	qualcuno	che,
dopo	 essere	 ruzzolato	 nella	 sporcizia,	 andasse	 a	 presentarsi	 di	 fronte	 ad	 una
buona	 compagnia.	 E'	 la	mancanza	 di	 discrezione	 che	 costituisce	 la	 differenza.
Inoltre,	 in	 momenti	 di	 dichiarata	 distensione	 mentale	 e	 in	 una	 compagnia
familiare,	 una	 persona	 può	 giocare	 coi	 suoni	 e	 coi	 significati	 equivoci	 delle
parole,	 accompagnandoli	 spesso	 ad	 una	 straordinaria	 immaginazione,	 ma	 nel
corso	di	un	sermone,	oppure	in	pubblico,	o	di	fronte	a	persone	sconosciute,	o	alle
quali	si	deve	rispetto,	non	c'è	gioco	di	parole	che	non	venga	ritenuto	stramberia.
E	 la	 differenza	 sta	 soltanto	 nella	 mancanza	 di	 discrezione.	 Così,	 dove	 manca
l'ingegno	non	fa	difetto	l'immaginazione	ma	la	discrezione.	E'	perciò	ingegno	il
giudizio	senza	immaginazione,	ma	non	lo	è	l'immaginazione	senza	giudizio.

Nel	caso	in	cui	i	pensieri	di	qualcuno	che	ha	in	mente	uno	scopo	trascorrano
attraverso	una	grande	quantità	di	oggetti	e	costui	osservi	come	essi	conducano	a
quello	scopo	oppure	a	quale	altro	scopo	possano	servire,	se	le	sue	osservazioni
non	sono	semplici	o	banali,	questo	tipo	di	ingegno	viene	chiamato	PRUDENZA
e	 dipende	 dalla	 ricchezza	 dell'esperienza	 e	 della	 memoria	 di	 cose	 analoghe	 e
delle	 loro	 conseguenze	 fino	 a	 quel	 momento.	 In	 ciò	 non	 si	 dà	 una	 grande
differenza	fra	gli	uomini,	come	invece	esiste	fra	 le	 loro	immaginazioni	e	 i	 loro
giudizi,	 perché	 l'esperienza	 di	 persone	 che	 hanno	 la	 stessa	 età	 non	 è	 molto
diversa	 in	 ordine	 alla	 quantità,	ma	 si	 esercita	 in	 occasioni	 differenti,	 dato	 che
ciascuno	 ha	 i	 suoi	 scopi	 particolari.	 Il	 buon	 governo	 di	 una	 famiglia	 e	 di	 un
regno	non	costituiscono	gradi	diversi	di	prudenza,	ma	diversi	generi	di	attività
non	 più	 di	 quanto	 costituisca	 gradi	 diversi	 di	 arte	 il	 dipingere	 un	 quadro	 in



formato	più	ridotto,	uguale	o	maggiore	rispetto	al	modello	naturale.	Un	semplice
colono	usa	maggiore	prudenza	negli	affari	della	sua	casa	di	quanta	non	ne	usi	un
consigliere	privato	nelle	questioni	di	un'altra	persona.

Se	alla	prudenza	si	aggiunge	l'uso	di	mezzi	ingiusti	o	disonesti	come	quelli
che	vengono	solitamente	 suggeriti	dalla	paura	o	dal	bisogno,	 si	ha	quel	 sapere
tortuoso	 che	 si	 chiama	 ASTUZIA	 e	 che	 è	 un	 segno	 di	 pusillanimità.	 La
magnanimità	consiste	infatti	nel	disprezzo	di	aiuti	ingiusti	o	disonesti.	E'	ciò	che
i	 Latini	 chiamano	 "versutia"	 (tradotto	 in	 inglese	 "shifting"	 [espediente])	 e
consiste	nel	differire	un	pericolo	o	una	difficoltà	presente	 impegnandosi	 in	una
difficoltà	 maggiore,	 come	 nel	 caso	 in	 cui	 si	 deruba	 una	 persona	 per	 pagarne
un'altra,	 non	 è	 altro	 che	 un'astuzia	meno	 lungimirante,	 chiamata	 "versutia"	 da
"versura",	 che	 significa	 prendere	 denaro	 a	 usura	 per	 il	 pagamento	 di	 interessi
immediati.

L'ingegno	acquisito	poi	(intendo	acquisito	con	il	metodo	e	l'istruzione)	non	è
altro	 che	 la	 ragione,	 fondata	 sul	 retto	 uso	 del	 linguaggio	 e	 produttrice	 delle
scienze.	Della	ragione	e	della	scienza,	però,	ho	già	parlato	nei	Capp.	5	e	6.

Le	 cause	 di	 questa	 differenza	 di	 ingegni	 risiedono	 nelle	 passioni	 e	 la
differenza	delle	passioni	procede	in	parte	dalla	diversa	costituzione	del	corpo	e
in	 parte	 dalla	 diversità	 dell'educazione.	 Infatti,	 se	 la	 differenza	 derivasse	 dalla
struttura	 del	 cervello	 e	 degli	 organi	 di	 senso	 esterni	 o	 interni,	 nella	 vista,
nell'udito	o	negli	altri	 sensi	degli	uomini	non	vi	sarebbe	differenza	minore	che
nelle	 loro	 immaginazioni	 e	 nelle	 loro	 discrezioni.	 Essa	 procede	 perciò	 dalle
passioni	che	sono	diverse	non	solo	 in	 relazione	alle	diverse	complessioni	degli
uomini	ma	anche	in	rapporto	alla	differenza	di	abitudini	e	di	educazione.

Le	passioni	che	prime	fra	tutte	sono	causa	delle	differenze	di	 ingegno	sono
principalmente	 il	 maggiore	 o	 minor	 desiderio	 di	 potere,	 di	 ricchezza,	 di
conoscenza	 e	 di	 onore.	E	 tutte	 possono	 ridursi	 alla	 prima,	 cioè	 al	 desiderio	 di
potere,	 poiché	 ricchezza,	 conoscenza	 e	 onore	 sono	 soltanto	 specie	 diverse	 di
potere.

E	perciò	una	persona	che	non	prova	grande	passione	per	niente	di	tutto	ciò,
ma	è,	come	si	suol	dire,	indifferente,	quand'anche	sia	buona	fino	al	punto	da	non
recare	 offesa,	 non	 può	 avere	 tuttavia	 né	 una	 grande	 immaginazione	 né	 molta
capacità	di	giudizio.	I	pensieri,	infatti,	sono,	rispetto	ai	desideri,	come	esploratori
e	spie	che	perlustrano	ogni	luogo	per	trovare	la	strada	verso	le	cose	desiderate,
dato	 che	 ogni	 fermezza	 e	 ogni	 rapidità	 del	movimento	mentale	 deriva	 da	 qui.
Infatti,	così	come	il	non	avere	desideri	equivale	ad	esser	morti,	 l'avere	passioni
deboli	coincide	con	l'ottusità,	l'appassionarsi	indifferentemente	a	qualunque	cosa
significa	 VOLUBILITA'	 e	 dispersione,	 e	 il	 provare	 per	 qualcosa	 passioni	 più
forti	e	veementi	di	quelle	che	si	osservano	normalmente	negli	altri	è	ciò	che	si



definisce	FOLLIA.
Di	 quest'ultima	 esistono	 quasi	 altrettante	 specie	 quante	 sono	 quelle	 delle

stesse	 passioni.	 A	 volte	 una	 passione	 eccezionale	 e	 stravagante	 procede	 dalla
cattiva	costituzione	degli	organi	del	corpo	o	dal	 fatto	che	siano	stati	 lesi.	Altre
volte	la	lesione	e	il	cattivo	stato	degli	organi	sono	causati	dalla	veemenza	o	dal
lungo	persistere	della	passione.	In	entrambi	i	casi,	però,	la	follia	è	di	una	sola	e
medesima	natura.

La	passione	che,	per	la	sua	violenza	o	per	il	suo	persistere,	produce	la	follia,
è	o	un	grado	elevato	di	vanagloria,	comunemente	detta	orgoglio	e	presunzione,	o
una	grave	depressione.

L'orgoglio	 rende	 schiavi	 della	 collera	 che,	 portata	 all'eccesso,	 diventa	 la
follia	chiamata	RABBIA	e	FURORE.	Così	accade	che	un	eccessivo	desiderio	di
vendetta,	 divenuto	 abituale,	 lede	 gli	 organi	 e	 si	 trasforma	 in	 rabbia,	 che	 un
eccesso	 di	 amore,	 unito	 alla	 gelosia,	 si	 trasforma	 anch'esso	 in	 rabbia,	 che
l'opinione	sproporzionata	che	una	persona	ha	di	sé	quanto	all'ispirazione	divina,
alla	saggezza,	al	sapere,	alla	bellezza	e	via	dicendo,	si	trasforma	in	dispersione	e
in	volubilità,	mentre,	se	si	unisce	all'invidia,	diventa	rabbia,	che	la	convinzione
ardente	della	verità	di	qualcosa,	contraddetta	da	altri,	diventa	rabbia.

La	 depressione	 rende	 schiavi	 di	 timori	 infondati;	 è	 una	 forma	 di	 follia
comunemente	detta	MALINCONIA	che	si	manifesta	anch'essa	in	modi	diversi,
come	 nella	 frequentazione	 di	 luoghi	 isolati	 e	 di	 sepolcri,	 nei	 comportamenti
superstiziosi	e	nel	 temere	chi	una,	chi	un'altra	cosa	particolare.	 In	conclusione,
tutte	 le	 passioni	 che	 provocano	 un	 comportamento	 strano	 e	 insolito	 vengono
chiamate	col	nome	generale	di	follia,	ma,	chi	si	desse	la	pena	di	farlo,	potrebbe
registrare	una	legione	delle	differenti	specie	di	follia.	E	se	gli	eccessi	sono	follia,
non	 c'è	 dubbio	 che	 le	 stesse	 passioni,	 quando	 tendono	 al	male,	 siano	 gradi	 di
quest'ultima.

Per	esempio,	sebbene	l'effetto	della	follia,	in	coloro	che	sono	posseduti	dalla
convinzione	 di	 essere	 ispirati,	 non	 sia	 sempre	 visibile	 in	 una	 singola	 persona
attraverso	 qualche	 azione	 particolarmente	 stravagante	 che	 proceda	 da	 questa
passione,	 tuttavia,	quando	molte	di	queste	persone	cospirano	insieme,	 la	rabbia
dell'intera	moltitudine	è	sufficientemente	visibile.	Quale	maggior	segno	di	follia
può	 esserci,	 infatti,	 che	 inveire,	 menar	 colpi	 e	 lanciare	 pietre	 contro	 i	 nostri
migliori	 amici?	 Eppure	 tutto	 questo	 è	 meno	 di	 quanto	 farà	 una	 simile	 folla.
Costoro,	 infatti,	 ingiurieranno,	 combatteranno	e	 annienteranno	coloro	dai	quali
sono	stati	protetti	e	garantiti	dai	torti	per	tutta	la	loro	vita	fino	a	quel	momento.
Se	questa	è	la	follia	della	moltitudine,	lo	è	anche	di	ogni	singolo	uomo.	In	effetti,
come	quando	ci	si	 trova	in	mezzo	al	mare,	anche	se	non	si	percepisce	il	suono
della	 parte	 di	 acqua	 più	 vicina	 a	 noi,	 si	 è	 tuttavia	 ben	 certi	 che	 quella	 parte



contribuisce	quanto	ogni	altra	della	stessa	grandezza	al	rumoreggiare	del	mare,
allo	stesso	modo,	anche	se	non	si	riscontra	una	grande	turbolenza	in	una	o	due
persone,	 si	può	essere	 tuttavia	ben	certi	 che	 le	 loro	 singole	passioni	 sono	parti
del	 rumoreggiare	sedizioso	di	una	nazione	agitata.	E	se	non	ci	 fosse	nient'altro
che	rivelasse	la	loro	follia,	il	solo	fatto	di	attribuirsi	un'ispirazione	di	quella	fatta,
sarebbe	 una	 ragione	 sufficiente.	 Se	 una	 persona	 ricoverata	 a	 Bedlam	 (1)	 vi
intrattenesse	con	una	conversazione	assennata	e	se	voi,	nel	prendere	commiato,
manifestaste	 il	 desiderio	 di	 sapere	 chi	 sia	 per	 potergli	 restituire	 la	 cortesia	 in
un'altra	 occasione,	 e	 costui	 vi	 dicesse	 di	 essere	 Dio	 Padre,	 credo	 che	 non	 vi
sarebbe	 necessario	 aspettare	 alcuna	 azione	 stravagante	 come	 segno	 della	 sua
follia.

Questa	 convinzione	 di	 essere	 ispirati,	 comunemente	 detta	 spirito	 personale
(2),	si	forma	molto	frequentemente	a	partire	dalla	fortunata	scoperta	di	un	errore
generalmente	 accettato	dagli	 altri.	Coloro	 che	 sono	 arrivati	 ad	una	verità	 tanto
importante	(così	essi	credono,	anche	se	spesso	ciò	che	hanno	trovato	è	una	non
verità),	non	sapendo,	o	non	ricordando,	attraverso	quale	percorso	della	ragione	vi
sono	 pervenuti,	 ben	 presto	 ammirano	 se	 stessi	 come	 se	 fossero	 nella	 grazia
speciale	 di	 Dio	 Onnipotente	 che	 ha	 rivelato	 loro	 quella	 verità	 per	 via
soprannaturale,	attraverso	il	suo	Spirito.

Inoltre,	 anche	 dagli	 effetti	 del	 vino,	 che	 sono	 uguali	 a	 quelli	 della	 cattiva
disposizione	degli	organi,	è	possibile	desumere	che	la	follia	non	è	altro	che	una
passione	con	manifestazioni	eccessive.	Infatti,	la	varietà	di	comportamenti	degli
uomini	che	hanno	bevuto	troppo	è	uguale	a	quella	dei	folli:	alcuni	si	arrabbiano,
altri	si	innamorano,	altri	ridono,	tutti	in	modo	stravagante,	ma	coerentemente	con
le	 loro	 diverse	 passioni	 dominanti,	 poiché	 l'effetto	 del	 vino	 sta	 soltanto	 nel
rimuovere	 la	 dissimulazione	 e	 nell'impedire	 di	 vedere	 la	 bruttezza	 delle	 loro
passioni.	 Credo	 infatti	 che	 gli	 uomini	 più	 sobri,	 quando	 passeggiano	 da	 soli,
senza	 preoccupazioni	 e	 senza	 impegnare	 la	 mente,	 non	 vorrebbero	 che	 la
leggerezza	 e	 la	 stravaganza	 dei	 loro	 pensieri	 in	 quel	 momento	 fosse
pubblicamente	osservata;	 il	che	equivale	a	confessare	che	 le	passioni	sbrigliate
sono	per	la	maggior	parte	pura	follia.

Sia	nell'antichità	 come	 in	 epoche	più	 recenti,	 le	opinioni	dell'umanità	 sulla
causa	della	follia	sono	state	due.	Alcuni	la	fanno	procedere	dalle	passioni,	altri
dai	 demoni,	 o	 spiriti,	 sia	 buoni	 che	 cattivi,	 dei	 quali	 si	 pensava	 che	 potessero
entrare	in	una	persona,	impossessarsene	e	muovere	i	suoi	organi	nel	modo	strano
e	 inconsueto	 che	 è	 comune	 ai	 folli.	 Ecco	 perché	 i	 primi	 chiamarono	 questi
uomini	 folli,	 mentre	 i	 secondi	 li	 chiamarono	 a	 volte	 "indemoniati"	 (cioè,
posseduti	 dagli	 spiriti),	 altre	 volte	 "energumeni"	 (cioè,	 agitati	 o	 mossi	 dagli
spiriti)	e	attualmente	in	Italia	li	chiamano	non	soltanto	"pazzi",	uomini	folli,	ma



anche	"spiritati",	uomini	posseduti.
Una	volta	vi	fu	un	grande	afflusso	di	persone	nella	città	greca	di	Abdera	per

la	 rappresentazione	 della	 tragedia	 Andromeda	 in	 una	 giornata	 estremamente
calda	 per	 cui	 un	 gran	 numero	 di	 spettatori	 cadde	 in	 preda	 alla	 febbre	 e,	 per
l'effetto	congiunto	del	caldo	e	della	tragedia,	accadde	che	essi	non	facevano	altro
che	 declamare	 giambi	 con	 i	 nomi	 di	 Perseo	 e	 di	 Andromeda.	 Il	 sintomo	 fu
guarito	 insieme	 alla	 febbre	 dall'arrivo	 dell'inverno	 e	 si	 pensò	 che	 questa	 follia
procedesse	dalla	passione	suscitata	dalla	 tragedia.	Una	crisi	di	 follia	analoga	si
impadronì	di	un'altra	città	greca	colpendo	soltanto	le	giovani	donne	e	facendo	sì
che	 molte	 di	 esse	 si	 impiccassero.	 I	 più	 ritennero	 l'accaduto	 un'azione	 del
diavolo.	Qualcuno,	però,	 sospettando	che	 il	disprezzo	per	 la	vita	procedesse	 in
loro	 da	 qualche	 passione	 mentale	 e	 supponendo	 che	 non	 disprezzassero
altrettanto	 il	 loro	 onore,	 consigliò	 ai	 magistrati	 di	 spogliarle	 non	 appena	 si
impiccavano	 e	 di	 lasciarle	 penzolare	 nude.	 La	 storia	 afferma	 che	 questo	 guarì
quella	 follia.	 D'altra	 parte,	 però,	 gli	 stessi	 Greci	 attribuivano	 spesso	 la	 follia
all'opera	delle	Eumenidi,	o	Furie,	e	talvolta	di	Cerere,	di	Febo	e	di	altri	dèi.	Ai
fantasmi	veniva	attribuita	tanta	realtà	da	considerarli	dei	corpi	aerei	viventi	e	da
chiamarli	comunemente	spiriti.	I	Romani	avevano	su	questo	argomento	le	stesse
convinzioni	 dei	 Greci,	 così	 come	 gli	 Ebrei.	 Essi,	 infatti,	 chiamavano	 folli	 i
profeti,	o	(secondo	che	ritenessero	gli	spiriti	buoni	o	cattivi)	indemoniati.	Alcuni
di	 loro	chiamavano	 folli	 sia	 i	profeti	che	gli	 indemoniati	e	altri	 chiamavano	 lo
stesso	 uomo	 sia	 folle	 che	 indemoniato.	 Per	 i	 Gentili	 non	 c'è	 motivo	 di
meravigliarsi,	perché	presso	di	loro	le	malattie	e	la	salute,	i	vizi	e	le	virtù	e	molti
accidenti	 naturali	 venivano	 chiamati	 e	 venerati	 come	 demoni,	 così	 che	 per
demone	 si	 doveva	 intendere	 tanto	 (a	 volte)	 una	 febbre	 malarica	 quanto	 un
diavolo.	E'	 invece	piuttosto	 strano	che	gli	Ebrei	nutrissero	questa	convinzione.
Né	 Mosè,	 infatti,	 né	 Abramo	 sostennero	 che	 la	 profezia	 dipendesse	 dalla
possessione	di	uno	spirito,	ma	piuttosto	dalla	voce	di	Dio,	o	da	una	visione,	o	da
un	sogno.	E	nella	legge	mosaica	(3),	morale	o	rituale,	non	vi	è	nulla	che	insegni
l'esistenza	di	un	entusiasmo	o	di	una	possessione	di	quella	natura.	Quando	si	dice
(Numeri	 11°,	 25)	 che	 Dio	 prese	 dello	 spirito	 che	 era	 in	 Mosè	 e	 lo	 diede	 ai
settanta	anziani,	lo	spirito	di	Dio	(inteso	come	la	sostanza	di	Dio)	non	è	diviso.
Le	Scritture	intendono	per	spirito	di	Dio	in	un	uomo	uno	spirito	umano	incline
alla	pietà	religiosa.	E	dove	si	dice	(Esodo	28°,	3)	«coloro	che	ho	riempito	dello
spirito	di	 sapienza	perché	 facessero	paramenti	 ad	Aronne»,	non	 si	 intende	uno
spirito	posto	 in	 loro	che	sia	 in	grado	di	 fare	dei	paramenti,	ma	 la	 sapienza	dei
loro	 spiriti	 in	quel	genere	di	 lavoro.	 In	un	 senso	analogo,	 lo	 spirito	dell'uomo,
quando	produce	azioni	impure,	viene	ordinariamente	detto	uno	spirito	impuro;	e
così	è	per	gli	altri	 spiriti,	 anche	se	non	sempre,	ma	ogni	volta	che	 la	virtù	o	 il



vizio	così	contrassegnati	sono	straordinari	ed	eminenti.	Neppure	gli	altri	profeti
dell'Antico	Testamento	invocarono	l'entusiasmo	o	pretesero	che	Dio	parlasse	in
loro,	ma	piuttosto	a	loro	attraverso	la	voce,	la	visione	o	il	sogno,	e	il	"fardello	del
Signore"	 non	 era	 possessione	 ma	 comando.	 Come	 poterono	 allora	 gli	 Ebrei
accogliere	 l'opinione	 della	 possessione?	 Non	 so	 immaginare	 altra	 ragione	 che
quella	 comune	 a	 tutti	 gli	 uomini,	 cioè	 la	mancanza	 di	 curiosità	 per	 la	 ricerca
delle	cause	naturali	e	il	fatto	che	facessero	consistere	la	felicità	nell'acquisizione
dei	grossolani	piaceri	dei	sensi	e	delle	cose	che	vi	conducono	più	direttamente.
Infatti	 coloro	 che	 osservano	 nella	 mente	 di	 un	 uomo	 una	 capacità	 o	 una
deficienza	strana	e	insolita,	a	meno	che	non	osservino	anche	da	quale	causa	può
verosimilmente	derivare,	difficilmente	sono	in	grado	di	considerarla	naturale;	e,
se	 non	 è	 naturale,	 devono	 necessariamente	 pensare	 che	 sia	 soprannaturale.
Cos'altro	 può	 essere	 allora	 se	 non	 la	 presenza	 di	 Dio	 o	 del	 diavolo	 in
quell'uomo?	Perciò	 avvenne	che,	quando	 il	 nostro	Salvatore	 (Marco	3°,	21)	 fu
circondato	 dalla	 folla,	 coloro	 che	 si	 trovavano	 nella	 casa	 temettero	 che	 fosse
impazzito,	 mentre	 gli	 Scribi	 affermarono	 che	 possedeva	 Belzebù	 e	 che	 per
questo	 egli	 cacciava	 i	 diavoli,	 come	 se	 il	 pazzo	 in	 più	 alto	 grado	 avesse
intimorito	i	pazzi	in	minor	grado.	E	accadde	anche	che	alcuni	dissero	(Giovanni
10°,	 20):	 «E'	 indemoniato	 ed	 è	 pazzo»,	 mentre	 altri,	 ritenendolo	 un	 profeta,
affermarono:	 «Questi	 non	 sono	 discorsi	 da	 indemoniato».	 Così	 nell'Antico
Testamento	colui	che	venne	per	ungere	Jehu	(2	Re	9°,	11)	era	un	profeta;	eppure
alcuni	tra	quelli	che	erano	con	Jehu	gli	chiesero:	«Che	cosa	è	venuto	a	fare	quel
pazzo?».

In	conclusione,	 risulta	dunque	chiaro	che	gli	Ebrei	consideravano	chiunque
si	 comportasse	 in	 modo	 inconsueto,	 come	 posseduto	 da	 uno	 spirito,	 buono	 o
cattivo,	con	l'eccezione	dei	Sadducei,	che	si	spingevano	tanto	avanti	nell'errore
opposto,	 da	 non	 credere	 affatto	 all'esistenza	 degli	 spiriti	 (posizione	 che	 si
avvicina	molto	ad	un	dichiarato	ateismo);	e	forse	per	questo	gli	altri	erano	tanto
più	incitati	a	chiamare	indemoniate,	anziché	folli,	le	persone	di	questo	genere.

Ma	perché	allora	il	nostro	Salvatore	li	cura	come	se	fossero	posseduti	e	non
come	se	fossero	folli?	A	questo	non	posso	dare	altra	risposta	che	quella	che	si	dà
a	 quanti	 fanno	 valere	 la	 Scrittura	 in	 modo	 analogo	 contro	 l'opinione	 del
movimento	della	terra.	La	Scrittura	fu	scritta	per	mostrare	agli	uomini	il	regno	di
Dio	e	per	preparare	le	loro	menti	a	diventare	suoi	sudditi	obbedienti,	lasciando	il
mondo,	e	la	filosofia	che	lo	concerne,	alla	disputa	degli	uomini	perché	esercitino
la	 loro	 ragione	 naturale.	 Se	 l'alternarsi	 del	 giorno	 e	 della	 notte	 sia	 dovuto	 al
movimento	della	terra	o	a	quello	del	sole,	o	se	le	azioni	esorbitanti	degli	uomini
procedano	 dalla	 passione	 o	 dal	 diavolo,	 a	 condizione	 che	 non	 gli	 tributiamo
alcun	culto,	fa	tutt'uno	rispetto	alla	nostra	obbedienza	e	alla	nostra	soggezione	a



Dio	onnipotente,	che	è	 la	ragione	per	cui	fu	scritta	 la	Scrittura.	Quanto	al	fatto
che	il	nostro	Salvatore	parli	alla	malattia	come	a	una	persona,	è	lo	stile	abituale
di	 tutti	 coloro	 che	 curano	 soltanto	 con	 le	 parole	 come	 fece	 Cristo	 (e	 come
pretendono	di	fare	gli	incantatori,	che	si	rivolgano	o	meno	a	un	diavolo).	Non	è
infatti	detto	(Matteo	8°,	26)	anche	che	Cristo	rimproverò	i	venti?	E	non	si	dice
anche	(Luca	4°,	39)	che	rimproverò	una	febbre?	Da	ciò	tuttavia	non	si	inferisce
che	 una	 febbre	 sia	 un	 diavolo.	 E	 dove	 si	 afferma	 che	 molti	 di	 quei	 diavoli
confessarono	Cristo,	non	è	necessario	interpretare	quei	 luoghi	se	non	nel	senso
che	quei	folli	lo	confessarono.	E	nel	luogo	in	cui	il	nostro	Salvatore	(Matteo	12°,
43)	parla	di	uno	spirito	impuro	che,	essendo	uscito	da	un	uomo,	erra	per	luoghi
aridi	cercando	quiete	senza	trovarla	e	ritorna	poi	nello	stesso	uomo	con	altri	sette
spiriti	peggiori	di	lui,	si	tratta	manifestamente	di	una	parabola	che	allude	ad	un
uomo,	 il	 quale,	 dopo	 qualche	 sforzo	 per	 rinunciare	 alle	 sue	 brame,	 si	 lascia
vincere	dalla	loro	violenza	e	diventa	sette	volte	peggiore	di	quanto	era.	Non	vedo
dunque	assolutamente	nulla	nella	Scrittura	che	richieda	di	credere	che	i	demoni
siano	qualcosa	di	diverso	dai	folli.

C'è	ancora	un	altro	difetto	nei	discorsi	di	talune	persone	che	può	anche	essere
annoverato	tra	le	specie	di	follia,	cioè	quell'abuso	delle	parole	di	cui	ho	parlato
più	 sopra,	 nel	 Cap.	 5,	 col	 nome	 di	 assurdità.	 E'	 il	 caso	 in	 cui	 si	 proferiscono
parole	tali	che,	messe	insieme,	non	hanno	alcun	significato.	Alcuni	incorrono	in
questa	 circostanza	 fraintendendo	 le	 parole	 che	 hanno	 ascoltato	 e	 ripetendole	 a
memoria,	altri	vi	incorrono	con	l'intenzione	di	ingannare	per	mezzo	dell'oscurità.
Ciò	 accade	 soltanto	 a	 coloro	 che	 trattano	 questioni	 relative	 ad	 argomenti
incomprensibili,	come	gli	Scolastici,	o	questioni	di	filosofia	astrusa.	Le	persone
comuni	 pronunciano	 raramente	 discorsi	 privi	 di	 significato	 e	 sono	 perciò
considerate	idiote	da	queste	altre	persone	egregie.	Tuttavia,	per	essere	certi	che
nella	mente	di	simili	persone	non	vi	sia	nulla	di	corrispondente	alle	loro	parole,
ci	sarebbe	necessità	di	qualche	esempio.	Se	qualcuno	ne	vuole,	prenda	in	mano
uno	Scolastico	e	veda	se	è	in	grado	di	tradurre	un	qualsiasi	capitolo	riguardante
un	 argomento	 difficile	 come	 la	 Trinità,	 la	 Divinità,	 la	 natura	 di	 Cristo,	 la
transustanziazione,	 il	 libero	 arbitrio,	 eccetera,	 o	 in	 una	 delle	 lingue	 moderne,
così	 da	 renderlo	 intelligibile,	 oppure	 in	 un	 latino	 accettabile,	 tale	 da	 riuscire
familiare	a	coloro	che	vivevano	nell'epoca	in	cui	la	lingua	volgare	era	il	latino.
Qual	 è	 il	 significato	 di	 queste	 parole:	 «la	 causa	 prima	 non	 infonde
necessariamente	qualcosa	nella	seconda,	in	virtù	della	subordinazione	essenziale
delle	cause	 seconde,	per	mezzo	della	quale	può	aiutarla	ad	operare	»?	Sono	 la
traduzione	del	titolo	del	sesto	capitolo	del	primo	libro	di	Suarez,	"Del	concorso,
del	movimento	e	dell'aiuto	di	Dio".	Quando	si	scrivono	interi	volumi	di	questa
fatta,	non	si	è	forse	folli	o	non	si	ha	forse	l'intenzione	di	fare	impazzire	gli	altri?



In	particolare,	 coloro	 che,	nella	questione	della	 transustanziazione,	 asseriscono
che,	 dopo	 che	 sono	 state	 pronunciate	 certe	 parole,	 la	 bianch"ezza",	 la
rotondi"tà",	 la	 grand"ezza",	 la	 quali"tà",	 la	 corruttibili"tà",	 che	 sono	 tutte
incorporee,	eccetera,	escono	dall'ostia	per	entrare	nel	corpo	del	nostro	Salvatore
benedetto,	non	fanno	sì	che	quelle	"ezze"	e	quelle	"tà"	siano	altrettanti	spiriti	che
possiedono	il	suo	corpo?	Per	spiriti,	infatti,	essi	intendono	sempre	cose	che,	pur
essendo	incorporee,	sono	tuttavia	capaci	di	esser	mosse	da	un	luogo	ad	un	altro,
con	 la	 conseguenza	 che	 si	 può	 a	 buon	 diritto	 annoverare	 questo	 genere	 di
assurdità	fra	le	molte	specie	di	follia;	e	tutti	i	momenti	in	cui,	guidati	dai	pensieri
chiari	della	 loro	brama	mondana,	si	astengono	dal	discutere	o	dallo	scrivere	 in
questo	modo,	sono	soltanto	dei	lucidi	intervalli.	Tanto	basti	per	le	virtù	e	i	difetti
intellettuali.

	
	



Capitolo	nono.

I	DIVERSI	«OGGETTI»	DI	«CONOSCENZA».
	
	
Esistono	due	generi	 di	CONOSCENZA,	uno	dei	 quali	 è	 la	 "conoscenza	di

fatto",	 l'altro	 la	 "conoscenza	della	conseguenza	che	collega	un'affermazione	ad
un'altra".	 La	 prima	 non	 è	 altro	 che	 sensazione	 e	 memoria	 ed	 è	 "conoscenza
assoluta",	come	quando	vediamo	accadere	un	fatto	o	ricordiamo	che	è	accaduto.
E'	 questa	 la	 conoscenza	 richiesta	 in	 un	 testimone.	 La	 seconda	 viene	 detta
"scienza"	ed	è	"condizionale",	come	quando	sappiamo	che,	"se	 la	figura	data	è
un	cerchio,	allora	ogni	linea	retta	che	passi	per	il	centro	la	dividerà	in	due	parti
uguali".	 Questa	 è	 la	 conoscenza	 richiesta	 in	 un	 filosofo;	 cioè	 in	 colui	 che
pretende	di	ragionare.

La	registrazione	della	"conoscenza	di	fatto"	è	chiamata	"storia"	e	ne	esistono
due	 specie:	 una,	 detta	 "storia	 naturale",	 che	 è	 la	 storia	 di	 fatti	 o	 effetti	 della
natura,	 indipendenti	dalla	"volontà"	dell'uomo;	appartengono	a	questa	specie	 le
storie	dei	metalli,	delle	piante,	degli	 animali,	delle	 regioni,	 e	 simili;	 l'altra	è	 la
"storia	civile",	che	è	la	storia	delle	azioni	volontarie	degli	uomini	negli	Stati.

Le	 registrazioni	 della	 scienza	 sono	 "libri"	 che	 contengono	 le	 dimostrazioni
delle	 conseguenze	 che	 collegano	 un'affermazione	 ad	 un'altra	 e	 sono
comunemente	 chiamati	 "libri	 di	 filosofia".	 Di	 questi	 esistono	 molte	 specie	 in
relazione	alla	diversità	dell'argomento	e	possono	essere	ripartiti	nel	modo	in	cui
li	ho	divisi	nella	tavola	seguente.

	
[figura	qui	omessa]
	
	



Capitolo	decimo.

IL	POTERE,	IL	PREGIO,	LA	DIGNITA',	L'ONORE	E	LA	CAPACITA'.
	
	
Il	POTERE	di	un	uomo	(considerato	in	senso	universale)	consiste	nei	mezzi

di	cui	dispone	al	presente	per	ottenere	un	apparente	bene	futuro	ed	è	"originario"
o	"strumentale".

Il	 potere	 naturale	 consiste	 nell'eminenza	 delle	 facoltà	 del	 corpo	 e	 della
mente,	come	la	forza,	la	bellezza,	la	prudenza,	le	arti,	l'eloquenza,	la	liberalità,	la
nobiltà,	 possedute	 in	 grado	 straordinario.	 Sono	 strumentali	 quei	 poteri	 che,
essendo	 stati	 acquisiti	 attraverso	 questi	 ultimi	 o	 grazie	 alla	 fortuna,	 diventano
mezzi	 e	 strumenti	 per	 acquisirne	 in	 misura	 maggiore,	 come	 le	 ricchezze,	 la
reputazione,	gli	amici	e	quel	segreto	agire	divino	che	gli	uomini	chiamano	buona
sorte.	La	natura	del	potere,	infatti,	è,	sotto	questo	riguardo,	simile	alla	fama,	che
va	aumentando	di	mano	in	mano	che	avanza,	o	è	anche	simile	al	moto	dei	corpi
pesanti	che	acquistano	tanto	maggiore	velocità	quanto	più	lungo	si	muovono.

Il	maggior	potere	umano	è	quello	costituito	dai	poteri	del	maggior	numero	di
uomini,	riuniti	per	loro	consenso	in	una	sola	persona,	naturale	o	civile,	la	quale
può	far	uso	di	 tutti	 i	 loro	poteri	secondo	la	sua	volontà,	e	di	questo	genere	è	 il
potere	di	uno	Stato,	oppure	secondo	le	volontà	di	ogni	singolo	individuo,	come	è
il	caso	del	potere	di	una	fazione	o	di	più	fazioni	convergenti.	Perciò	avere	servi	è
potere,	avere	amici	è	potere;	si	tratta	infatti	di	una	riunione	di	forze.

Anche	 la	 ricchezza,	 unita	 alla	 liberalità,	 è	 potere	 perché	 procura	 amici	 e
servi.	 Non	 così	 se	 manca	 la	 liberalità;	 in	 questo	 caso	 la	 ricchezza	 non	 è	 una
difesa,	ma	espone	gli	uomini	all'invidia,	come	se	fossero	una	preda.

La	fama	di	avere	potere	è	essa	stessa	potere	perché	porta	con	sé	l'adesione	di
coloro	che	hanno	bisogno	di	protezione.

Per	 la	 stessa	 ragione	 è	 potere	 la	 fama	 di	 amare	 il	 proprio	 Paese	 (chiamata
popolarità).

E'	 anche	 potere	 qualsiasi	 qualità	 che	 faccia	 amare	 o	 temere	 un	 uomo	 da
molti,	 oppure	 la	 fama	 di	 possedere	 una	 tale	 qualità,	 perché	 è	 un	 mezzo	 per
procurarsi	l'assistenza	e	il	servizio	di	molte	persone.

Il	successo	è	potere	perché	genera	fama	di	saggezza	o	di	fortuna,	procurando
il	timore	o	la	fiducia	altrui.



L'affabilità	delle	persone	che	già	possiedono	potere	lo	aumenta	perché	spinge
ad	amarle.

La	 reputazione	di	prudenza	nel	governo	della	pace	o	della	guerra	è	potere,
perché	affidiamo	il	governo	di	noi	stessi	più	volentieri	ad	uomini	prudenti	che	ad
altri.

La	nobiltà	 non	 è	 potere	 dovunque,	ma	 soltanto	 in	 quegli	Stati	 dove	ha	 dei
privilegi.	E'	infatti	in	tali	privilegi	che	consiste	il	suo	potere.

L'eloquenza	è	potere	perché	fa	sembrare	prudenti.
La	bellezza	è	potere	perché,	essendo	una	promessa	di	bene,	raccomanda	gli

uomini	al	favore	delle	donne	e	degli	estranei.
Le	scienze	costituiscono	una	piccola	forma	di	potere,	perché	non	brillano	e

perciò	 non	 vengono	 riconosciute	 in	 qualsiasi	 persona,	ma	 in	 pochi	 uomini	 ed
anche	in	questi	con	riguardo	a	pochi	oggetti.	La	scienza,	infatti,	è	di	natura	tale
che	nessuno	può	riconoscerla	a	meno	che	non	la	possieda	in	buona	misura.

Le	arti	di	uso	pubblico,	come	la	fortificazione,	la	produzione	di	macchine	e
di	altri	 strumenti	per	 la	guerra,	 sono	potere	perché	contribuiscono	alla	difesa	e
alla	 vittoria.	 E	 anche	 se	 la	 vera	 madre	 di	 queste	 è	 la	 scienza,	 vale	 a	 dire	 la
matematica,	 tuttavia,	poiché	vengono	portate	 alla	 luce	dalla	mano	dell'artefice,
sono	ritenute	opera	sua,	visto	che	presso	il	volgo	la	levatrice	passa	per	la	madre.

Il	"valore",	o	PREGIO	di	una	persona,	coincide,	come	per	tutte	le	altre	cose,
col	 suo	 prezzo,	 cioè	 con	 quanto	 si	 sarebbe	 disposti	 a	 dare	 per	 l'uso	 del	 suo
potere.	Non	è	perciò	un	valore	assoluto,	ma	dipendente	dal	bisogno	e	dalla	stima
di	 altri.	 Un	 abile	 condottiero	 ha	 un	 prezzo	 alto	 in	 tempo	 di	 guerra	 presente	 o
imminente,	ma	non	lo	ha	in	tempo	di	pace.	Un	giudice	erudito	e	incorrotto	ha	un
alto	 pregio	 in	 tempo	 di	 pace,	ma	 non	 ne	 ha	 altrettanto	 in	 tempo	 di	 guerra.	 E
anche	 per	 gli	 uomini,	 come	 per	 le	 altre	 cose,	 il	 prezzo	 non	 è	 determinato	 dal
venditore	ma	dal	compratore.	Quand'anche,	infatti,	una	persona	(come,	del	resto,
la	maggior	parte)	stimi	se	stessa	al	più	alto	valore	possibile,	tuttavia	il	suo	vero
valore	non	supererà	quello	stimato	dagli	altri.

La	 manifestazione	 del	 valore	 che	 ci	 attribuiamo	 reciprocamente	 è	 ciò	 che
viene	comunemente	detto	onorare	e	disonorare.	Dare	una	valutazione	alta	di	una
persona	 significa	 "onorarla"	 e	 darne	 una	 bassa	 equivale	 a	 "disonorarla".	 In
questo	caso,	però,	alto	e	basso	devono	intendersi	con	riferimento	al	prezzo	che
ciascuno	attribuisce	a	se	stesso.

Il	 pregio	 pubblico	 di	 una	 persona,	 coincidente	 col	 valore	 attribuitole	 dallo
Stato,	è	quello	che	si	chiama	comunemente	DIGNITA'.	Il	valore	che	lo	Stato	le
attribuisce	 è	 significato	 da	 cariche	 di	 comando,	 da	 incarichi	 giudiziari,	 da
pubblici	 impieghi,	 o	 dalle	 denominazioni	 e	 dai	 titoli	 introdotti	 per	 distinguere
questo	valore.



Pregare	 un'altra	 persona	 in	 vista	 di	 un	 aiuto	 di	 qualsiasi	 genere	 significa
ONORARLA	in	quanto	è	segno	dell'opinione	che	noi	abbiamo	del	suo	potere	di
aiutarci,	e	quanto	più	difficile	è	l'aiuto,	tanto	maggiore	è	l'onore.

Obbedire	equivale	ad	onorare	perché	nessuno	obbedisce	a	chi	 si	pensa	non
abbia	potere	per	aiutare	o	per	nuocere.	Di	conseguenza,	disobbedire	equivale	a
"disonorare".

Fare	grandi	doni	a	qualcuno	significa	onorarlo	perché	equivale	a	comprarne
la	 protezione	 e	 a	 riconoscerne	 il	 potere.	 Fare	 piccoli	 doni	 significa	 disonorare
perché	 si	 tratta	 soltanto	 di	 elemosina	 ed	 è	 indice	 dell'opinione	 che	 si	 abbia
bisogno	di	piccoli	aiuti.

Essere	 solleciti	 nel	 favorire	 il	 bene	 di	 un'altra	 persona,	 così	 come	 adulare,
significa	onorare	perché	è	segno	del	fatto	che	se	ne	cerca	la	protezione	o	l'aiuto.
Trascurare	tutto	questo	equivale	a	disonorare.

Cedere	 il	 passo	o	 il	 posto	 a	qualcuno	per	un	qualsiasi	 vantaggio	 è	 onorare
poiché	 equivale	 a	 riconoscere	 un	 potere	 maggiore.	 Essere	 arroganti	 significa
disonorare.

Mostrare	 un	 qualunque	 segno	 di	 amore	 o	 di	 timore	 per	 un'altra	 persona
equivale	ad	onorarla	poiché	tanto	l'amore	quanto	il	timore	sono	una	valutazione.
Disprezzare,	 oppure	 amare	 o	 temere	 meno	 di	 quanto	 l'altra	 persona	 si	 aspetti
equivale	a	disonorare	perché	si	tratta	di	una	svalutazione.

Lodare,	 esaltare	 o	 chiamare	 qualcuno	 beato	 è	 onorare	 poiché	 nulla	 è
apprezzato	quanto	la	bontà,	il	potere	e	la	felicità.	Insultare,	deridere	o	compatire
equivale	a	disonorare.

Rivolgersi	 a	 qualcuno	 con	 considerazione,	 apparire	 al	 suo	 cospetto	 con
decoro	 e	 umiltà	 significa	 onorarlo	 poiché	 questi	 atteggiamenti	 sono	 segni	 del
timore	di	offenderlo.	Parlare	a	qualcuno	in	modo	avventato,	fare	in	sua	presenza
qualcosa	di	sconveniente,	di	trascurato,	di	impudente	equivale	a	disonorarlo.

Credere	in	una	persona,	avere	fiducia	e	far	conto	su	di	lei	è	onorarla	poiché
questo	è	segno	dell'opinione	che	si	ha	della	sua	virtù	e	del	suo	potere.	Non	avere
fiducia	o	non	credere	in	qualcuno	significa	disonorarlo.

Ascoltare	 il	 consiglio	di	 una	persona	o	una	 sua	 affermazione	di	 qualunque
genere	 è	 onorarla	 in	quanto	 segno	 che	noi	 la	 reputiamo	 saggia,	 o	 eloquente,	 o
intelligente.	 Sonnecchiare,	 andarsene	 o	 chiacchierare	 mentre	 costui	 parla,
equivale	a	disonorarlo.

Fare	 ad	 un	 altro	 ciò	 che	 egli	 ritiene	 segno	 di	 onore,	 o	 che	 la	 legge	 o	 il
costume	rende	 tale,	significa	onorarlo,	perché	approvando	l'onore	che	gli	viene
tributato	 dagli	 altri,	 costui	 riconosce	 il	 potere	 che	 gli	 altri	 gli	 riconoscono.
Rifiutarsi	di	fare	questo	equivale	a	disonorare.

Essere	d'accordo	con	l'opinione	di	una	persona	è	onorarla	in	quanto	è	segno



che	 si	 approvano	 il	 suo	 giudizio	 e	 la	 sua	 saggezza.	 Dissentire	 significa
disonorare	 ed	 equivale	 alla	 riprovazione	 di	 un	 errore	 e	 (se	 il	 dissenso	 investe
molti	argomenti)	di	stupidità.

L'imitazione	è	una	forma	di	onore	perché	deriva	da	una	forte	approvazione.
L'imitare	il	nemico	di	qualcuno	equivale	a	disonorare.

Onorare	 coloro	 che	 un'altra	 persona	 onora,	 significa	 onorare	 quella	 stessa
persona	 come	 segno	 di	 approvazione	 del	 suo	 giudizio.	 Onorare	 i	 suoi	 nemici
equivale	a	disonorarla.

Servirsi	di	qualcuno	per	prendere	decisioni,	o	per	 compiere	azioni	difficili,
significa	 onorarlo	 perché	 questo	 è	 segno	 dell'opinione	 che	 si	 ha	 della	 sua
saggezza	 o	 di	 qualche	 altro	 suo	 potere.	 Rifiutare	 di	 servirsi	 nelle	 stesse
circostanze	di	coloro	che	lo	vorrebbero,	equivale	a	disonorarli.

Tutte	queste	forme	di	onore	sono	naturali,	tanto	all'interno	quanto	al	di	fuori
degli	 Stati.	 Ma	 negli	 Stati,	 dove	 colui	 o	 coloro	 che	 hanno	 l'autorità	 suprema
possono	 stabilire	 come	 segni	 di	 onore	 qualunque	 cosa	 vogliano,	 esistono	 altre
forme	di	onore.

Un	sovrano	 fa	onore	ad	un	suddito	con	un	 titolo,	una	carica,	un	 impiego	o
un'azione	qualsiasi	che	egli	 stesso	avrà	 scelto	come	segno	della	 sua	volontà	di
onorarlo.

Il	 re	 di	 Persia	 onorò	Mardocheo	 quando	 stabilì	 che	 fosse	 condotto	 per	 le
strade	 in	 vesti	 regali	 su	 uno	 dei	 cavalli	 del	 re,	 con	 una	 corona	 sul	 capo	 e	 un
principe	 che	 lo	 precedesse	 proclamando:	 «Così	 sarà	 fatto	 a	 colui	 che	 il	 re
onorerà».	E	tuttavia	un	altro	re	di	Persia,	o	lo	stesso	in	un'altra	occasione,	ad	uno
che	gli	domandava	di	indossare	una	veste	del	re	in	cambio	di	un	grande	servizio,
glielo	concesse,	aggiungendo	però	che	l'avrebbe	indossata	in	qualità	di	buffone
del	 re	e	divenne	allora	un	disonore.	La	 fonte	dell'onore	civile	sta	dunque	nella
persona	 dello	 Stato	 e	 dipende	 dalla	 volontà	 del	 sovrano.	 Perciò	 ha	 carattere
temporaneo	e	viene	chiamato	"onore	civile".	E'	il	caso	delle	magistrature,	delle
cariche,	 dei	 titoli	 e,	 in	 certi	 luoghi,	 delle	 cotte	 d'armi	 e	 degli	 scudi	 dipinti.	 Si
rende	onore	a	chi	possiede	questi	riconoscimenti	perché	sono	altrettanti	segni	di
favore	da	parte	dello	Stato	e	questo	favore	è	potere.

"Onorevole"	 è	 qualsiasi	 possesso,	 azione	 o	 qualità	 che	 sia	 dimostrazione	 e
segno	di	potere.

E	 perciò	 essere	 onorati,	 amati	 o	 temuti	 da	 molti	 è	 onorevole	 in	 quanto
dimostrazione	di	potere.	Essere	onorati	da	pochi	o	da	nessuno	è	"disonorevole".

Il	 dominio	 e	 la	 vittoria	 sono	 onorevoli	 perché	 si	 ottengono	 per	mezzo	 del
potere.	La	servitù	per	bisogno,	o	per	timore,	è	disonorevole.

La	buona	fortuna,	se	è	duratura,	è	onorevole	come	segno	della	benevolenza
divina.	 La	 cattiva	 fortuna	 e	 le	 sconfitte	 sono	 disonorevoli.	 Le	 ricchezze	 sono



onorevoli	 perché	 costituiscono	 potere.	 La	 povertà	 è	 disonorevole.	 La
magnanimità,	 la	 liberalità,	 la	 speranza,	 il	coraggio,	 la	 sicurezza	sono	onorevoli
poiché	 procedono	 dalla	 consapevolezza	 del	 potere.	 La	 pusillanimità,	 la
parsimonia,	il	timore,	la	diffidenza	sono	disonorevoli.

Risolvere	 o	 determinare	 al	 momento	 opportuno	 ciò	 che	 si	 deve	 fare	 è
onorevole	 perché	 significa	 sprezzo	 delle	 piccole	 difficoltà	 e	 dei	 pericoli.
L'incertezza	è	invece	disonorevole	in	quanto	segno	di	una	sopravvalutazione	di
ostacoli	e	vantaggi	di	poco	conto.	Quando	infatti	si	è	esaminata	la	situazione	per
quanto	il	tempo	lo	consente	e	non	ci	si	decide,	le	differenze	di	valutazione	sono
molto	piccole	e	perciò,	se	non	si	prende	una	decisione,	si	sopravvalutano	delle
piccole	cose,	il	che	equivale	a	pusillanimità.

Tutte	 le	 azioni	 e	 i	 discorsi	 che	 procedono,	 o	 sembrano	 procedere,	 da	 una
grande	 ricchezza	 di	 esperienza,	 di	 scienza,	 di	 discernimento	 o	 di	 intelligenza
sono	onorevoli	perché	 tutte	queste	cose	costituiscono	dei	poteri.	Le	azioni	o	 le
parole	che	procedono	dall'errore,	dall'ignoranza	o	dalla	follia	sono	disonorevoli.

La	gravità,	per	quanto	sembra	procedere	da	una	mente	impegnata	in	qualche
altra	 cosa,	 è	 onorevole,	 perché	 l'essere	 impegnati	 è	 un	 segno	 di	 potere.	 Se,
invece,	 sembra	derivare	 da	un'intenzione	di	 apparire	 grave,	 è	 disonorevole.	La
gravità	 del	 primo	 tipo,	 infatti,	 è	 simile	 alla	 stabilità	 di	 una	 nave	 dovuta	 ad	 un
carico	di	merci,	mentre	la	gravità	del	secondo	tipo	è	simile	alla	stabilità	di	una
nave	zavorrata	con	sabbia	e	altro	ciarpame.

Spiccare,	cioè	essere	noti,	per	ricchezza,	per	cariche,	per	grandi	azioni	o	per
qualsiasi	bene	posseduto	in	grado	eminente,	è	onorevole	perché	è	un	segno	del
potere	grazie	al	quale	una	persona	spicca.	Al	contrario,	l'oscurità	è	disonorevole.

Discendere	 da	 genitori	 illustri	 è	 onorevole,	 perché	 si	 ottengono	 più
facilmente	gli	aiuti	degli	amici	dei	propri	antenati.	Al	contrario,	è	disonorevole
avere	origini	oscure.

Le	azioni	che	procedono	dall'equità,	anche	se	congiunte	ad	uno	scacco,	sono
onorevoli	in	quanto	segni	di	magnanimità,	che	è	a	sua	volta	un	segno	di	potere.
Al	 contrario,	 la	 furberia,	 il	 trasformismo,	 il	 disprezzo	 dell'equità	 sono
disonorevoli.

La	bramosia	di	grandi	ricchezze	e	l'ambizione	di	grandi	onori	sono	onorevoli
come	segni	di	potere	per	ottenerli.	La	bramosia	e	l'ambizione	di	piccoli	guadagni
o	di	piccole	promozioni	è	disonorevole.

Sotto	 il	 profilo	 dell'onore	 le	 cose	 non	 cambiano	 per	 il	 fatto	 che	 un'azione
(purché	 sia	 grande	 e	 impegnativa	 e	 perciò	 segno	 di	molto	 potere)	 sia	 giusta	 o
ingiusta.	L'onore,	infatti,	sta	soltanto	nell'opinione	del	potere.	Perciò	gli	antichi
pagani	non	pensavano	di	disonorare,	ma	ritenevano	anzi	di	onorare	grandemente
gli	dèi,	quando	li	presentavano	nei	loro	poemi	nell'atto	di	compiere	ratti,	furti	ed



altre	 azioni	 grandi,	 ma	 ingiuste	 o	 immonde,	 a	 tal	 punto	 che	 niente	 è	 così
celebrato	in	Giove	quanto	i	suoi	adulteri,	né	in	Mercurio	quanto	le	sue	frodi	e	i
suoi	 furti.	 La	 maggior	 lode	 che	 viene	 tributata	 a	 quest'ultimo	 in	 un	 inno	 di
Omero	è	che,	essendo	nato	la	mattina,	aveva	inventato	la	musica	a	mezzogiorno
e	prima	di	notte	aveva	rubato	il	bestiame	di	Apollo	ai	suoi	pastori	(1).

Anche	 fra	 gli	 uomini,	 fino	 a	 quando	non	 si	 furono	 costituiti	 i	 grandi	Stati,
non	 era	 ritenuto	 un	 disonore	 essere	 un	 pirata	 o	 un	 predone,	ma	 lo	 si	 riteneva
piuttosto	una	forma	di	commercio	legittima,	non	solo	fra	i	Greci,	ma	anche	fra
tutte	 le	 altre	 nazioni,	 come	 risulta	 con	 chiarezza	 dalle	 storie	 dell'antichità.	 E
attualmente,	 in	 questa	 parte	 del	mondo,	 i	 duelli	 privati	 sono	 e	 saranno	 sempre
onorevoli,	 anche	 se	 illegali,	 fino	 al	momento	 in	 cui	 si	 decreterà	 onore	 per	 chi
rifiuti	 la	 sfida	 e	 ignominia	 per	 chi	 la	 lanci.	 Anche	 i	 duelli	 sono	 infatti	 spesso
effetto	del	coraggio	che	trova	sempre	il	suo	fondamento	nella	forza	o	nell'abilità,
le	 quali	 costituiscono	 potere,	 anche	 se	 per	 la	 maggior	 parte	 sono	 effetti	 di
affermazioni	avventate	e	di	paura	del	disonore	in	uno	o	in	entrambi	i	duellanti.
Coinvolti	 dalla	 loro	 avventatezza,	 vengono	 spinti	 nella	 lizza	 per	 evitare	 il
disonore.

Gli	 scudi	 e	 le	 cotte	 d'armi	 ereditarie,	 nel	 caso	 in	 cui	 comportino	 qualche
privilegio	eminente,	sono	onorevoli;	altrimenti	non	lo	sono	perché	il	loro	potere
risiede	o	in	questi	privilegi,	o	nelle	ricchezze,	o	in	qualcosa	che	sia	ugualmente
onorato	negli	altri	uomini.	Questo	genere	di	onore,	comunemente	detto	piccola
nobiltà	(2),	è	derivato	dagli	antichi	Germani.	In	effetti	non	si	ha	notizia	di	nulla
di	simile	dove	sono	rimaste	sconosciute	le	usanze	germaniche	e	tutto	questo	non
è	attualmente	 in	uso	dove	 i	Germani	non	sono	vissuti.	Gli	antichi	capi	militari
greci,	quando	andavano	in	guerra,	facevano	dipingere	sui	loro	scudi	gli	emblemi
che	preferivano,	così	che	un	piccolo	scudo	non	dipinto	era	un	segno	di	povertà,
indicava	un	semplice	soldato.	Essi	però	non	li	trasmettevano	in	eredità.	I	Romani
trasmettevano	gli	 emblemi	delle	 loro	 famiglie,	ma	 si	 trattava	delle	 immagini	 e
non	 degli	 stemmi	 dei	 loro	 antenati.	 Fra	 i	 popoli	 dell'Asia,	 dell'Africa	 e
dell'America	non	esiste	e	non	è	mai	esistito	niente	di	simile.	Soltanto	i	Germani
avevano	 quell'usanza	 che	 da	 loro	 è	 passata	 all'Inghilterra,	 alla	 Francia,	 alla
Spagna	e	all'Italia	quando	 in	gran	numero	diedero	aiuto	ai	Romani	o	 fecero	 le
loro	conquiste	in	queste	parti	occidentali	del	mondo.

Anticamente,	infatti,	la	Germania,	come	tutti	gli	altri	Paesi	ai	loro	inizi,	era
divisa	 fra	 un	 infinito	 numero	 di	 piccoli	 signori	 o	 capifamiglia	 che	 si	 facevano
continuamente	 guerra.	 Quei	 capi	 o	 signori,	 con	 lo	 scopo	 principale	 di	 poter
essere	 riconosciuti	dai	 loro	 seguaci	quando	vestivano	 le	armi,	 e	 in	parte	anche
per	ornamento,	dipingevano	l'armatura,	o	lo	scudo,	o	la	cotta	con	l'immagine	di
una	 bestia	 o	 con	 qualche	 altra	 cosa	 e	 mettevano	 anche	 qualche	 contrassegno



prominente	 e	 visibile	 sul	 cimiero	 degli	 elmi.	 L'ornamento	 delle	 armi	 e	 del
cimiero	passava	 in	eredità	ai	 loro	 figli,	 così	 com'era	al	primogenito	e	agli	 altri
con	 qualche	 nota	 di	 differenza	 secondo	 quanto	 riteneva	 opportuno	 il	 vecchio
capo,	 chiamato	 in	 tedesco	 "Here-alt".	 Quando	 però	 molte	 di	 queste	 famiglie
riunite	 insieme	 fondarono	 una	 monarchia	 più	 vasta,	 il	 compito	 dell'araldo	 di
distinguere	gli	scudi	diventò	una	carica	privata	e	distinta.	I	discendenti	di	questi
signori	 costituiscono	 la	 grande	 ed	 antica	 nobiltà,	 che	 porta	 prevalentemente
emblemi	 di	 animali	 noti	 per	 il	 loro	 coraggio	 e	 la	 loro	 rapacità,	 o	 di	 castelli,
merlature,	corazze,	armi,	barre,	palizzate	e	altri	simboli	di	guerra,	poiché	allora
era	tenuta	in	onore	unicamente	la	virtù	militare.	Successivamente	non	soltanto	i
re,	 ma	 anche	 gli	 Stati	 popolari,	 diedero	 diversi	 tipi	 di	 scudi	 a	 coloro	 che
partivano	per	la	guerra,	o	ne	ritornavano,	per	incoraggiare	o	ricompensare	i	loro
servizi.	Un	lettore	attento	può	trovare	tutto	ciò	in	quelle	antiche	storie	greche	e
latine	che	menzionano	la	nazione	germanica	e	i	suoi	costumi	in	quei	tempi.

I	titoli	onorifici	come	duca,	conte,	marchese	e	barone	sono	onorevoli	perché
significano	il	valore	che	ad	essi	viene	attribuito	dal	potere	sovrano	dello	Stato.
Questi	titoli,	derivati,	alcuni	dai	Romani,	altri	dai	Germani	e	dai	Francesi,	erano
anticamente	titoli	che	designavano	cariche	e	comandi.	I	duchi,	in	latino	"duces",
erano	 i	 generali	 in	 guerra;	 i	 conti,	 "comites",	 accompagnavano	 il	 generale	 per
amicizia	 e	 venivano	 lasciati	 a	 governare	 e	 a	 difendere	 i	 luoghi	 conquistati	 e
pacificati;	 i	marchesi,	 "marchiones",	 erano	 conti	 che	governavano	 le	marche	o
confini	 dell'impero.	 I	 titoli	 di	 duca,	 conte	 e	marchese	 si	 diffusero	 nell'impero,
pressappoco	 all'epoca	 di	 Costantino	 il	 Grande,	 dalle	 usanze	 della	 "milizia"
germanica.	Sembra	invece	che	barone	sia	stato	un	titolo	dei	Galli	e	che	significhi
grand'uomo;	 erano	 tali	 gli	 uomini	 che	 i	 re	 e	 i	 prìncipi	 impiegavano	 in	 guerra
come	 loro	 addetti	 personali	 e	 sembra	 che	 il	 titolo	 sia	 derivato	 da	 "vir",
diventando	"ber"	e	"bar",	che	avevano	lo	stesso	significato	nella	lingua	dei	Galli
di	 "vir"	 in	 latino;	 di	 qui	 "bero"	 e	 "baro",	 di	 modo	 che	 queste	 persone	 furono
chiamante	 "berones"	 e	 poi	 "barones",	 e	 (in	 spagnolo)	 "varones".	 Chi	 però
volesse	conoscere	in	modo	più	preciso	l'origine	dei	titoli	onorifici,	può	trovarla,
come	ho	fatto	io,	nell'eccellente	trattato	che	Selden	(3)	ha	scritto	sull'argomento.
Coll'andare	del	tempo	queste	cariche	onorifiche,	in	occasione	di	disordini	e	per
consentire	 un	 buon	 governo	 in	 condizioni	 pacifiche,	 diventarono	 dei	 semplici
titoli	che	servivano	principalmente	a	distinguere	la	precedenza,	il	posto	e	l'ordine
dei	sudditi	nello	Stato	e	si	divenne	duchi,	conti,	marchesi	e	baroni	di	luoghi	nei
quali	 non	 si	 aveva	né	proprietà	 né	 comando.	Per	 lo	 stesso	 scopo	 furono	 ideati
anche	altri	titoli.

La	CAPACITA'	è	qualcosa	di	diverso	dal	pregio	o	dal	valore	di	una	persona	e
anche	dal	suo	merito	o	dalla	sua	ricompensa,	e	consiste	in	una	particolare	forma



di	potere	o	di	abilità	rispetto	a	ciò	di	cui	si	dice	che	è	capace.	Questa	particolare
forma	di	abilità	viene	generalmente	chiamata	IDONEITA'	o	"attitudine".

Il	più	capace	di	essere	un	condottiero,	un	giudice,	o	di	gestire	una	qualsiasi
altra	 carica,	 è	 infatti	 colui	 che	 risulta	 più	 idoneo	 per	 il	 possesso	 delle	 qualità
richieste	 al	 buon	 espletamento	 di	 quelle	 funzioni.	 Il	 più	 capace	 di	 possedere
ricchezze	è	colui	che	ha	le	qualità	maggiormente	richieste	per	farne	buon	uso.	Se
manca	qualcuna	di	queste	qualità,	si	può	essere	ugualmente	una	persona	capace
e	 valida	 per	 qualche	 altra	 cosa.	 Inoltre,	 una	 persona	 può	 essere	 capace	 di
possedere	ricchezze,	di	svolgere	cariche,	di	esercitare	degli	impieghi,	senza	però
poter	avanzare	alcun	diritto	per	avere	tutto	ciò	prima	di	un	altro	e	dunque	non	è
possibile	affermare	che	lo	meriti	o	che	le	spetti.	Il	merito,	infatti,	presuppone	un
diritto	e	che	 la	 cosa	 spettante	 sia	dovuta	a	 seguito	di	una	promessa.	Su	questo
argomento	dirò	di	più	nelle	pagine	successive	quando	parlerò	dei	contratti.

	
	



Capitolo	undicesimo.

LA	DIFFERENZA	DEI	«COSTUMI».
	
	
Per	COSTUMI	non	intendo	qui	il	comportamento	educato	come	il	modo	in

cui	si	dovrebbe	salutare	un'altra	persona	o	il	modo	in	cui	si	dovrebbe	lavarsi	la
bocca	 o	 usare	 gli	 stuzzicadenti	 in	 compagnia	 e	 altre	 questioni	 di	 "buona
educazione"	 (1),	ma	piuttosto	quelle	qualità	umane	che	 interessano	 la	 loro	vita
associata	in	pace	e	in	unità.	A	tale	scopo	dobbiamo	tenere	presente	che	la	felicità
di	questa	vita	non	consiste	nel	riposo	di	una	mente	soddisfatta.	Non	si	dà	infatti
in	questa	vita	né	un	 "finis	ultimus"	 (scopo	ultimo)	né	 il	 "summum	bonum"	 (il
massimo	bene)	di	cui	si	parla	nei	libri	degli	antichi	filosofi	morali.	Un	uomo,	i
cui	desideri	abbiano	raggiunto	un	termine,	non	può	vivere	più	di	un	altro	in	cui	si
siano	 fermate	 le	 sensazioni	 e	 l'immaginazione.	 La	 felicità	 è	 un	 continuo
progresso	 del	 desiderio	 da	 un	 oggetto	 ad	 un	 altro,	 dove	 il	 raggiungimento	 del
primo	 non	 è	 altro	 che	 la	 via	 per	 il	 conseguimento	 del	 secondo.	 La	 causa	 di
questo	 è	 che	 l'oggetto	 del	 desiderio	 umano	 non	 consiste	 nel	 goderne	 una	 sola
volta	 e	 per	 un	 singolo	 istante,	 ma	 nell'assicurarsi	 per	 sempre	 l'accesso	 al
desiderio	 futuro.	Perciò	 le	azioni	volontarie	e	 le	 inclinazioni	di	 tutti	gli	uomini
non	 tendono	 soltanto	 a	 procurarsi	 ma	 anche	 ad	 assicurarsi	 una	 vita	 ricca	 di
soddisfazioni	e	differiscono	soltanto	nella	strada	che	viene	scelta.	Questa	deriva
in	 parte	 dalla	 diversità	 delle	 passioni	 nei	 diversi	 uomini,	 e	 in	 parte	 dalla
differenza	di	conoscenza	o	di	opinione	posseduta	da	ciascuno	intorno	alle	cause
che	producono	gli	effetti	desiderati.

Considero	 perciò	 al	 primo	 posto,	 come	 un'inclinazione	 generale	 di	 tutta
l'umanità,	un	desiderio	perpetuo	e	ininterrotto	di	acquistare	un	potere	dopo	l'altro
che	cessa	soltanto	con	la	morte.	La	causa	di	questo	non	sta	sempre	nel	fatto	che
si	speri	 in	una	soddisfazione	più	 intensa	di	quella	che	si	è	già	raggiunta,	o	che
non	 si	 riesca	 ad	 accontentarsi	 di	 un	 potere	 moderato,	 ma	 nel	 fatto	 che	 non	 è
possibile	 assicurarsi	 il	 potere	 e	 i	 mezzi	 per	 vivere	 bene	 che	 si	 hanno	 nel
momento	presente,	senza	acquisirne	di	maggiori.	Questa	è	la	ragione	per	la	quale
i	re,	che	detengono	il	massimo	potere,	dirigono	i	loro	sforzi	ad	assicurarselo	per
mezzo	 delle	 leggi	 all'interno	 dello	 Stato	 o	 all'esterno	 con	 le	 guerre.	Una	 volta
raggiunti	questi	fini,	matura	in	loro	un	nuovo	desiderio:	in	alcuni	è	un	desiderio



di	 fama	 da	 soddisfare	 attraverso	 nuove	 conquiste,	 in	 altri	 di	 agi	 e	 di	 piaceri
sensuali,	in	altri	ancora	di	essere	ammirati	o	adulati	per	il	fatto	che	eccellono	in
qualche	arte	o	in	altra	abilità	mentale.

La	 competizione	 per	 acquisire	 ricchezze,	 onore,	 comando	 o	 altro	 potere,
inclina	alla	rivalità,	all'inimicizia	e	alla	guerra,	perché	la	strada	che	segue	chi	si
trova	 in	 competizione	 per	 raggiungere	 il	 suo	 desiderio	 è	 quella	 di	 uccidere,	 di
assoggettare,	 di	 soppiantare	 o	 di	 respingere	 il	 rivale.	 In	 particolare,	 la
competizione	per	ottenere	elogi	 inclina	ad	una	reverenza	per	 l'antichità,	perché
gli	uomini	entrano	in	rivalità	coi	vivi	e	non	coi	morti.	A	questi	attribuiscono	più
di	quanto	sia	loro	dovuto	per	poter	oscurare	la	gloria	di	quelli.

Il	desiderio	di	agi	e	di	piaceri	sensuali	dispone	gli	uomini	all'obbedienza	nei
confronti	di	un	potere	comune,	perché	a	causa	di	questi	desideri	si	rinuncia	alla
protezione	 che	 si	 poteva	 sperare	 dalla	 propria	 attività	 e	 dalla	 propria	 fatica.	 Il
timore	della	morte	e	delle	ferite	dispone	allo	stesso	atteggiamento	e	per	la	stessa
ragione.	Al	contrario,	uomini	in	condizioni	di	bisogno	e	arditi,	insoddisfatti	della
loro	 condizione	 presente,	 come	 anche	 tutti	 coloro	 che	 hanno	 ambizioni	 di
comando	militare,	sono	inclini	a	mantenere	vive	le	cause	di	guerra	e	a	suscitare
disordini	e	sedizioni	perché	non	si	dà	onore	militare	se	non	attraverso	la	guerra	e
non	 c'è	 maggior	 speranza	 di	 migliorare	 un	 cattivo	 gioco	 che	 provocando	 un
rimescolamento	delle	carte.

Il	 desiderio	 di	 conoscenza	 e	 delle	 arti	 pacifiche	 inclina	 gli	 uomini
all'obbedienza	 nei	 confronti	 dì	 un	 potere	 comune.	 Questo	 desiderio	 implica
infatti	 un	 desiderio	 di	 ozio	 e,	 conseguentemente,	 di	 protezione	 da	 parte	 di	 un
potere	diverso	dal	proprio.

Il	desiderio	di	elogi	dispone	ad	azioni	lodevoli,	tali	da	piacere	a	coloro	di	cui
si	 stima	 il	 giudizio,	 perché	 disprezziamo	 anche	 gli	 elogi	 delle	 persone	 che
disprezziamo.	 Il	 desiderio	 di	 una	 fama	 postuma	 ha	 gli	 stessi	 effetti.	 Anche	 se
dopo	 la	 morte	 non	 si	 sentono	 le	 lodi	 che	 ci	 vengono	 tributate	 sulla	 terra,
trattandosi	 di	 gioie	 che	 vengono	 inghiottite	 nelle	 indicibili	 gioie	 del	 cielo	 o
annullate	 negli	 estremi	 tormenti	 dell'inferno,	 tuttavia	 questa	 fama	 non	 è	 vana,
perché	gli	uomini	ricavano	una	soddisfazione	presente	dalla	previsione	di	questa
fama	e	del	beneficio	che	può	ricadere	sulla	loro	posterità.	Tutto	questo,	anche	se
non	 lo	 vedono,	 tuttavia	 lo	 immaginano	 e	 tutto	 ciò	 che	 risulta	 piacevole	 nella
sensazione	lo	è	anche	nell'immaginazione.

L'aver	 ricevuto	 da	 una	 persona,	 che	 riteniamo	 pari	 a	 noi,	 dei	 benefici
maggiori	di	quelli	che	speriamo	di	ricambiare,	dispone	a	fingere	di	amarla,	ma,
in	 realtà,	 ad	 odiarla	 segretamente	 e	 ci	 mette	 nelle	 condizioni	 di	 un	 debitore
insolvente	che	evita	di	 incontrare	 il	 suo	creditore,	 augurandosi	 tacitamente	che
stia	 in	 un	 luogo	dove	possa	 non	vederlo	mai	 più.	 Infatti,	 i	 benefici	 obbligano;



l'obbligazione	 è	 una	 forma	 di	 schiavitù	 e	 l'obbligazione	 di	 cui	 non	 si	 può
sdebitarsi	 è	 una	 schiavitù	 perpetua	 ed	 è	 odioso	 trovarsi	 in	 un	 rapporto	 di
schiavitù	con	un	nostro	pari.	Invece,	l'aver	ricevuto	benefici	da	una	persona	che
riconosciamo	 superiore	 inclina	 ad	 amarla,	 perché	 l'obbligazione	 non	 provoca
abbattimento.	 Accettare	 di	 buon	 grado	 il	 beneficio	 (cosa	 che	 viene	 chiamata
"gratitudine")	costituisce	un	tributo	di	onore	a	chi	obbliga	e	viene	generalmente
inteso	 come	 una	 retribuzione.	 Anche	 ricevere	 benefici	 da	 un	 uguale	 o	 da	 un
inferiore	 dispone	 all'amore	 nella	 misura	 in	 cui	 c'è	 speranza	 di	 ricambiarli.	 In
questo	caso,	nell'intenzione	di	chi	riceve	il	beneficio,	l'obbligazione	è	di	aiuto	e
servizio	 reciproci	 e	 questo	 genera	 un'emulazione	 rispetto	 a	 chi	 farà	 maggiori
benefici,	la	gara	più	nobile	e	utile	che	si	possa	immaginare,	in	cui	il	vincitore	si
compiace	della	sua	vittoria	e	l'altro	è	ripagato	dall'ammetterla.

L'aver	 procurato	 a	 qualcuno	 un	 danno	 più	 grave	 di	 quel	 che	 si	 possa	 o	 si
voglia	riparare,	inclina	chi	l'ha	commesso	ad	odiare	chi	lo	ha	patito.	Costui	deve
infatti	aspettarsi	la	vendetta	o	il	perdono,	cose	che	sono	entrambe	odiose.

Il	 timore	 dell'oppressione	 dispone	 a	 prevenirla	 o	 a	 cercare	 aiuto	 attraverso
l'associazione	perché	non	c'è	altra	strada	per	garantirsi	la	vita	e	la	libertà.

Chi	 non	ha	 fiducia	 nella	 propria	 acutezza	 d'ingegno	 è	meglio	 disposto	 alla
vittoria,	 durante	 i	 tumulti	 e	 le	 sedizioni,	 di	 chi	 si	 ritiene	 saggio	 o	 astuto.	 Le
persone	del	primo	tipo,	 infatti,	si	consultano	volentieri,	quelle	del	secondo,	per
timore	 di	 essere	 ingannate,	 preferiscono	 attaccare	 per	 prime.	 E	 durante	 una
sedizione,	dove	si	è	sempre	sul	piede	di	guerra,	l'unione	e	l'uso	di	tutti	i	vantaggi
derivanti	dalla	forza	sono	uno	stratagemma	migliore	di	qualsiasi	altro	che	possa
discendere	dall'acutezza	dell'ingegno.

Le	 persone	 vanagloriose	 che,	 senza	 avere	 coscienza	 di	 possedere	 grandi
capacità,	 amano	 credersi	 dei	 valorosi,	 sono	 inclini	 soltanto	 all'ostentazione	ma
non	 al	 rischio,	 perché,	 quando	 si	 presenta	 un	 pericolo	 o	 una	 difficoltà,	 si
adoperano	unicamente	perché	venga	scoperta	la	loro	incapacità.

I	vanagloriosi	che	valutano	la	loro	capacità	sulla	base	dell'adulazione	altrui	o
del	successo	di	un'azione	precedente,	senza	fondare	solidamente	la	loro	speranza
su	una	vera	conoscenza	di	se	stessi,	sono	inclini	ad	impegnarsi	avventatamente	e
a	ritirarsi,	se	possono,	all'avvicinarsi	del	pericolo	o	della	difficoltà.	Non	vedendo
via	 di	 scampo,	 rischieranno	 l'onore,	 che	 può	 essere	 salvato	 con	 una	 scusa,
piuttosto	che	la	vita	per	la	quale	non	c'è	salvezza	bastante.

Le	 persone	 che	 hanno	 un'alta	 opinione	 della	 loro	 saggezza	 in	 materia	 di
governo	sono	disposte	all'ambizione.	Infatti,	l'onore	dovuto	alla	loro	saggezza	va
perduto	senza	un	impiego	pubblico	in	un	consiglio	o	in	una	magistratura.	Perciò
coloro	 che	 parlano	 con	 eloquenza	 sono	 inclini	 all'ambizione,	 dato	 che
l'eloquenza	ha	l'apparenza	della	saggezza,	sia	ai	 loro	occhi	che	agli	occhi	degli



altri.
La	 pusillanimità	 dispone	 all'irresolutezza	 e,	 di	 conseguenza,	 a	 perdere	 le

occasioni	 e	 le	migliori	opportunità	di	 azione.	 Infatti,	 se,	dopo	aver	protratto	 la
deliberazione	 fino	al	momento	dell'avvicinarsi	dell'azione,	non	è	 ancora	chiaro
che	 cosa	 sia	 meglio	 fare,	 ciò	 significa	 che	 la	 differenza	 delle	 motivazioni,	 a
favore	di	una	direzione	o	dell'altra,	non	è	grande.	Perciò	non	risolversi	 in	quel
momento	equivale	a	perdere	l'occasione	dando	rilievo	a	delle	inezie.	E	questa	è
pusillanimità.

La	frugalità,	anche	se	è	una	virtù	nei	poveri,	rende	inadatti	a	compiere	quelle
azioni	 che	 richiedono	 la	 forza	 di	 molti	 uomini	 riuniti,	 perché	 indebolisce	 la
capacità	d'azione	(2)	che	deve	essere	nutrita	e	rinvigorita	dalla	ricompensa.

L'eloquenza	 unita	 all'adulazione	 dispone	 gli	 uomini	 ad	 avere	 fiducia	 in
coloro	che	la	possiedono	perché	la	prima	è	apparenza	di	saggezza	e	la	seconda	di
affabilità.	 Aggiungete	 a	 queste	 la	 rinomanza	 militare	 e	 vedrete	 gli	 uomini
disposti	ad	associarsi	e	ad	assoggettarsi	a	coloro	che	le	possiedono.	Le	prime	due
hanno	dato	 loro	una	garanzia	contro	 il	pericolo	da	parte	di	chi	possiede	queste
qualità	e	la	seconda	li	garantisce	contro	il	pericolo	che	può	venire	dagli	altri.

Il	 difetto	 di	 scienza,	 cioè	 l'ignoranza	 delle	 cause,	 dispone,	 o	 piuttosto
costringe,	 ad	 affidarsi	 al	 consiglio	 o	 all'autorità	 altrui.	 Infatti,	 tutti	 coloro	 che
sono	 interessati	 alla	 verità,	 se	 non	 si	 affidano	 a	 loro	 stessi,	 devono	 fidarsi
dell'opinione	 di	 qualcun	 altro	 che	 ritengono	 più	 saggio	 di	 loro	 e	 non	 hanno
motivo	di	sospettare	che	li	inganni.

L'ignoranza	 del	 significato	 delle	 parole,	 che	 è	 difetto	 di	 comprensione,
dispone	ad	accogliere	con	fiducia	non	soltanto	 la	verità	che	non	si	conosce	ma
anche	gli	errori	e,	quel	che	più	importa,	 le	assurdità	di	coloro	ai	quali	si	presta
fiducia.	 Non	 è	 infatti	 possibile	 scoprire	 né	 l'errore	 né	 l'assurdità	 senza	 una
perfetta	comprensione	delle	parole.

Dalla	stessa	ragione	dipende	il	fatto	che	si	diano	nomi	diversi	ad	una	sola	e
medesima	cosa	per	la	differenza	delle	passioni	individuali,	in	quanto	chi	approva
un'opinione	privata	la	chiama	opinione,	ma	chi	la	disapprova,	la	chiama	eresia.
Eppure	 eresia	 non	 significa	 altro	 che	 opinione	 privata,	ma	 con	 una	 sfumatura
appena	più	accentuata	di	indignazione.

Dalla	 stessa	 ragione	 dipende	 anche	 il	 fatto	 che	 non	 si	 riesca	 a	 distinguere,
senza	 applicazione	 e	 senza	 una	 grande	 capacità	 di	 comprensione,	 una	 singola
azione	 di	molti	 uomini	 dalla	 pluralità	 di	 azioni	 di	 una	moltitudine,	 come,	 per
esempio,	 la	 singola	azione	di	 tutti	 i	 senatori	di	Roma	nell'uccisione	di	Catilina
dalla	pluralità	di	azioni	di	un	certo	numero	di	senatori	nell'uccisione	di	Cesare.
Le	 persone	 così	 inclinate	 sono	 perciò	 disposte	 a	 scambiare	 per	 l'azione	 del
popolo	 quella	 che	 è	 una	moltitudine	 di	 azioni	 compiuta	 da	 una	moltitudine	 di



uomini,	forse	trascinati	dalla	persuasione	di	un	singolo	individuo.
L'ignoranza	 delle	 cause	 e	 della	 prima	 costituzione	 del	 diritto,	 dell'equità,

della	 legge	e	della	giustizia	dispone	a	fare	della	consuetudine	e	dell'esempio	la
regola	delle	proprie	azioni,	in	modo	tale	da	ritenere	ingiusto	ciò	che	viene	punito
per	consuetudine	e	giusto	ciò	di	cui	si	può	addurre	un	esempio	di	impunità	e	di
approvazione	 oppure	 (secondo	 l'espressione	 barbara	 dei	 legali	 che	 si	 servono
unicamente	 di	 questa	 falsa	 misura	 della	 giustizia)	 un	 precedente.	 E'	 un
atteggiamento	 simile	 a	 quello	 dei	 bambini	 che	 non	 hanno	 altra	 regola	 per	 le
buone	e	le	cattive	maniere	se	non	la	correzione	che	ricevono	dai	loro	genitori	e
dai	 loro	maestri,	 con	 la	 differenza	 che	 i	 bambini	 sono	 costanti	 nell'osservanza
della	 regola,	mentre	 gli	 uomini	 non	 lo	 sono.	 Infatti,	 una	volta	 diventati	 forti	 e
ostinati,	 si	 appellano	 alla	 ragione	 partendo	 dalla	 consuetudine	 e	 alla
consuetudine	partendo	dalla	ragione	secondo	quel	che	serve	ai	loro	scopi	di	volta
in	volta.	Si	allontanano	dalla	consuetudine	quando	il	loro	interesse	lo	richiede,	e
si	mettono	contro	la	ragione	tutte	le	volte	che	la	ragione	è	contro	di	loro.	Questa
è	 la	 causa	 del	 fatto	 che	 la	 dottrina	 del	 giusto	 e	 dell'ingiusto	 viene	 messa
continuamente	in	discussione,	sia	con	la	penna	che	con	la	spada,	mentre	questo
non	 accade	 per	 la	 dottrina	 delle	 linee	 e	 delle	 figure,	 perché	 agli	 uomini	 non
importa	 quale	 sia	 la	 verità	 in	 quell'argomento,	 dato	 che	 non	 contrasta	 con
l'ambizione,	con	il	profitto	o	con	la	bramosia	di	nessuno.	Non	dubito	infatti	che,
se	 l'affermazione,	 "i	 tre	 angoli	 di	 un	 triangolo	 sono	 uguali	 a	 due	 angoli	 retti",
fosse	stata	contraria	al	diritto	di	dominio	di	qualcuno	o	all'interesse	di	persone
che	 detengono	 il	 dominio,	 quella	 dottrina	 sarebbe	 stata,	 se	 non	 messa	 in
discussione,	addirittura	eliminata	col	rogo	di	tutti	i	libri	di	geometria,	per	quanto
ne	fosse	stato	capace	colui	al	quale	la	cosa	interessava.

L'ignoranza	 delle	 cause	 remote	 dispone	 gli	 uomini	 ad	 attribuire	 tutti	 gli
eventi	 a	 cause	 immediate	 e	 strumentali.	 Queste	 sono	 infatti	 le	 sole	 cause	 che
percepiscono.	Per	questo	accade	ovunque	che	le	persone	gravate	dal	pagamento
dei	tributi	alla	cosa	pubblica	scarichino	la	loro	collera	sui	pubblicani,	cioè	sugli
appaltatori,	 sugli	 esattori	 e	 su	 altri	 funzionari	degli	 introiti	 pubblici,	 e	 seguano
coloro	che	accusano	il	governo	della	cosa	pubblica.	Di	conseguenza,	quando	si
sono	 impegnati	 oltre	 ogni	 possibile	 giustificazione,	 se	 la	 prendono	 anche	 con
l'autorità	 suprema	 per	 timore	 di	 essere	 puniti	 o	 per	 la	 vergogna	 di	 ricevere	 il
perdono.

L'ignoranza	delle	 cause	naturali	 dispone	 alla	 credulità,	 tanto	da	 far	 credere
molte	volte	a	cose	impossibili,	perché	non	si	conosce	nulla	di	contrario	al	fatto
che	 possano	 essere	 vere	 e	 non	 si	 è	 in	 grado	 di	 scoprirne	 l'impossibilità.	 E	 la
credulità,	visto	che	gli	uomini	amano	essere	ascoltati	in	compagnia,	li	dispone	a
mentire,	 cosicché	 la	 stessa	 ignoranza,	anche	 senza	malizia,	 è	 in	grado	di	 far	 sì



che	una	persona	creda	a	delle	menzogne	e	ne	dica,	e	talvolta	anche	ne	inventi.
L'ansia	 per	 il	 futuro	dispone	 a	 ricercare	 le	 cause	 delle	 cose,	 perché	 la	 loro

conoscenza	 rende	 meglio	 capaci	 di	 ordinare	 il	 presente	 in	 vista	 del	 massimo
vantaggio.

La	 curiosità	 o	 l'amore	 per	 la	 conoscenza	 delle	 cause	 conduce	 dalla
considerazione	 dell'effetto	 alla	 ricerca	 della	 causa,	 e	 poi	 della	 causa	 di	 quella
causa	 fino	 a	 quando	 si	 deve	 necessariamente	 arrivare	 da	 ultimo	 a	 pensare	 che
esista	una	causa	per	la	quale	non	si	dà	una	causa	che	la	preceda,	ma	che	è	eterna,
la	causa	che	gli	uomini	chiamano	Dio.	Di	conseguenza,	è	impossibile	condurre
un'indagine	approfondita	sulle	cause	naturali	senza	essere	per	questo	inclinati	a
credere	 che	 esista	 un	Dio	 eterno,	 anche	 se	non	 si	 può	 avere	 alcuna	 idea	di	 lui
nella	 mente	 che	 corrisponda	 alla	 sua	 natura.	 Infatti,	 allo	 stesso	 modo	 che	 un
cieco	 nato,	 se	 ascolta	 delle	 persone	 che	 parlano	 di	 scaldarsi	 vicino	 al	 fuoco	 e
conducono	anche	lui	a	scaldarsi	con	lo	stesso	mezzo,	può	facilmente	concepire
ed	assicurarsi	che	 in	quel	 luogo	esiste	qualcosa	che	si	chiama	fuoco	e	che	è	 la
causa	del	calore	che	egli	sente,	ma	non	può	immaginare	a	che	cosa	assomigli,	né
averne	 un'idea	 nella	 mente,	 alla	 maniera	 di	 coloro	 che	 lo	 vedono,	 così	 anche
muovendo	 dalle	 cose	 visibili	 di	 questo	 mondo	 e	 dal	 loro	 mirabile	 ordine,	 è
possibile	 concepire	 che	 ne	 esista	 una	 causa	 che	 gli	 uomini	 chiamano	Dio,	 pur
senza	averne	un'idea	o	immagine	nella	mente.

Tuttavia,	anche	coloro	che	conducono	poche	o	nessuna	indagine	sulle	cause
naturali	delle	cose,	per	effetto	del	timore	che	deriva	dalla	stessa	ignoranza	di	ciò
che	 ha	 il	 potere	 di	 procurar	 loro	 molto	 bene	 o	 molto	 danno,	 sono	 inclini	 a
supporre	e	a	fingere	dentro	di	sé	diversi	tipi	di	poteri	invisibili	e	ad	aver	timore
delle	 loro	stesse	 immaginazioni	e	ad	 invocarle	nei	momenti	di	difficoltà,	come
anche	a	ringraziarle	in	occasione	di	un	buon	successo	sperato,	facendo	i	loro	dèi
delle	creature	della	loro	fantasia.	E'	accaduto	così	che,	per	la	grandissima	varietà
della	fantasia,	gli	uomini	hanno	creato	nel	mondo	innumerevoli	specie	di	dèi	e
questo	timore	delle	cose	invisibili	è	il	seme	naturale	di	ciò	che	ciascuno	chiama
religione	 con	 riguardo	 a	 se	 stesso	 e	 superstizione	 in	 riferimento	 a	 coloro	 che
venerano	o	temono	quel	potere	in	forme	diverse.

Poiché	molti	hanno	osservato	questo	seme	della	religione,	alcuni	 tra	coloro
che	 l'hanno	 osservato	 sono	 stati	 inclini	 a	 nutrirlo,	 a	 coltivarlo,	 a	 formalizzarlo
nelle	leggi	e	ad	aggiungervi,	di	 loro	propria	invenzione,	qualche	opinione	sulle
cause	degli	eventi	 futuri	con	cui	pensavano	d'esser	meglio	capaci	di	governare
gli	altri	e	di	fare	il	maggior	uso	dei	loro	poteri	a	proprio	vantaggio.

	
	



Capitolo	dodicesimo.

LA	RELIGIONE.
	
	
Dato	che	i	segni	e	i	frutti	della	"religione"	non	si	trovano	che	nell'uomo,	non

vi	 è	 ragione	 di	 dubitare	 che	 anche	 il	 germe	 della	 "religione"	 non	 si	 trovi	 che
nell'uomo	e	che	consista	in	qualche	qualità	sua	propria	o	che	almeno	si	trovi	in
lui	a	un	grado	rimarchevole,	quale	non	si	trova	nelle	altre	creature	viventi.

In	primo	 luogo,	è	proprio	della	natura	degli	uomini	 indagare	 le	cause	degli
eventi	cui	assistono,	chi	più	chi	meno,	ma	tutti	quel	tanto	sufficiente	per	nutrire
curiosità	nella	ricerca	delle	cause	della	propria	buona	e	cattiva	fortuna;

in	secondo	luogo,	alla	vista	di	una	cosa	che	ha	un	inizio,	pensare	anche	che
ha	avuto	una	causa	che	ne	ha	determinato	l'inizio	proprio	in	quel	dato	momento	e
non	prima	o	dopo;

in	terzo	luogo,	mentre	gli	animali	non	conoscono	altra	felicità	che	non	sia	il
quotidiano	 godere	 del	 loro	 cibo,	 del	 loro	 benessere,	 della	 loro	 concupiscenza
(non	 avendo	 che	 una	 scarsa	 o	 nessuna	 previsione	 del	 tempo	 a	 venire,	 per
mancanza	 di	 osservazione	 e	 di	 memoria	 dell'ordine,	 della	 consequenzialità	 e
della	 dipendenza	 delle	 cose	 che	 vedono),	 l'uomo	 osserva	 come	 un	 evento	 sia
stato	prodotto	da	un	altro	e	ne	ricorda	l'antecedente	e	 il	conseguente;	e	quando
non	può	accertarsi	delle	vere	cause	delle	cose	(infatti	le	cause	della	buona	e	della
cattiva	fortuna	sono	per	la	maggior	parte	invisibili),	 le	congettura:	o	quelle	che
gli	suggerisce	la	sua	immaginazione	(1),	oppure	si	affida	all'autorità	di	altri	che
considera	suoi	amici	e	più	saggi	di	se	stesso.

Le	prime	due	[inclinazioni]	creano	ansietà.	Infatti,	essendo	certo	che	tutte	le
cose	 accadute	 fino	 ad	 ora	 o	 che	 accadranno	 in	 seguito	 hanno	 una	 causa,	 è
impossibile	per	un	uomo,	che	 si	 sforza	continuamente	di	mettersi	 al	 riparo	dal
male	che	teme	e	di	procurarsi	il	bene	che	desidera,	non	essere	in	un'apprensione
perpetua	riguardo	al	tempo	a	venire.	Così	tutti	gli	uomini,	e	specialmente	coloro
che	 vedono	 troppo	 in	 là,	 si	 trovano	 in	 una	 condizione	 simile	 a	 quella	 di
Prometeo:	 infatti,	 come	 Prometeo	 (nome	 che	 tradotto	 significa	 "l'uomo
prudente")	era	incatenato	sul	monte	Caucaso,	luogo	da	cui	si	gode	un'ampia	vista
e	in	cui	un'aquila	che	si	nutriva	del	suo	fegato	ne	divorava	di	giorno	quanto	ne
ricresceva	durante	la	notte,	così	quell'uomo	che,	preoccupato	del	futuro,	guarda



troppo	avanti	a	sé,	ha	il	cuore	tutto	il	giorno	roso	dalla	paura	della	morte,	della
povertà	o	di	altre	calamità	e	non	trova	quiete	né	tregua	alla	sua	ansietà	se	non	nel
sonno.

Questo	 perpetuo	 timore	 che	 accompagna	 incessantemente	 l'umanità
sprofondata	 nell'ignoranza	 delle	 cause,	 per	 così	 dire	 nelle	 tenebre,	 deve
necessariamente	 avere	 qualcosa	 per	 oggetto.	 Perciò,	 quando	 non	 vi	 è	 nulla	 da
vedere,	non	vi	è	nulla	cui	imputare	la	propria	buona	o	cattiva	fortuna,	se	non	un
qualche	"potere"	o	agente	"invisibile".	E'	forse	in	questo	senso	che	alcuni	antichi
poeti	hanno	detto	che	gli	dèi	sono	stati	da	principio	creati	dalla	paura	umana	(2),
il	che,	detto	degli	dèi	(vale	a	dire	dei	molti	dèi	pagani)	è	interamente	vero.	Ma	il
fatto	 di	 riconoscere	 un	 unico	 Dio,	 eterno,	 infinito	 e	 onnipotente	 può	 più
facilmente	essersi	originato	dal	desiderio	degli	uomini	di	conoscere	le	cause	dei
corpi	naturali,	le	loro	diverse	virtù	e	azioni,	piuttosto	che	dal	timore	di	quello	che
sarebbe	accaduto	loro	in	avvenire.	Infatti,	colui	che	da	qualsiasi	effetto	che	vede
prodursi,	ne	pervenisse	con	il	ragionamento	alla	causa	prossima	e	immediata,	e
di	lì	alla	causa	della	causa,	e	si	immergesse	totalmente	nella	ricerca	delle	cause,
giungerebbe	 alla	 fine	 a	 questo:	 che	 ci	 deve	 essere	 un	 primo	 e	 unico	 motore
(come	persino	i	filosofi	pagani	hanno	ammesso),	vale	a	dire	una	causa	prima	ed
eterna	di	tutte	le	cose,	che	è	ciò	che	gli	uomini	intendono	con	il	nome	di	Dio;	e
tutto	ciò	senza	preoccuparsi	per	la	propria	fortuna,	l'ansia	della	quale	induce	alla
paura	e	impedisce	la	ricerca	delle	cause	delle	altre	cose,	dando	quindi	occasione
di	inventare	tanti	dèi	quanti	sono	gli	uomini	che	li	inventano.

Quanto	alla	materia	o	sostanza	degli	agenti	invisibili,	così	immaginati	(3),	gli
uomini,	 con	 la	 riflessione	 naturale,	 non	 potevano	 che	 imbattersi	 in	 questo
concetto:	che	la	materia	era	la	stessa	di	quella	dell'anima	umana;	e	che	l'anima
umana	era	della	stessa	sostanza	di	ciò	che	appare	al	dormiente	in	sogno	o	in	uno
specchio	 a	 chi	 è	 sveglio,	 apparizioni	 che,	 non	 sapendo	 che	non	 sono	 altro	 che
creazioni	 dell'immaginazione	 (4),	 gli	 uomini	 prendono	 per	 sostanze	 reali	 ed
esterne;	 perciò	 le	 chiamano	 spettri,	 come	 i	 Latini	 le	 chiamavano	 "imagines"	 e
"umbrae"	e	 le	credevano	spiriti,	vale	a	dire	 sottili	 corpi	eterei	e	credevano	che
quegli	 agenti	 invisibili	 che	 temevano,	 fossero	 simili	 a	 loro,	 a	parte	 il	 fatto	 che
appaiono	e	si	dileguano	a	loro	piacimento.	Ma	l'opinione	che	tali	spiriti	fossero
incorporei	o	immateriali	non	ha	mai	potuto	entrare	naturalmente	nella	mente	di
alcuno,	 perché,	 pur	 potendo	 gli	 uomini	 assemblare	 termini	 di	 significato
contraddittorio,	 come	 spirito	 e	 "incorporeo",	 tuttavia	 non	 possono	 mai
immaginare	 qualcosa	 che	 vi	 corrisponda.	 Perciò,	 gli	 uomini,	 che	 con	 la	 loro
propria	meditazione	arrivano	a	riconoscere	un	solo	Dio,	infinito,	onnipotente	ed
eterno,	 preferiscono	 ammettere	 che	 è	 incomprensibile	 e	 al	 di	 sopra	 della	 loro
capacità	 di	 comprensione	 piuttosto	 che	 definire	 la	 sua	 natura	 con	 spirito



"incorporeo"	 e	 confessare	 in	 seguito	 che	 la	 loro	 definizione	 è	 inintelligibile;
oppure,	 se	gli	 conferiscono	un	 tale	 titolo,	 non	glielo	danno	 "dogmaticamente",
con	 l'intenzione	 di	 rendere	 comprensibile	 la	 natura	 divina,	ma	 "piamente",	 per
onorarlo	 con	 attributi	 il	 più	 distante	 possibile,	 quanto	 al	 significato,	 dalla
grossolanità	dei	corpi	visibili.

Inoltre,	quanto	al	modo	in	cui	pensano	che	questi	agenti	invisibili	operino	i
loro	effetti,	vale	a	dire	quali	cause	immediate	abbiano	utilizzato	perché	le	cose
accadessero,	gli	uomini	che	ignorano	cosa	sia	ciò	che	noi	chiamiamo	"causare"
(vale	a	dire	quasi	 tutti	gli	uomini)	non	hanno	altra	 regola	di	congettura	se	non
l'osservare	 e	 il	 ricordare	 quello	 che	 hanno	 visto	 precedere	 un	 effetto	 simile
qualche	altra	volta,	o	delle	altre	volte,	in	precedenza,	senza	affatto	percepire	tra
l'evento	 antecedente	 e	 quello	 successivo	 alcuna	 dipendenza	 o	 connessione.
Perciò,	sulla	base	di	cose	simili	avvenute	in	passato	si	aspettano	che	cose	simili
avvengano	in	futuro	e	si	aspettano	superstiziosamente	la	buona	o	cattiva	sorte	(5)
da	cose	che	non	hanno	affatto	parte	alcuna	nel	causarla:	così	gli	Ateniesi,	per	la
guerra	 di	Lepanto,	 pretesero	un	 altro	Formione	 (6)	 e	 la	 fazione	di	Pompeo	un
altro	Scipione,	per	la	guerra	in	Africa	(7).	E	da	allora,	altri	hanno	fatto	altrettanto
in	svariate	occasioni.	Similmente,	attribuiscono	la	propria	sorte	(8)	a	un	astante	o
a	un	luogo	che	porta	fortuna	o	sfortuna,	a	parole	pronunciate,	specialmente	se	vi
si	 trova	 il	 nome	 di	Dio,	 come	 gli	 incantesimi	 e	 gli	 scongiuri	 (la	 liturgia	 delle
streghe),	perché	credono	che	tali	parole	abbiano	il	potere	di	convertire	una	pietra
in	pane,	il	pane	in	un	uomo,	o	qualsiasi	cosa	in	qualunque	altra.

In	 terzo	 luogo,	 quanto	 al	 culto	 che	 gli	 uomini	 rendono	 naturalmente	 alle
potenze	 (9)	 invisibili,	 questo	 non	 può	 consistere	 in	 altro	 che	 nelle	 stesse
espressioni	 di	 riverenza	 di	 cui	 farebbero	 uso	 nei	 confronti	 degli	 uomini:	 doni,
petizioni,	 ringraziamenti,	 atteggiamento	 sottomesso,	 maniera	 riguardosa	 di
rivolgersi	 loro,	 contegno	 serio,	 parole	 ben	 meditate,	 giuramenti	 (vale	 a	 dire
assicurazione	reciproca	delle	promesse)	prestati	invocando	il	loro	nome.	Oltre	a
ciò,	la	ragione	non	suggerisce	altro,	ma	lascia	agli	uomini	la	scelta	di	fermarsi	lì
o,	 per	ulteriori	 cerimonie,	 di	 affidarsi	 a	 coloro	 che	giudicano	più	 saggi	di	 loro
stessi.

Infine,	riguardo	al	modo	in	cui	queste	potenze	invisibili	rivelano	agli	uomini
le	cose	che	accadranno	in	futuro,	specialmente	quelle	relative	alla	loro	buona	o
cattiva	 fortuna	 in	generale,	o	al	 loro	 successo	o	 insuccesso	 in	qualche	 impresa
particolare,	 gli	 uomini	 si	 trovano	 naturalmente	 a	 un	 punto	morto;	 se	 non	 che,
essendo	soliti	congetturare	 il	 futuro	 in	base	al	passato,	 sono	molto	portati,	non
solo	a	considerare	delle	coincidenze	casuali,	dopo	che	 si	 sono	verificate	una	o
due	volte,	come	pronosticanti	da	allora	in	poi	un	caso	simile,	ma	anche	a	prestar
fede	a	simili	pronostici	fatti	da	altri	uomini,	verso	i	quali	hanno	nutrito	almeno



una	volta	una	buona	opinione.
In	 queste	 quattro	 cose,	 il	 credere	 negli	 spiriti	 (10),	 l'ignoranza	 delle	 cause

seconde,	la	devozione	nei	confronti	di	ciò	che	gli	uomini	temono,	l'attribuzione
del	valore	di	pronostico	alle	coincidenze	casuali,	consiste	il	germe	naturale	della
"religione",	il	quale,	a	causa	della	differenza	di	immaginazione	(11),	di	giudizi,
di	passioni	dei	diversi	uomini,	ha	dato	origine,	sviluppandosi,	a	cerimonie	così
differenti	che	quelle	praticate	da	un	uomo	appaiono	per	la	maggior	parte	ridicole
à	un	altro.

Questi	germi,	 infatti,	 sono	stati	 coltivati	da	due	categorie	di	uomini.	Una	è
composta	da	coloro	che	li	hanno	coltivati	e	disposti	conformemente	alla	propria
inventiva,	 l'altra	 da	 quelli	 che	 l'hanno	 fatto	 per	 ordine	 di	 Dio	 e	 sotto	 la	 sua
direzione;	ma	entrambe	l'hanno	fatto	con	lo	scopo	di	rendere	quegli	uomini	che
si	 fidavano	 di	 loro	maggiormente	 disposti	 all'obbedienza,	 alle	 leggi,	 alla	 pace,
alla	 carità	 e	 alla	 società	 civile.	 Cosicché,	 la	 religione	 dei	 primi	 è	 parte	 della
politica	 umana	 e	 insegna	 parte	 dei	 doveri	 che	 i	 re	 terreni	 impongono	 ai	 loro
sudditi.	La	religione	dei	secondi	è	politica	divina	e	contiene	i	precetti	per	coloro
che	 si	 sono	 resi	 sudditi	 del	 regno	 di	Dio.	Alla	 prima	 categoria	 appartenevano
tutti	 i	 fondatori	 di	 Stati	 e	 i	 legislatori	 dei	 Gentili;	 alla	 seconda	 appartenevano
Abramo,	Mosè,	e	il	nostro	benedetto	Salvatore,	per	il	cui	tramite	le	leggi	di	Dio
sono	giunte	sino	a	noi.

Quanto	 a	 quella	 parte	 della	 religione	 che	 consiste	 in	 opinioni	 relative	 alla
natura	 delle	 potenze	 invisibili,	 non	 vi	 è	 quasi	 nulla,	 tra	 le	 cose	 che	 hanno	 un
nome,	che	non	sia	stato	considerato	dai	Gentili,	in	un	luogo	o	nell'altro,	un	dio	o
un	 diavolo,	 o,	 per	 invenzione	 dei	 loro	 poeti,	 animato,	 abitato	 o	 posseduto	 da
questo	o	quell'altro	spirito.

L'informe	materia	del	mondo	era	un	dio,	sotto	il	nome	di	"Chaos".
Il	cielo,	l'oceano,	i	pianeti,	il	fuoco,	la	terra,	i	venti	erano	altrettanti	dèi.
Furono	 deificati	 uomini,	 donne,	 un	 uccello,	 un	 coccodrillo,	 un	 vitello,	 un

cane,	 una	 serpe,	 una	 cipolla,	 un	 porro.	 Inoltre,	 riempirono	 di	 spiriti	 chiamati
"demoni"	quasi	tutti	i	luoghi:	le	pianure	di	"Pan"	e	"Panisci"	o	satiri;	i	boschi	di
fauni	 e	 ninfe;	 il	 mare	 di	 tritoni	 e	 di	 altre	 ninfe;	 ogni	 fiume	 e	 fontana	 di	 uno
spettro	 dello	 stesso	 nome	 e	 di	 ninfe;	 ogni	 casa	 dei	 suoi	 "Lari"	 o	 anime	 degli
antenati;	 ogni	 uomo	 del	 proprio	 "genio";	 l'inferno	 di	 spettri	 e	 di	 dignitari	 del
mondo	degli	spiriti	 (12),	come	Caronte,	Cerbero,	e	 le	Furie;	e	durante	 la	notte,
tutti	i	luoghi	di	Larve,	Lemuri,	spettri	dei	defunti,	e	un	intero	regno	di	fate	e	di
folletti.	Hanno	anche	attribuito	carattere	divino	ed	eretto	templi	a	meri	accidenti
e	qualità,	come	il	Tempo,	la	Notte,	il	Giorno,	la	Pace,	la	Concordia,	l'Amore,	la
Rivalità,	 la	 Virtù,	 l'Onore,	 la	 Salute,	 la	 Ruggine,	 la	 Febbre	 e	 simili,	 che
pregavano	per	 ottenere	 o	 per	 evitare	 tali	 cose,	 come	 se	 ci	 fossero	degli	 spettri



con	quei	nomi	sospesi	sulle	loro	teste,	che	potevano	lasciare	cadere	o	trattenere
quel	 bene	 o	 quel	 male	 che	 pregando	 chiedevano	 di	 ottenere	 o	 di	 evitare.
Invocavano	anche	il	 loro	proprio	ingegno	(13)	sotto	il	nome	di	"Muse";	la	loro
propria	ignoranza	sotto	il	nome	di	"Fortuna";	la	loro	propria	concupiscenza	sotto
il	nome	di	"Cupido";	il	loro	proprio	furore	sotto	il	nome	di	"Furie";	i	loro	organi
genitali	sotto	il	nome	di	"Priapo";	e	attribuivano	le	loro	polluzioni	a	"Incubi"	e
"Succubi",	al	punto	che	non	vi	era	niente	che	un	poeta	potesse	introdurre	come
persona	nel	suo	poema,	niente	di	cui	essi	non	facessero	un	"dio"	o	un	"diavolo".

Gli	 stessi	 autori	 della	 religione	 dei	 Gentili,	 individuando	 il	 secondo
fondamento	della	religione,	che	è	l'ignoranza,	da	parte	degli	uomini,	delle	cause,
e	 quindi	 la	 loro	 propensione	 ad	 attribuire	 la	 propria	 fortuna	 a	 cause	 che	 non
hanno	 chiaramente	 alcuna	 relazione	 con	 essa,	 ne	 approfittarono	 per	 introdurre
nella	 loro	 ignoranza,	 in	 luogo	delle	 cause	 seconde,	 un	genere	 di	 dèi	 secondi	 e
strumentali:	attribuirono	la	causa	della	fecondità	a	Venere;	la	causa	delle	arti	ad
Apollo;	dell'acutezza	e	dell'astuzia	a	Mercurio;	delle	tempeste	e	degli	uragani	a
Eolo,	e	di	altri	effetti,	ad	altri	dèi,	al	punto	che	tra	i	pagani	vi	era	una	varietà	di
dèi	grande	quasi	quanto	quella	delle	occupazioni.

E	agli	atti	di	culto	che	gli	uomini,	in	modo	naturale,	ritenevano	appropriati	ai
loro	 dèi,	 vale	 a	 dire	 offerte,	 preghiere,	 ringraziamenti	 e	 quanto	 poc'anzi
menzionato,	gli	stessi	legislatori	dei	Gentili	hanno	aggiunto	le	loro	immagini,	sia
dipinte	 sia	 scolpite,	 affinché	 gli	 uomini	 più	 ignoranti	 (cioè	 la	 gran	 parte,	 la
generalità	 del	 popolo)	 pensando	 che	 gli	 dèi,	 a	 rappresentazione	 dei	 quali	 esse
erano	 fatte,	 fossero	 realmente	 contenuti,	 per	 così	 dire	 alloggiati	 in	 esse,	 li
potessero	tanto	più	terre;	e	li	dotarono	di	terre,	case,	funzionari	e	rendite,	il	tutto
sottratto	ad	ogni	altro	uso	umano,	vale	a	dire	consacrato	e	reso	sacro	a	quei	loro
idoli,	come	grotte,	boschetti,	selve,	montagne	e	 intere	isole.	E	attribuirono	loro
non	 solo	 la	 forma,	 ad	 alcuni	di	 uomini,	 ad	 altri	 di	 animali	 e	 ad	 altri	 ancora	di
mostri,	ma	anche	 le	facoltà	e	 le	passioni	degli	uomini	e	degli	animali,	come	la
sensazione,	la	parola,	il	sesso,	la	concupiscenza,	la	generazione	(e	ciò	non	solo
per	 propagare,	 accoppiandoli	 tra	 di	 loro,	 la	 razza	 degli	 dèi,	 ma	 anche	 per
generare,	accoppiandoli	con	uomini	e	donne,	degli	dèi	ibridi,	e	unicamente	ospiti
del	 cielo,	 come	Bacco,	 Ercole	 e	 altri);	 e	 inoltre	 attribuirono	 loro	 la	 collera,	 la
vendetta	e	le	altre	passioni	degli	esseri	viventi,	con	le	azioni	che	ne	conseguono,
come	la	frode,	il	furto,	l'adulterio,	la	sodomia	e	qualsiasi	vizio	che	possa	essere
considerato	un	effetto	di	potere	o	una	causa	di	piacere;	e	tutti	quei	vizi	che	tra	gli
uomini	sono	considerati	contrari	alla	legge	più	che	all'onore.

Infine,	 ai	 pronostici	 del	 tempo	 a	 venire	 che,	 nell'ordine	 naturale,	 non	 sono
altro	 che	 congetture	 fondate	 sull'esperienza	 del	 passato	 e,	 nell'ordine
soprannaturale,	che	una	rivelazione	divina,	questi	stessi	autori	della	religione	dei



Gentili	 hanno	 aggiunto,	 in	 parte	 sulla	 base	 di	 una	 pretesa	 esperienza,	 in	 parte
sulla	 base	 di	 una	 pretesa	 rivelazione,	 innumerevoli	 altre	 superstiziose	 pratiche
divinatorie;	 e	 fatto	 credere	 agli	 uomini	 che	 essi	 avrebbero	 trovato	 la	 propria
fortuna,	 talvolta	 nei	 responsi	 ambigui	 o	 privi	 di	 senso	 dei	 sacerdoti	 di	 Delfi,
Delo,	Ammone	e	di	altri	celebri	oracoli:	responsi	deliberatamente	resi	ambigui,
al	 fine	 di	 appropriarsi	 in	 ogni	 caso	 dell'avvenimento	 o	 assurdi,	 per	 effetto	 dei
vapori	 tossici	 del	 luogo,	 cosa	 molto	 frequente	 nelle	 grotte	 solforose;	 talvolta
nelle	 foglie	 delle	 Sibille,	 delle	 cui	 profezie	 (simili	 forse	 a	 quelle	 di
"Nostradamus",	 per	 il	 fatto	 che	 i	 frammenti	 ancora	 esistenti	 sembrano	 essere
un'invenzione	 di	 tempi	 più	 recenti)	 v'erano	 alcuni	 libri,	 famosi	 al	 tempo	 della
Repubblica	 romana,	 talvolta	 nei	 discorsi	 privi	 di	 significato	 di	 folli,	 che	 si
supponeva	fossero	posseduti	da	uno	spirito	divino,	possessione	che	chiamavano
entusiasmo	 (questi	 generi	 di	 predizione	 di	 eventi	 erano	 noti	 sotto	 il	 nome	 di
teomanzia	 o	 profezia);	 talvolta	 nell'aspetto	 (14)	 degli	 astri	 al	 momento	 della
nascita	 (cosa	 che	 era	 chiamata	 oroscopia	 e	 considerata	 parte	 dell'astrologia
giudiziaria);	talvolta	nelle	loro	proprie	speranze	e	timori	(cosa	che	era	chiamata
thymomantica	 o	 presagio);	 talvolta	 nelle	 predizioni	 delle	 streghe,	 che
pretendevano	di	parlare	con	i	morti	(cosa	che	è	chiamata	necromanzia,	scongiuro
e	stregoneria,	e	che	non	è	che	impostura	associata	a	furfanteria);	talvolta	nel	volo
casuale	o	nel	pasto	degli	uccelli	 (cosa	che	era	chiamata	augurio);	 talvolta	nelle
interiora	di	un	animale	sacrificato	(e	questa	era	l'"aruspicina");	talvolta	nei	sogni;
talvolta	 nel	 gracchiare	 dei	 corvi	 o	 nel	 cinguettare	 degli	 uccelli;	 talvolta	 nei
lineamenti	del	volto	 (cosa	che	era	chiamata	metoposcopia),	o,	per	mezzo	della
chiromanzia,	 nelle	 linee	 della	 mano;	 in	 parole	 fortuite,	 chiamate	 "omina";
talvolta	in	mostri	o	in	avvenimenti	insoliti,	come	eclissi,	comete,	meteore	di	una
specie	 rara,	 terremoti,	 inondazioni,	 nascite	 strane	 e	 cose	 simili	 (che	 essi
chiamavano	 "portenta"	 e	 "ostenta",	 perché	 si	 pensava	 che	 presagissero	 (15)	 o
preannunziassero	l'avvento	di	qualche	grande	calamità);	talvolta	semplicemente
nel	 tirare	 a	 sorte,	 come	a	 testa	o	croce;	nella	 conta	dei	 fori	di	un	 setaccio;	nei
versi	 di	 Omero	 e	 di	 Virgilio	 scorsi	 a	 caso	 e	 in	 innumerevoli	 altre	 invenzioni
ugualmente	 vane.	 Tale	 è	 infatti	 la	 facilità	 con	 cui	 gli	 uomini	 sono	 indotti	 a
credere	a	qualsiasi	cosa	provenga	da	quelli	che	hanno	acquistato	credito	presso
di	 loro	e	che	sanno,	con	gentilezza	e	con	destrezza,	 sfruttare	 la	 loro	paura	e	 la
loro	ignoranza.

Perciò	i	primi	fondatori	e	legislatori	di	Stati,	tra	i	Gentili,	le	cui	finalità	erano
solo	 quelle	 di	mantenere	 gli	 uomini	 nell'obbedienza	 e	 nella	 pace,	 hanno	 avuto
cura,	in	ogni	luogo:	primo,	di	imprimere	nelle	loro	menti	la	credenza	che	i	loro
precetti	 in	 materia	 di	 religione	 non	 potevano	 procedere	 dalla	 loro	 propria
invenzione,	 ma	 dai	 dettami	 di	 un	 qualche	 dio	 o	 di	 un	 qualche	 altro	 spirito;



oppure	che	essi	stessi	erano	di	una	natura	superiore	a	quella	dei	semplici	mortali,
di	modo	che	 le	 loro	 leggi	potessero	essere	 tanto	più	facilmente	accettate.	Così,
Numa	 Pompilio	 pretendeva	 di	 ricevere	 dalla	 ninfa	 Egeria	 le	 cerimonie	 che
istituiva	 tra	 i	Romani;	 e	 il	primo	 re	e	 fondatore	del	 regno	del	Perù	pretendeva
che	 lui	 e	 sua	 moglie	 fossero	 i	 figli	 del	 sole;	 e	Maometto,	 per	 istituire	 la	 sua
nuova	 religione,	 pretendeva	 di	 dialogare	 con	 lo	 Spirito	 Santo,	 presente	 sotto
forma	 di	 colomba.	 In	 secondo	 luogo,	 si	 sono	 preoccupati	 di	 far	 credere	 che
quelle	 stesse	 cose	 che	 erano	 vietate	 dalle	 leggi	 dispiacevano	 agli	 dèi.	 In	 terzo
luogo,	di	prescrivere	cerimonie,	supplicazioni,	sacrifici	e	feste	capaci,	si	doveva
credere,	di	placare	la	collera	degli	dèi;	di	far	credere	che	le	sconfitte	di	guerra,	le
grandi	 epidemie,	 i	 terremoti	 e	 le	 sventure	 di	 ciascun	 uomo,	 provenivano	 dalla
collera	 degli	 dèi,	 collera	 originatasi	 a	 sua	 volta	 dalla	 negligenza	 con	 cui	 gli
uomini	 avevano	 atteso	 al	 loro	 culto,	 o	 da	 una	 dimenticanza,	 o	 da	 un	 errore	 in
qualche	punto	delle	cerimonie	prescritte.	E	sebbene	 tra	gli	antichi	Romani	non
fosse	 proibito	 negare	 ciò	 che	 nei	 poeti	 è	 scritto	 sulle	 pene	 e	 sui	 piaceri	 dopo
questa	vita,	cose	che	diversi	uomini	che	in	quella	società	ebbero	grande	autorità
e	peso	hanno	apertamente	deriso	nelle	 loro	"arringhe",	 tuttavia	quelle	credenze
godettero	sempre	di	maggior	forza	delle	convinzioni	contrarie.

E	 con	queste	 ed	 altre	 simili	 istituzioni	 finalizzate	 al	 loro	 scopo	 (che	 era	 la
pace	nello	Stato),	essi	ottennero	che	il	popolo,	imputando	la	colpa	delle	proprie
sventure	a	negligenza	o	errori	nelle	cerimonie,	o	alla	propria	disobbedienza	alle
leggi,	fosse	poco	portato	a	ribellarsi	ai	suoi	governanti;	e	che,	essendo	abbagliato
dai	 fasti	 e	 dai	 divertimenti	 delle	 feste	 e	 dei	 giochi	 pubblici,	 celebrati	 in	 onore
degli	dèi,	non	occorresse	nient'altro	che	pane	per	tenerlo	lontano	dal	malcontento
e	 dai	 mormorii	 contro	 lo	 Stato.	 E'	 per	 questo	 che	 i	 Romani,	 che	 avevano
conquistato	la	maggior	parte	del	mondo	allora	conosciuto,	non	si	fecero	scrupolo
di	 tollerare	 qualsiasi	 religione	 nella	 stessa	 città	 di	 Roma,	 a	 meno	 che	 non
contenesse	qualcosa	di	 incompatibile	con	 il	 loro	governo	civile;	e	non	si	 legge
che	 vi	 fosse	 vietata	 qualche	 religione,	 all'infuori	 di	 quella	 degli	 Ebrei,	 i	 quali
(costituendo	 il	 regno	 peculiare	 di	 Dio)	 consideravano	 illegittimo	 accettare	 di
sottomettersi	a	qualsivoglia	re	mortale	o	Stato	terreno.	Così	si	vede	in	che	modo
la	religione	dei	Gentili	era	una	parte	del	loro	ordinamento	politico	(16).

Ma	 laddove	è	Dio	stesso	che,	per	 rivelazione	soprannaturale,	ha	 istituito	 la
religione,	 ivi	 ha	 anche	 costituito	 per	 sé	 un	 regno	 peculiare	 e	 ha	 dato	 leggi
riguardanti	 la	 condotta	 degli	 uomini	 non	 solo	 verso	 di	 lui	ma	 anche	 degli	 uni
verso	gli	altri;	è	per	questo	che	nel	regno	dì	Dio	l'ordinamento	politico	(17)	e	le
leggi	civili	sono	una	parte	della	religione;	e	lì	non	ha	quindi	luogo	la	distinzione
tra	 potere	 temporale	 e	 potere	 spirituale.	 E'	 vero	 che	Dio	 è	 re	 di	 tutta	 la	 terra:
tuttavia,	egli	può	essere	re	di	una	nazione	peculiare	ed	eletta.	Non	vi	è	infatti	in



ciò	 maggiore	 incongruenza	 di	 quanta	 ve	 ne	 sarebbe	 se	 colui	 che	 detiene	 il
comando	 generale	 dell'intero	 esercito	 avesse,	 in	 aggiunta,	 un	 reggimento
peculiare	o	una	compagnia	sua	propria.	Dio	è	re	di	tutta	la	terra	in	virtù	della	sua
potenza	(18),	ma	è	re	per	patto	del	suo	popolo	eletto.	Ma	ad	un'esposizione	più
esaustiva	 del	 regno	 di	 Dio,	 sia	 per	 natura	 sia	 per	 patto,	 ho	 riservato	 un	 altro
luogo	nel	prosieguo	del	discorso.

Non	 è	 difficile,	 a	 partire	 dalla	 diffusione	 della	 religione,	 comprendere,	 nei
loro	 primi	 germi	 o	 princìpi,	 le	 cause	 che	 la	 originano.	 Essi	 si	 riducono	 alla
convinzione	dell'esistenza	di	una	divinità	e	di	potenze	invisibili	e	soprannaturali
e	non	possono	mai	essere	aboliti	nella	natura	umana	fino	al	punto	da	impedire	di
fare	ancora	sorgere	nuove	religioni,	se	ricevono	le	cure	di	uomini	capaci	di	tale
compito.

Infatti,	dato	che	tutte	le	religioni	costituite	si	fondano	da	principio	sulla	fede
che	una	moltitudine	di	uomini	ripone	in	un	singolo	uomo,	che	essi	ritengono	non
solo	saggio	e	che	lotta	per	la	 loro	felicità,	ma	anche	santo	-	cui	Dio	stesso	si	è
degnato	 di	 rivelare	 la	 propria	 volontà	 in	 modo	 soprannaturale	 -	 ne	 consegue
necessariamente,	 allorché	 coloro	 che	 detengono	 il	 governo	 della	 religione
arrivano	a	far	sì	che	si	dubiti	della	saggezza	di	quegli	uomini,	della	loro	sincerità
o	della	loro	benevolenza	(19),	o	allorché	questi	non	saranno	in	grado	di	mostrare
alcun	 segno	 attendibile	 di	 rivelazione	 divina,	 che	 similmente	 si	 dubiti	 della
religione	 che	 desiderano	 sostenere	 e	 che	 (non	 essendoci	 il	 timore	 della	 spada
civile)	la	si	contesti	e	rifiuti.

Ciò	che	toglie	la	reputazione	di	saggezza	a	colui	che	forma	una	religione,	o
che	 vi	 aggiunge	 qualcosa	 quando	 è	 già	 formata,	 è	 ingiungere	 di	 credere	 a
proposizioni	contraddittorie:	infatti,	non	è	assolutamente	possibile	che	entrambi	i
termini	 di	 una	 contraddizione	 siano	 veri;	 perciò,	 ingiungere	 di	 credervi	 è	 un
indice	di	ignoranza	che	ne	smaschera	l'autore	e	che	lo	discredita	in	tutte	le	altre
cose	che	propone	come	derivanti	da	rivelazione	soprannaturale;	rivelazione	che
un	uomo	può	in	realtà	ricevere	in	merito	a	molte	cose	che	sono	al	di	sopra	della
ragione	naturale	ma	non	ad	alcuna	contraria	ad	essa.

Ciò	che	toglie	la	reputazione	di	sincerità	è	fare	o	dire	cose	che	mostrano	che
non	 si	 crede	 a	 ciò	 che	 si	 esige	 che	 altri	 credano;	 tutte	 queste	 azioni	 o	 parole
vengono	 perciò	 definite	 scandalose	 perché	 sono	 intoppi	 che	 fanno	 cadere	 gli
uomini	 sulla	 via	 della	 religione,	 come	 l'ingiustizia,	 la	 crudeltà,	 l'empietà,
l'avarizia	 e	 la	 lussuria.	 Infatti,	 chi	 può	 credere	 che	 colui	 che	 commette
abitualmente	azioni	che	derivano	da	qualcuna	di	queste	radici,	creda	all'esistenza
di	 qualche	 potenza	 invisibile,	 da	 temersi,	 simile	 a	 quella	 con	 cui	 spaventa	 gli
altri	per	colpe	minori?

Ciò	 che	 toglie	 la	 reputazione	 di	 benevolenza	 è	 lo	 smascheramento	 dei	 fini



personali:	come	quando	 la	credenza	che	alcuni	esigono	da	altri	porta	o	sembra
portare	ad	una	loro	acquisizione	di	dominio,	ricchezza	e	dignità	o	ad	assicurare
piacere,	ad	essi	solo	o	ad	essi	soprattutto.	Infatti,	ciò	che	permette	agli	uomini	di
ottenere	 un	 beneficio	 personale,	 si	 ritiene	 che	 questi	 lo	 facciano	 nel	 loro
interesse	e	non	per	amore	degli	altri.

Per	 ultimo,	 la	 testimonianza	 che	 gli	 uomini	 possono	 rendere	 della	 divina
chiamata	non	può	essere	 altro	 che	 l'operare	miracoli;	 o	 fare	vere	profezie	 (che
pure	 sono	 un	 miracolo);	 o	 avere	 una	 straordinaria	 buona	 sorte	 (20).	 Perciò,
quando	 a	 quegli	 articoli	 di	 religione	 dati	 da	 coloro	 che	 hanno	 operato	 questi
miracoli,	 ne	vengono	aggiunti	 altri	 da	parte	di	persone	che	non	confermano	 la
loro	chiamata	con	dei	miracoli,	tali	articoli	non	suscitano	negli	uomini	maggior
credenza	di	quella	operata	in	loro	dalle	consuetudini	e	dalle	leggi	dei	 luoghi	in
cui	 sono	stati	educati.	 Infatti,	 così	come	nelle	cose	naturali	gli	uomini	di	buon
senso	esigono	segni	e	prove	naturali,	allo	stesso	modo	nelle	cose	soprannaturali
essi	esigono	segni	soprannaturali	(cioè	i	miracoli)	prima	di	credere	intimamente
e	dal	profondo	del	cuore.

Tutte	 queste	 cause	 dell'indebolimento	 della	 fede	 negli	 uomini	 appaiono
chiaramente	negli	esempi	seguenti.	In	primo	luogo,	abbiamo	l'esempio	dei	figli
di	Israele	i	quali,	quando	Mosè,	che	aveva	provato	loro	la	sua	chiamata	operando
miracoli	e	conducendoli	 felicemente	 fuori	d'Egitto,	 si	assentò	per	soli	quaranta
giorni,	 ripudiarono	 il	 culto	 del	 vero	 Dio	 che	 egli	 aveva	 raccomandato	 loro	 e,
elevando	(Esodo	32.1,	2)	un	vitello	d'oro	come	loro	dio,	ricaddero	nell'idolatria
degli	Egiziani	dalla	quale	erano	stati	così	recentemente	liberati.	E	di	nuovo,	dopo
che	furono	morti	Mosè,	Aronne,	Giosuè	e	quella	generazione	che	aveva	visto	le
grandi	 opere	 compiute	 da	 Dio	 in	 Israele	 (Giudici	 2.11),	 sorse	 un'altra
generazione	che	servì	Baal.	Così,	venendo	meno	i	miracoli,	anche	la	fede	venne
meno.

E	ancora:	quando	i	figli	di	Samuele	(1	Samuele	8,3),	da	lui	nominati	giudici
a	Beerseba,	accettarono	doni	e	giudicarono	in	modo	ingiusto,	il	popolo	di	Israele
rifiutò	che	Dio	 fosse	ancora	 suo	 re	 in	modo	diverso	da	come	 lo	era	degli	 altri
popoli;	perciò,	domandò	a	gran	voce	a	Samuele	di	scegliergli	un	re	alla	maniera
delle	 nazioni.	 Così,	 venendo	meno	 la	 giustizia,	 anche	 la	 fede	 venne	meno,	 al
punto	che	destituirono	il	loro	Dio	del	potere	regale	che	esercitava	su	di	loro	(21).

E	se,	mentre	si	 radicava	 la	 religione	cristiana,	gli	oracoli	cessarono	 in	ogni
parte	 dell'Impero	 Romano	 e	 il	 numero	 dei	 cristiani	 si	 accresceva	 in	 modo
straordinario	 ogni	 giorno	 per	 effetto	 della	 predicazione	 degli	 Apostoli	 e	 degli
Evangelisti,	gran	parte	di	quel	successo	può	ragionevolmente	essere	attribuita	al
disprezzo	che	gli	stessi	sacerdoti	dei	Gentili	di	quel	tempo	avevano	suscitato	con
le	loro	impurità	e	i	loro	intrighi	tra	i	principi.	Anche	la	religione	della	Chiesa	di



Roma	fu	abolita	in	Inghilterra	e	in	molte	altre	parti	della	Cristianità,	in	parte	per
la	medesima	causa	-	tanto	il	venir	meno	della	virtù	nei	pastori	fa	venir	meno	la
fede	 nel	 popolo	 -	 in	 parte	 perché	 gli	 scolastici	 introdussero	 nella	 religione	 la
filosofia	 e	 la	 dottrina	 di	 Aristotele,	 da	 cui	 sorsero	 così	 tante	 contraddizioni	 e
assurdità	 da	 far	 sì	 che	 il	 clero	 fosse	 reputato	 ignorante	 e	 mosso	 da	 intenti
fraudolenti	 e	 da	 indurre	 il	 popolo	 a	 ribellarglisi,	 sia	 contro	 il	 volere	 dei	 suoi
principi,	 come	 in	 Francia	 e	 in	 Olanda,	 sia	 seguendone	 il	 volere,	 come	 in
Inghilterra.

Infine,	tra	i	punti	che	la	Chiesa	di	Roma	ha	dichiarato	necessari	alla	salvezza,
ve	 ne	 sono	 tanti	 così	 manifestamente	 a	 vantaggio	 del	 papa	 e	 dei	 suoi	 sudditi
spirituali	residenti	nei	 territori	dì	altri	prìncipi	cristiani	che,	se	non	fosse	per	 la
reciproca	rivalità	di	quei	principi,	essi	potrebbero,	senza	guerre	e	senza	disordini,
eliminare	 ogni	 autorità	 straniera	 con	 la	 stessa	 facilità	 con	 cui	 questa	 era	 stata
eliminata	 in	 Inghilterra.	 Infatti,	 chi	 è	 che	 non	 vede	 chi	 trae	 vantaggio	 dal	 far
credere	che	un	 re	non	deriva	 la	propria	autorità	da	Cristo,	a	meno	che	non	sia
incoronato	da	un	vescovo?	che	un	re,	se	è	sacerdote,	non	può	sposarsi?	che	se	un
principe	 è	nato	da	un	matrimonio	 legittimo	o	 illegittimo	deve	 essere	giudicato
d'autorità	da	Roma?	che	i	sudditi	possono	essere	affrancati	dall'obbligo	di	fedeltà
(22)	 se	 il	 re	 è	 giudicato	 eretico	 dal	 tribunale	 di	 Roma?	 che	 un	 re	 può	 essere
deposto	senza	motivo	da	un	papa	(come	lo	fu	Chilperico	(23)	di	Francia	grazie	a
papa	Zaccaria)	e	il	suo	regno	dato	a	uno	dei	suoi	sudditi?	che	il	clero	secolare	e
regolare,	in	qualunque	paese,	deve	essere	sottratto	alla	giurisdizione	del	proprio
re,	 nelle	 cause	 criminali?	O	 chi	 non	 vede	 a	 profitto	 di	 chi	 tornano	 gli	 onorari
delle	messe	 private	 e	 i	 proventi	 del	 purgatorio	 e	 altre	 attestazioni	 di	 interesse
privato,	sufficienti	a	mortificare	la	fede	più	viva	se	(come	ho	detto)	il	magistrato
civile	e	la	consuetudine	non	la	sostenessero	più	di	quanto	faccia	la	convinzione
che	 la	 gente	 ha	 della	 santità,	 della	 saggezza,	 o	 della	 probità	 dei	 suoi	 dottori?
Posso	dunque	attribuire	tutti	i	cambiamenti	di	religione	di	questo	mondo	ad	una
sola	e	medesima	causa,	vale	a	dire	al	discredito	 in	cui	cadono	i	sacerdoti	e	ciò
non	solo	tra	i	cattolici	ma	anche	in	quella	Chiesa	che	più	di	tutte	ha	la	pretesa	di
aver	attuato	una	riforma.

	
	



Capitolo	tredicesimo.

LA	 «CONDIZIONE	 NATURALE»	 DELL'UMANITA'	 RIGUARDO	 ALLA
SUA	FELICITA'	E	ALLA	SUA	MISERIA.

	
	
La	natura	ha	fatto	gli	uomini	così	uguali	nelle	facoltà	del	corpo	e	della	mente

che,	 benché	 talvolta	 si	 trovi	 un	 uomo	 palesemente	 più	 forte,	 nel	 fisico,	 o	 di
mente	più	pronta	di	un	 altro,	 tuttavia,	 tutto	 sommato,	 la	differenza	 tra	uomo	e
uomo	non	è	così	considerevole	al	punto	che	un	uomo	possa	da	ciò	rivendicare
per	 sé	 un	 beneficio	 cui	 un	 altro	 non	 possa	 pretendere	 tanto	 quanto	 lui.	 Infatti,
quanto	alla	forza	corporea,	 il	più	debole	ne	ha	a	sufficienza	per	uccidere	 il	più
forte,	 sia	 ricorrendo	 a	 una	macchinazione	 segreta,	 sia	 alleandosi	 con	 altri	 che
corrono	il	suo	stesso	pericolo.

Quanto	alle	facoltà	della	mente	(lasciando	da	parte	le	arti	fondate	sulle	parole
e	 in	 particolar	 modo	 quell'abilità	 di	 procedere	 secondo	 regole	 generali	 e
infallibili,	che	si	definisce	scienza,	e	che	pochissimi	possiedono	e	solo	rispetto	a
poche	 cose,	 non	 essendo	 questa	 una	 facoltà	 naturale	 e	 innata,	 né	 acquisita
occupandosi	di	qualcos'altro,	come	la	prudenza),	trovo	che	tra	gli	uomini	vi	sia
un'eguaglianza	 ancora	 più	 grande	 di	 quella	 della	 forza	 fisica.	 Infatti,	 come	 la
prudenza	 non	 è	 che	 esperienza	 la	 quale,	 in	 tempi	 uguali,	 viene	 dispensata	 in
egual	misura	a	tutti	gli	uomini	per	le	cose	cui	si	applicano	in	egual	misura.	Ciò
che	può	forse	rendere	non	credibile	una	tale	uguaglianza	non	è	altro	che	la	vana
concezione	 che	 si	 ha	 della	 propria	 saggezza,	 che	 quasi	 tutti	 ritengono	 di
possedere	a	un	 livello	più	alto	del	volgo,	vale	a	dire	di	 tutti	eccetto	se	stessi	e
pochi	 altri	 che	 essi	 approvano,	 godendo	 questi	 di	 buona	 reputazione	 e
condividendo	le	loro	stesse	opinioni.	Infatti,	tale	è	la	natura	degli	uomini	che,	per
quanto	 questi	 possano	 riconoscere	 in	 molti	 altri	 maggiore	 perspicacia	 (1),
eloquenza	 o	 erudizione,	 tuttavia	 difficilmente	 crederanno	 che	 vi	 siano	 molti
uomini	saggi	come	loro:	infatti,	essi	vedono	la	loro	propria	perspicacia	da	vicino,
quella	degli	altri	da	lontano.	Ma	ciò	prova	l'uguaglianza	degli	uomini	su	questo
punto,	 piuttosto	 che	 la	 loro	 ineguaglianza.	 Infatti,	 di	 solito,	 non	 vi	 è	 prova
migliore	di	un'eguale	distribuzione	di	una	cosa,	qualunque	essa	sia,	del	fatto	che
ciascuno	è	appagato	da	quel	che	ha.

Da	 questa	 uguaglianza	 di	 capacità	 nasce	 un'uguaglianza	 nella	 speranza	 di



raggiungere	i	propri	fini.	Perciò,	se	due	uomini	desiderano	la	medesima	cosa,	di
cui	 tuttavia	 non	possono	 entrambi	 fruire,	 diventano	nemici	 e,	 nel	 perseguire	 il
loro	 scopo	 (che	 è	 principalmente	 la	 propria	 conservazione	 e	 talvolta	 solo	 il
proprio	 piacere)	 cercano	 di	 distruggersi	 o	 di	 sottomettersi	 l'un	 l'altro.	 Onde
accade	che,	laddove	un	aggressore	non	ha	che	da	temere	il	potere	individuale	di
un	 altro	 uomo,	 se	 uno	 pianta,	 semina,	 edifica	 o	 possiede	 una	 posizione
vantaggiosa,	ci	si	può	verosimilmente	aspettare	che	altri,	armati	di	tutto	punto	e
dopo	aver	unito	le	loro	forze,	arrivino	per	deporlo	e	privarlo,	non	solo	del	frutto
del	suo	lavoro,	ma	anche	della	vita	o	della	libertà.	Ma	il	nuovo	aggressore	corre
a	sua	volta	il	rischio	di	un'altra	aggressione.

A	causa	di	questa	diffidenza	dell'uno	verso	l'altro,	non	esiste	per	alcun	uomo
mezzo	 di	 difesa	 così	 ragionevole	 quanto	 l'agire	 d'anticipo,	 vale	 a	 dire
l'assoggettare,	con	la	violenza	o	con	l'inganno,	la	persona	di	tutti	gli	uomini	che
può,	 fino	a	che	non	vede	nessun	altro	potere	abbastanza	grande	da	metterlo	 in
pericolo;	ciò	non	è	niente	più	di	quanto	esiga	la	conservazione	di	se	stesso,	ed	è
cosa	in	generale	ammessa.	E	poiché	esistono	degli	uomini	che	provano	piacere
nel	 contemplare	 il	 loro	 proprio	 potere	 nelle	 azioni	 di	 conquista,	 che	 essi
praticano	più	 di	 quanto	 non	 richieda	 la	 loro	 sicurezza,	 se	 gli	 altri,	 che	 in	 altre
circostanze	 sarebbero	 lieti	 di	 vivere	 tranquilli	 entro	 modesti	 limiti,	 non
accrescessero	 il	 loro	 potere	 con	 l'aggressione,	 non	 sarebbero	 in	 grado,	 stando
solo	 sulla	 difensiva,	 di	 sopravvivere	 a	 lungo.	 Di	 conseguenza,	 un	 tale
accrescimento	del	dominio	sugli	uomini,	essendo	necessario	alla	conservazione
di	un	uomo,	deve	essergli	consentito.

Inoltre,	 gli	 uomini	 non	 provano	 il	 piacere	 dello	 stare	 in	 compagnia	 (ma	 al
contrario	molta	afflizione)	laddove	non	esiste	un	potere	capace	di	incutere	a	tutti
soggezione.	Infatti,	ciascuno	bada	a	che	il	suo	compagno	nutra	per	lui	la	stessa
stima	 che	 egli	 nutre	 per	 se	 stesso	 e	 ad	 ogni	 segno	 di	 disprezzo	 o	 di
sottovalutazione	per	natura	si	sforza,	per	quanto	può,	di	estorcere	da	quelli	che	lo
disprezzano	 una	 stima	 più	 grande	 arrecando	 loro	 danno,	 e	 da	 tutti	 gli	 altri
attraverso	 un	 siffatto	 esempio	 (il	 che	 è	 ampiamente	 sufficiente,	 tra	 coloro	 che
non	 hanno	 un	 potere	 comune	 a	 tenerli	 in	 pace,	 a	 portarli	 a	 distruggersi
reciprocamente).

Cosicché,	 troviamo	 nella	 natura	 umana	 tre	 cause	 principali	 di	 contesa:	 in
primo	luogo	la	rivalità;	in	secondo	luogo	la	diffidenza;	in	terzo	luogo	l'orgoglio
(2).

La	prima	porta	gli	uomini	ad	aggredire	per	 trarne	un	vantaggio;	 la	seconda
per	la	loro	sicurezza;	la	terza	per	la	loro	reputazione.	Nel	primo	caso	ricorrono
alla	violenza	per	rendersi	padroni	della	persona	di	altri	uomini,	delle	loro	donne,
dei	loro	figli	e	del	loro	bestiame;	nel	secondo	caso	per	difenderli.	Nel	terzo	caso,



per	 delle	 inezie,	 ad	 esempio	 per	 una	 parola,	 un	 sorriso,	 una	 divergenza	 di
opinioni,	 e	 qualsiasi	 altro	 segno	 di	 disistima,	 direttamente	 rivolto	 alla	 loro
persona	o	a	questa	di	riflesso,	essendo	indirizzato	ai	loro	familiari,	ai	loro	amici,
alla	loro	nazione,	alla	loro	professione	o	al	loro	nome.

Da	ciò,	 appare	 chiaramente	 che	quando	gli	 uomini	 vivono	 senza	un	potere
comune	 che	 li	 tenga	 tutti	 in	 soggezione,	 essi	 si	 trovano	 in	 quella	 condizione
chiamata	guerra:	guerra	che	è	quella	di	ogni	uomo	contro	ogni	altro	uomo.	La
GUERRA,	infatti,	non	consiste	solo	nella	battaglia	o	nell'atto	di	combattere,	ma
in	 uno	 spazio	 di	 tempo	 in	 cui	 la	 volontà	 di	 affrontarsi	 in	 battaglia	 è
sufficientemente	 dichiarata:	 la	 nozione	 di	 tempo	 va	 dunque	 considerata	 nella
natura	della	guerra,	come	lo	è	nella	natura	delle	condizioni	atmosferiche.	Infatti,
come	 la	 natura	 del	 cattivo	 tempo	 non	 risiede	 in	 due	 acquazzoni,	 bensì	 nella
tendenza	verso	questo	tipo	di	situazione,	per	molti	giorni	consecutivi,	allo	stesso
modo	 la	 natura	 della	 guerra	 non	 consiste	 nel	 combattimento	 in	 sé,	 ma	 nella
disposizione	dichiarata	verso	questo	tipo	di	situazione,	in	cui	per	tutto	il	tempo
in	cui	sussiste	non	vi	è	assicurazione	del	contrario.	Ogni	altro	tempo	è	PACE.

Perciò,	tutte	le	conseguenze	di	un	tempo	di	guerra,	in	cui	ciascuno	è	nemico
di	 ciascuno,	 sono	 le	 stesse	 dei	 tempo	 in	 cui	 gli	 uomini	 vivono	 senz'altra
sicurezza	 che	 quella	 di	 cui	 li	 doterà	 la	 loro	 propria	 forza	 o	 la	 loro	 propria
ingegnosità.	 In	 tali	 condizioni,	 non	 vi	 è	 posto	 per	 l'operosità	 ingegnosa,
essendone	incerto	il	frutto:	e	di	conseguenza,	non	vi	è	né	coltivazione	della	terra,
né	 navigazione,	 né	 uso	 dei	 prodotti	 che	 si	 possono	 importare	 via	 mare,	 né
costruzioni	 adeguate,	 né	 strumenti	 per	 spostare	 e	 rimuovere	 le	 cose	 che
richiedono	molta	forza,	né	conoscenza	della	superficie	terrestre,	né	misurazione
del	 tempo,	 né	 arti,	 né	 lettere,	 né	 società;	 e,	 ciò	 che	 è	 peggio,	 v'è	 il	 continuo
timore	e	pericolo	di	una	morte	violenta;	e	 la	vita	dell'uomo	è	solitaria,	misera,
ostile,	animalesca	e	breve.

Può	sembrare	 strano	a	chi	non	abbia	ben	soppesato	 tali	 cose,	 che	 la	natura
possa	 dividere	 gli	 uomini	 in	 questo	 modo	 e	 renderli	 inclini	 ad	 aggredirsi	 e	 a
distruggersi	 l'un	 l'altro;	 è	 dunque	 forse	 probabile	 che,	 non	 fidandosi	 di	 questa
inferenza	 tratta	 dalle	 passioni,	 egli	 desideri	 vederla	 confermata	dall'esperienza.
Rifletta	dunque	tra	sé	sul	fatto	che	quando	intraprende	un	viaggio	si	arma	e	cerca
di	 andare	 ben	 accompagnato;	 che	 quando	 va	 a	 dormire	 sbarra	 le	 porte,	 che
addirittura	 quando	 è	 nella	 sua	 casa	 chiude	 a	 chiave	 i	 suoi	 forzieri;	 e	 tutto	 ciò
sapendo	 che	 vi	 sono	 leggi,	 e	 funzionari	 pubblici	 armati,	 per	 vendicare	 tutte	 le
offese	che	dovessero	essergli	fatte.	Quale	opinione	ha	dei	suoi	consudditi	quando
cavalca	armato?	dei	suoi	concittadini	quando	sbarra	le	sue	porte?	dei	suoi	figli	e
dei	 suoi	 servitori	 quando	 chiude	 a	 chiave	 i	 suoi	 forzieri?	 Non	 accusa	 egli
l'umanità	con	le	sue	azioni,	come	faccio	io	con	le	mie	parole?	Ma,	con	ciò,	né	io



né	 lui	 accusiamo	 la	 natura	 umana.	 I	 desideri	 e	 le	 altre	 passioni	 dell'uomo	non
sono	in	sé	peccato.	E	neppure	lo	sono	le	azioni	che	procedono	da	quelle	passioni,
sino	a	quando	non	si	conosce	una	legge	che	le	vieti;	e	non	si	possono	conoscere
le	leggi	sino	a	che	non	vengono	fatte;	e	nessuna	legge	può	essere	fatta	sino	a	che
non	ci	si	è	accordati	sulla	persona	che	la	deve	fare.

Si	può	forse	pensare	che	non	vi	sia	mai	stato	un	tempo	e	uno	stato	di	guerra
come	questo,	ed	io	credo	che	nel	mondo	non	sia	mai	stato	così	in	generale;	ma	vi
sono	molti	 luoghi	 ove	 attualmente	 si	 vive	 in	 tal	modo.	 Infatti,	 in	molti	 luoghi
d'America,	 i	 selvaggi,	 se	 si	 esclude	 il	 governo	 di	 piccole	 famiglie	 la	 cui
concordia	dipende	dalla	concupiscenza	naturale,	non	hanno	affatto	un	governo	e
vivono	 attualmente	 in	 quella	 maniera	 animalesca	 di	 cui	 ho	 prima	 parlato.	 Ad
ogni	 modo,	 si	 può	 intuire	 quale	 genere	 di	 vita	 ci	 sarebbe	 se	 non	 ci	 fosse	 un
potere	 comune	 da	 temere,	 dal	 genere	 di	 vita	 in	 cui,	 durante	 una	 guerra	 civile,
precipitano	abitualmente	gli	uomini	che	fino	a	quel	momento	sono	vissuti	sotto
un	governo	pacifico.

Ma	 qualora	 non	 fosse	 mai	 esistito	 un	 tempo	 in	 cui	 gli	 uomini	 isolati	 (3)
fossero	in	uno	stato	di	guerra	gli	uni	contro	gli	altri,	tuttavia	in	tutti	i	tempi,	i	re	e
le	 persone	 dotate	 di	 autorità	 sovrana	 sono,	 a	 causa	 della	 loro	 indipendenza,	 in
una	situazione	di	continua	rivalità	e	nella	situazione	e	nella	postura	propria	dei
gladiatori,	le	armi	puntate	e	gli	occhi	fissi	gli	uni	sugli	altri:	vale	a	dire	fortezze,
guarnigioni	 e	 cannoni	 alle	 frontiere	 dei	 loro	 regni	 e	 spie	 che	 controllano
incessantemente	i	Paesi	vicini;	questo	è	un	atteggiamento	di	guerra.	Ma	poiché
essi	sostengono	con	ciò	l'operosità	ingegnosa	dei	loro	sudditi,	non	ne	consegue
quella	miseria	che	accompagna	la	libertà	degli	uomini	isolati.

Da	questa	guerra	di	ogni	uomo	contro	ogni	altro	uomo	consegue	anche	che
niente	 può	 essere	 ingiusto.	 Le	 nozioni	 di	 diritto	 e	 torto	 (4),	 di	 giustizia	 e	 di
ingiustizia	non	vi	hanno	luogo.	Laddove	non	esiste	un	potere	comune,	non	esiste
legge;	dove	non	vi	è	legge	non	vi	è	ingiustizia.	Violenza	e	frode	sono	in	tempo	di
guerra	le	due	virtù	cardinali.	Giustizia	e	ingiustizia	non	sono	facoltà	né	del	corpo
né	della	mente.	Se	lo	fossero,	potrebbero	trovarsi	in	un	uomo	che	fosse	solo	al
mondo,	allo	stesso	modo	delle	sue	sensazioni	e	delle	sue	passioni.	Sono	qualità
relative	 all'uomo	 che	 vive	 in	 società	 e	 non	 in	 solitudine.	 A	 questa	 medesima
condizione	consegue	anche	che	non	esiste	proprietà,	né	dominio,	né	distinzione
tra	"mio"	e	"tuo",	ma	appartiene	ad	ogni	uomo	tutto	ciò	che	riesce	a	prendersi	e
per	 tutto	 il	 tempo	 che	 riesce	 a	 tenerselo.	 E	 ciò	 basti	 per	 descrivere	 la	 triste
condizione	 in	 cui	 l'uomo	è	 realmente	posto	dalla	nuda	natura,	 benché	 abbia	 la
possibilità	 di	 uscirne,	 possibilità	 che	 risiede	 in	 parte	 nelle	 passioni	 e	 in	 parte
nella	sua	ragione.

Le	passioni	che	inducono	gli	uomini	alla	pace	sono	la	paura	della	morte,	 il



desiderio	di	quelle	cose	che	sono	necessarie	a	una	vita	piacevole	e	la	speranza	di
ottenerle	con	la	propria	operosità	ingegnosa.	E	la	ragione	suggerisce	opportune
clausole	di	pace	sulle	quali	si	possono	portare	gli	uomini	a	un	accordo.	Queste
clausole	 sono	quelle	 che	vengono,	 in	 altri	 termini,	 chiamate	 le	 leggi	di	natura,
delle	quali	parlerò	in	modo	più	dettagliato	nei	prossimi	due	capitoli.

	
	



Capitolo	quattordicesimo.

LA	PRIMA	E	LA	SECONDA	«LEGGE	NATURALE»	E	I	«CONTRATTI».
	
	
Il	 DIRITTO	 DI	 NATURA,	 che	 gli	 scrittori	 chiamano	 comunemente	 "Jus

Naturale",	è	la	libertà	che	ciascuno	ha	di	usare	il	proprio	potere	a	suo	arbitrio	per
la	conservazione	della	sua	natura,	cioè	della	sua	vita	e	conseguentemente	di	fare
qualsiasi	cosa	che,	secondo	il	suo	giudizio	e	la	sua	ragione,	egli	concepisca	come
il	mezzo	più	idoneo	a	questo	fine.

Secondo	il	significato	proprio	del	termine,	si	intende	per	LIBERTA'	l'assenza
di	impedimenti	esterni.	Questi	impedimenti	possono	frequentemente	diminuire	il
potere	 posseduto	 da	 una	 persona	 per	 fare	 ciò	 che	 vorrebbe,	 ma	 non	 possono
impedirle	di	usare	il	potere	che	le	è	rimasto	nei	modi	che	il	suo	giudizio	e	la	sua
ragione	le	detteranno.

Una	 LEGGE	 DI	 NATURA	 ("Lex	 Naturalis")	 è	 un	 precetto	 o	 una	 regola
generale	 scoperta	 dalla	 ragione,	 che	 proibisce	 ad	 un	 uomo	 di	 fare	 ciò	 che
distruggerebbe	la	sua	vita	o	che	gli	toglierebbe	i	mezzi	per	conservarla,	e	di	non
fare	 ciò	 che	 egli	 considera	 meglio	 per	 conservarla.	 Sebbene,	 infatti,	 "Jus"	 e
"Lex",	"diritto"	e	"legge",	vengano	generalmente	confusi	da	chi	parla	di	questo
argomento,	essi	devono	invece	essere	distinti,	perché	il	DIRITTO	consiste	nella
libertà	di	 fare	o	di	 astenersi	dal	 fare,	mentre	 la	LEGGE	determina	e	obbliga	a
una	 delle	 due	 cose.	 Perciò	 la	 legge	 e	 il	 diritto	 differiscono	 tra	 loro	 come
l'obbligazione	e	la	libertà,	che	sono	incompatibili	nella	stessa	situazione.

E	 poiché	 la	 condizione	 dell'uomo	 (come	 è	 stato	 affermato	 nel	 capitolo
precedente)	è	una	condizione	di	guerra	di	ciascuno	contro	ogni	altro,	e	in	questo
caso	ciascuno	è	governato	dalli	propria	ragione	e	non	esiste	niente	di	cui	egli	sia
in	grado	di	servirsi,	che	non	possa	essergli	di	aiuto	nel	preservare	la	propria	vita
contro	 i	 nemici,	 ne	 segue	 che	 in	 una	 condizione	 di	 questo	 genere	 ciascuno	 ha
diritto	 a	 tutto,	 anche	 al	 corpo	 di	 un	 altro.	 Perciò,	 finché	 dura	 questo	 diritto
naturale	di	ciascuno	a	 tutto,	nessuno	può	avere	 la	sicurezza,	per	quanto	forte	o
saggio	 sia,	 di	 vivere	 per	 tutto	 il	 tempo	 che	 la	 natura	 permette	 solitamente	 di
vivere	agli	uomini.	Di	conseguenza,	 è	un	precetto,	o	una	 regola	generale	della
ragione,	"che	ciascuno	debba	cercare	la	pace	per	quanto	ha	speranza	di	ottenerla,
e	 che,	 se	non	 è	 in	grado	di	 ottenerla,	 gli	 sia	 lecito	 cercare	 e	utilizzare	 tutti	 gli



aiuti	e	i	vantaggi	della	guerra".	La	prima	parte	di	questa	regola	contiene	la	prima
e	fondamentale	legge	di	natura	che	è	"cercare	e	perseguire	la	pace".	La	seconda
contiene	l'essenziale	del	diritto	di	natura	che	è	"difendersi	con	tutti	i	mezzi	di	cui
si	dispone".

Da	questa	 legge	di	natura	fondamentale,	con	cui	si	comanda	agli	uomini	di
cercare	la	pace,	deriva	la	seconda	legge,	"che	si	sia	disposti,	quando	anche	altri
lo	siano,	a	rinunciare,	nella	misura	in	cui	lo	si	ritenga	necessario	alla	pace	e	alla
propria	 difesa,	 al	 diritto	 su	 tutto	 e	 ci	 si	 accontenti	 di	 avere	 tanta	 libertà	 nei
confronti	 degli	 altri	 quanta	 se	 ne	 concede	 agli	 altri	 nei	 confronti	 di	 se	 stessi".
Infatti,	 finché	ciascuno	detiene	 il	diritto	di	 fare	 tutto	ciò	che	gli	piace,	 tutti	gli
uomini	sono	nella	condizione	di	guerra.	Se	però	gli	altri	non	rinunceranno	al	loro
diritto,	 non	 c'è	 allora	 ragione	 che	 qualcuno	 si	 privi	 del	 suo,	 perché
significherebbe	esporsi	come	preda	 (cosa	a	cui	nessuno	è	 tenuto)	piuttosto	che
disporsi	alla	pace.	Questa	è	 la	 legge	del	Vangelo:	«qualunque	cosa	 tu	pretenda
che	 gli	 altri	 facciano	 per	 te,	 falla	 tu	 per	 loro»	 (1).	 Ed	 è	 la	 legge	 di	 tutti	 gli
uomini:	"quod	tibi	fieri	non	vis,	alteri	ne	feceris"	(2).

"Abbandonare"	un	"diritto"	su	qualcosa	significa	"privarsi"	della	"libertà"	di
impedire	ad	altri	di	giovarsi	del	proprio	diritto	sulla	stessa	cosa.	Infatti,	colui	che
abbandona	un	suo	diritto	o	lo	trasferisce	(3),	non	dà	ad	un	altro	uomo	un	diritto
che	 quest'ultimo	 prima	 non	 possedeva,	 perché	 non	 esiste	 niente	 a	 cui	 ciascun
uomo	non	abbia	diritto	per	natura,	ma	si	limita	a	togliersi	dalla	sua	strada	perché
egli	possa	godere	del	suo	diritto	originario	senza	essere	ostacolato	né	da	lui	né	da
altri.	Di	conseguenza,	l'abbandono	di	un	diritto	da	parte	di	qualcuno	si	ripercuote
su	 qualcun	 altro	 soltanto	 come	 una	 corrispondente	 diminuzione	 di	 ostacoli
all'uso	del	proprio	diritto	originario.

Un	 diritto	 viene	 deposto	 o	 attraverso	 una	 semplice	 rinuncia	 ad	 esso,	 o	 per
trasferimento	ad	un	altro;	attraverso	una	"semplice"	RINUNCIA,	quando	non	ci
si	 preoccupa	 di	 sapere	 su	 chi	 ricade	 il	 beneficio	 della	 rinuncia;	 per
TRASFERIMENTO,	 quando	 si	 intende	 che	 il	 beneficio	 vada	 ad	 una	 certa
persona	o	a	certe	persone.	E	quando,	in	un	modo	o	nell'altro,	si	è	abbandonato	o
ceduto	un	proprio	diritto,	si	dice	allora	che	si	è	OBBLIGATI	o	TENUTI	a	non
ostacolare	 coloro	 ai	 quali	 questo	 diritto	 è	 stato	 ceduto	 o	 abbandonato,	 dal
giovarsene	 e	 che	 si	 "deve",	 ed	 è	 proprio	 DOVERE,	 non	 vanificare	 quell'atto
volontario,	perché	il	frapporre	un	simile	ostacolo	equivarrebbe	ad	INGIUSTIZIA
e	 INGIURIA,	 essendo	 "sine	 jure".	 Infatti,	 si	 è	 in	 precedenza	 rinunciato	 a	 quel
diritto	o	 lo	 si	 è	 trasferito.	Perciò	 l'"ingiuria"	o	 l'"ingiustizia"	nelle	 controversie
del	 mondo	 è	 qualcosa	 di	 simile	 a	 ciò	 che	 nelle	 dispute	 scolastiche	 (4)	 viene
chiamato	 assurdità.	 Come	 in	 quella	 sede,	 infatti,	 è	 chiamata	 un'assurdità
contraddire	ciò	che	si	è	sostenuto	all'inizio,	così	nel	mondo	si	chiama	ingiustizia



o	 ingiuria	 l'atto	 di	 rendere	 volontariamente	 inefficace	 ciò	 che	 si	 è	 fatto
volontariamente	 all'inizio.	 Il	 modo	 in	 cui	 semplicemente	 si	 rinuncia	 o	 si
trasferisce	 un	 proprio	 diritto,	 è	 una	 dichiarazione,	 o	 una	 significazione,	 per
mezzo	di	un	segno	o	di	più	segni	volontari	e	sufficienti,	che	in	questo	modo	si
rinuncia	o	si	trasferisce,	o	che	si	è	rinunciato	o	si	è	trasferito,	quel	diritto	a	chi	lo
accetta.	Questi	segni	sono	o	soltanto	parole	o	soltanto	azioni,	oppure,	ed	è	il	caso
più	frequente,	un	complesso	di	parole	e	di	azioni.	Sono	i	VINCOLI	dai	quali	gli
uomini	risultano	legati	e	obbligati.	I	vincoli	non	ricevono	forza	dalla	loro	propria
natura	(niente,	infatti,	si	rompe	più	facilmente	della	parola	di	un	uomo)	ma	dal
timore	di	qualche	spiacevole	conseguenza	derivante	dalla	loro	rottura.

Ogni	 volta	 che	 si	 trasferisce	 un	 proprio	 diritto,	 o	 vi	 si	 rinuncia,	 lo	 si	 fa	 in
considerazione	del	trasferimento	reciproco	a	se	stessi	di	qualche	diritto,	oppure
in	vista	di	qualche	altro	bene	che	si	spera	di	ottenere	con	questo	mezzo.	Si	tratta,
infatti,	 di	 un	 atto	 volontario	 e	 l'oggetto	 degli	 atti	 volontari	 di	 ciascun	 uomo	 è
qualche	"bene	per	se	stesso".	Esistono	perciò	alcuni	diritti	rispetto	ai	quali	non	è
concepibile	che	un	uomo	li	abbia	abbandonati	o	trasferiti	né	con	parole,	né	con
altri	segni.	In	primo	luogo,	non	è	possibile	che	un	uomo	abbandoni	il	diritto	di
resistere	 a	 chi	 lo	 assale	 con	 la	 forza	 per	 togliergli	 la	 vita,	 perché	 non	 è
concepibile	che	aspiri	con	questo	mezzo	ad	un	qualunque	bene	per	se	stesso.	Si
può	 dire	 lo	 stesso	 delle	 ferite,	 delle	 catene	 e	 della	 prigionia,	 sia	 perché	 dal
sopportare	 queste	 cose	 non	 consegue	 alcun	 beneficio,	 come	 consegue	 dal
sopportare	che	un	altro	sia	ferito	o	imprigionato,	sia	anche	perché	non	è	possibile
dire,	quando	si	vede	qualcuno	avanzare	con	violenza	contro	di	noi,	se	abbia	o	no
l'intenzione	 di	 ucciderci.	 Infine,	 il	 motivo	 e	 lo	 scopo	 per	 cui	 si	 compie	 una
rinuncia	 e	un	 trasferimento	di	un	diritto	non	è	 altro	 che	 la	 sicurezza	personale
relativa	alla	propria	vita	e	ai	mezzi	per	conservarla	 in	modo	 tale	che	non	ci	 si
stanchi	 della	 vita	 stessa.	 Di	 conseguenza,	 se	 qualcuno	 con	 parole	 o	 con	 altri
segni	dà	 l'impressione	di	privarsi	del	 fine	al	quale	questi	 segni	erano	destinati,
non	 si	 deve	 intendere	 che	 voglia	 significare	 questo	 o	 che	 questa	 sia	 la	 sua
volontà,	ma	piuttosto	che	costui	ignorava	come	si	dovessero	interpretare	quelle
parole	e	quelle	azioni.

Il	trasferimento	reciproco	di	un	diritto	è	ciò	che	si	chiama	CONTRATTO.
Il	 trasferimento	 del	 diritto	 ad	 una	 cosa	 è	 diverso	 dal	 trasferimento	 o	 dalla

trasmissione,	 cioè	 dalla	 cessione,	 della	 cosa	 stessa.	 La	 cosa	 infatti	 può	 essere
ceduta	insieme	con	la	traslazione	del	diritto,	come	nel	caso	di	una	compravendita
per	 contanti	 o	 di	 uno	 scambio	 di	 beni	 o	 di	 terre,	 e	 può	 essere	 ceduta	 qualche
tempo	dopo.

Inoltre,	uno	dei	contraenti	può	cedere	la	cosa	oggetto	del	contratto	da	parte
sua,	 e	 permettere	 che	 l'altro	 adempia	 la	 sua	 parte	 in	 un	 determinato	momento



successivo,	accordandogli	fiducia	durante	questo	periodo	di	intervallo.	In	questo
caso	 il	 contratto,	 per	 parte	 del	 secondo	 contraente,	 si	 dice	 PATTO	 o
CONVENZIONE.	Entrambe	le	parti	possono	anche	stipulare	ora	di	adempiere	il
contratto	successivamente.	 In	questi	casi,	 in	cui	viene	accordata	fiducia	a	colui
che	deve	adempiere	il	contratto	in	un	momento	successivo,	l'adempimento	viene
chiamato	 "mantenimento	 della	 promessa"	 o	 della	 fiducia	 e	 il	 mancato
adempimento,	se	è	volontario,	"violazione	della	fiducia".

Quando	il	trasferimento	di	un	diritto	non	è	reciproco,	ma	una	sola	delle	parti
lo	trasferisce	con	la	speranza	di	ottenere	con	ciò	l'amicizia	o	i	servizi	di	un'altra
persona	o	dei	suoi	amici,	oppure	con	la	speranza	di	guadagnarsi	la	reputazione	di
persona	 caritatevole	 o	 magnanima	 o	 di	 liberarsi	 dalla	 sofferenza	 della
compassione,	oppure	con	la	speranza	di	una	ricompensa	celeste,	questo	non	è	un
contratto	ma	una	DONAZIONE,	una	DONAZIONE	LIBERA,	una	GRAZIA;	e
queste	parole	significano	tutte	una	sola	e	medesima	cosa.

I	 segni	 del	 contratto	 sono	 "espliciti"	 o	 "inferenziali".	 Quelli	 espliciti	 sono
parole	 che	 si	 pronunciano	 comprendendone	 il	 significato;	 e	 queste	 parole
esprimono	il	 tempo	presente	o	passato,	come	"io	do,	io	concedo,	io	ho	dato,	 io
ho	concesso,	 io	voglio	che	questo	 sia	 tuo",	oppure	 il	 futuro,	come	"io	darò,	 io
concederò".	Le	parole	che	si	riferiscono	al	futuro	sono	chiamate	PROMESSE.

I	segni	inferenziali	sono	a	volte	la	conseguenza	di	certe	parole,	altre	volte	la
conseguenza	di	un	silenzio	oppure	la	conseguenza	di	certe	azioni,	altre	ancora	la
conseguenza	 del	 trattenersi	 dal	 compiere	 un'azione.	 In	 generale,	 è	 segno
inferenziale	di	un,	qualsiasi	contratto	tutto	ciò	che	indica	a	sufficienza	la	volontà
del	contraente.

Le	 sole	 parole,	 se	 si	 riferiscono	 al	 tempo	 futuro	 e	 contengono	 una	 pura
promessa,	sono	un	segno	insufficiente	di	una	donazione	libera	e	perciò	non	sono
obbliganti.	 Se,	 infatti,	 si	 riferiscono	 al	 tempo	 futuro,	 come	 "domani	 io	 darò",
sono	un	 segno	che	 io	non	ho	ancora	dato	e	che,	di	 conseguenza,	 il	mio	diritto
non	è	stato	trasferito,	ma	mi	resta	finché	io	non	lo	trasferisca	con	qualche	altro
atto.	Se	invece	le	parole	si	riferiscono	al	tempo	presente	o	al	passato,	come	"io
ho	 dato"	 oppure	 "do	 perché	 sia	 consegnato	 domani",	 allora	 il	 mio	 diritto	 di
domani	 viene	 alienato	 oggi,	 e	 ciò	 in	 virtù	 delle	 parole,	 anche	 se	 non	 ci	 fosse
nessun'altra	 prova	 della	 mia	 volontà.	 C'è,	 infatti,	 una	 grande	 differenza	 di
significato	fra	le	parole:	"volo	hoc	tuum	esse	cras	e	cras	dabo",	cioè	fra	"voglio
che	questo	sia	tuo	domani"	e	"te	lo	darò	domani",	perché	la	parola	"voglio"	nella
prima	 formulazione	 linguistica	 significa	 un	 atto	 presente	 della	 volontà,	mentre
nella	 seconda	 significa	una	promessa	di	 un	 atto	 futuro	della	volontà.	Perciò	 le
prime	 parole,	 poiché	 si	 riferiscono	 al	 presente,	 trasferiscono	 un	 diritto	 futuro,
mentre	 le	 seconde,	 poiché	 si	 riferiscono	 al	 futuro,	 non	 trasferiscono	 nulla.	 Se



però	 esistono	 altri	 segni	 della	 volontà	 di	 trasferire	 un	 diritto	 oltre	 alle	 parole,
allora,	 sebbene	 la	 donazione	 sia	 libera,	 si	 può	 tuttavia	 intendere	 che	 il	 diritto
venga	 trasferito	 per	 mezzo	 di	 parole	 relative	 al	 futuro,	 come	 nel	 caso	 di	 una
persona	che	offra	un	premio	a	chi	arriverà	per	primo	al	termine	di	una	corsa.	La
donazione	è	libera,	ma	il	diritto	viene	trasferito	anche	se	le	parole	si	riferiscono
al	futuro,	perché	se	la	persona	non	volesse	che	le	sue	parole	fossero	interpretate
in	questo	modo,	non	lascerebbe	partire	i	corridori.

Nei	 contratti,	 il	 diritto	 viene	 trasferito	 non	 solo	 quando	 le	 parole	 si
riferiscono	 al	 tempo	 presente,	 o	 al	 passato,	ma	 anche	 quando	 si	 riferiscono	 al
futuro,	 perché	 ogni	 contratto	 è	 un	 reciproco	 trasferimento	 o	 scambio	 di	 un
diritto.	Perciò	si	deve	 intendere	che	colui	che	si	 limita	a	promettere,	poiché	ha
già	 ricevuto	 il	beneficio	per	 il	quale	 formula	 la	promessa,	abbia	effettivamente
l'intenzione	 di	 trasferire	 il	 diritto.	 Se,	 infatti,	 non	 avesse	 consentito	 che	 le	 sue
parole	 fossero	 interpretate	 in	 quel	 modo,	 l'altro	 non	 avrebbe	 adempiuto	 per
primo	la	sua	parte.	E'	per	questa	ragione	che	nella	compravendita	e	 in	altri	atti
contrattuali	una	promessa	equivale	ad	un	patto	ed	è	perciò	obbligante.

Nel	 caso	 di	 un	 contratto,	 si	 dice	 che	 chi	 lo	 adempie	 per	 primo	MERITA
quello	 che	 deve	 ricevere	 dall'adempimento	 dell'altro	 e	 che	 gli	 spetta	 come
"dovuto".	Anche	quando	viene	offerto	un	premio	a	molte	persone,	che	deve	però
esser	 dato	 soltanto	 a	 chi	 vince,	 o	 quando	 si	 gettano	 dei	 soldi	 tra	 la	 gente,	 che
devono	 essere	 goduti	 da	 chi	 se	 ne	 impadronisce,	 sebbene	 si	 tratti	 di	 una
donazione	libera,	 tuttavia	il	vincere	o	l'impadronirsi	del	denaro	in	questo	modo
equivale	 a	 "meritare"	 e	 ad	 avere	 tutto	 questo	 come	DOVUTO.	 Il	 diritto	 viene
infatti	trasferito	attraverso	l'offerta	del	premio	e	il	lancio	del	denaro,	sebbene	non
sia	determinato	a	chi	 tocchi	 se	non	dal	 risultato	della	competizione.	Fra	questi
due	modi	di	meritare	esiste	però	la	differenza	seguente:	nel	contratto	io	merito	in
virtù	 del	 mio	 potere	 e	 del	 bisogno	 del	 contraente,	 mentre	 nel	 caso	 di	 una
donazione	libera,	io	ho	titolo	a	meritare	solo	grazie	alla	generosità	del	donatore.
Nel	 contratto	 merito	 che	 il	 contraente	 rinunci	 al	 suo	 diritto;	 nel	 caso	 di	 una
donazione	non	merito	che	il	contraente	abbandoni	il	suo	diritto,	ma	che,	quando
vi	ha	rinunciato,	esso	sia	mio	piuttosto	che	di	un	altro.	Penso	che	sia	questo	 il
significato	 della	 distinzione	 scolastica	 fra	 "melitum	 congrui"	 e	 "meritum
condigni".	Dicono	infatti	che,	poiché	Dio	onnipotente	ha	promesso	il	paradiso	a
quegli	 uomini	 che,	 per	 quanto	 ottenebrati	 dai	 desideri	 carnali,	 siano	 capaci	 di
muoversi	in	questo	mondo	conformemente	ai	precetti	e	ai	limiti	da	Lui	prescritti,
chi	si	muoverà	in	questo	modo,	meriterà	 il	paradiso	"ex	congruo".	Poiché	però
nessuno	può	pretendere	di	aver	diritto	al	paradiso	per	la	propria	rettitudine	o	per
qualche	altro	potere	individuale,	ma	soltanto	per	la	libera	grazia	di	Dio,	dicono
anche	 che	 nessuno	 può	meritare	 il	 paradiso	 "ex	 condigno".	Credo	 dunque	 che



questo	 sia	 il	 significato	 di	 quella	 distinzione,	 ma,	 poiché	 i	 protagonisti	 delle
dispute	non	si	accordano	sul	significato	dei	loro	termini	tecnici	(5)	più	di	quanto
serva	al	 loro	scopo,	non	affermerò	nulla	sul	 loro	significato.	Dirò	soltanto	che,
quando	una	donazione	è	offerta	in	forma	indeterminata	come	premio	per	il	quale
si	 deve	mettersi	 in	 competizione,	 chi	 vince	merita	 e	 può	 pretendere	 il	 premio
come	"dovuto".

Se	si	stabilisce	un	patto,	in	cui	nessuna	delle	parti	è	attualmente	adempiente	e
lo	 si	 fonda	 sulla	 fiducia	 reciproca,	 nella	 pura	 condizione	 naturale	 (che	 è	 una
condizione	 dì	 guerra	 di	 ciascuno	 contro	 ogni	 altro)	 esso	 è	 nullo	 sulla	 base	 di
qualsiasi	sospetto	ragionevole.	Non	è	invece	nullo,	se	esiste	un	potere	comune,
posto	al	di	sopra	delle	due	parti,	con	un	diritto	e	una	forza	sufficienti	per	imporre
l'adempimento.	Colui	che	compie	l'adempimento	per	primo	non	ha	infatti	alcuna
assicurazione	 che	 l'altro	 lo	 farà	 a	 sua	 volta,	 perché	 i	 legami	 delle	 parole	 sono
troppo	 deboli	 per	 tenere	 a	 bada	 l'ambizione,	 l'avarizia,	 l'ira	 e	 le	 altre	 passioni,
senza	 il	 timore	 di	 un	 potere	 coercitivo	 del	 quale	 non	 è	 possibile	 supporre
l'esistenza	 nella	 pura	 condizione	 naturale	 in	 cui	 tutti	 gli	 uomini	 sono	 uguali	 e
giudici	 della	 fondatezza	 dei	 loro	 timori.	 Perciò	 chi	 compie	 l'adempimento	 per
primo	non	fa	altro	che	consegnarsi	al	nemico,	contrariamente	al	diritto,	che	non
può	mai	 abbandonare,	di	difendere	 la	propria	vita	 e	 i	mezzi	necessari	 alla	vita
stessa.

In	 una	 condizione	 civile,	 invece,	 dove	 esiste	 un	 potere	 stabilito	 per
costringere	coloro	che	altrimenti	violerebbero	la	fiducia,	un	simile	timore	non	è
più	 ragionevole	 e	 per	 questa	 ragione	 colui	 che	 per	 il	 patto	 deve	 compiere
l'adempimento	per	primo,	è	obbligato	a	farlo.

La	causa	del	timore	che	invalida	un	patto	di	questo	tipo	deve	sempre	essere
qualcosa	 che	 nasce	 dopo	 la	 sua	 stipulazione,	 come	 un	 fatto	 nuovo	 o	 un	 altro
segno	 della	 volontà	 di	 inadempienza.	 Niente	 altro	 può	 rendere	 nullo	 il	 patto.
Infatti,	 ciò	 che	 non	 ha	 costituito	 un	 ostacolo	 alla	 promessa,	 non	 deve	 essere
ammesso	come	un	ostacolo	all'adempimento.

Colui	che	trasferisce	un	diritto,	trasferisce	anche,	per	quanto	è	in	suo	potere,	i
mezzi	 per	 goderne.	 E'	 il	 caso	 di	 chi	 vende	 un	 terreno,	 dove	 resta	 inteso	 che
trasferisca	con	esso	anche	l'erba	e	quant'altro	vi	cresca,	e	di	chi	venda	un	mulino,
che	non	può	deviare	il	corso	d'acqua	che	lo	fa	funzionare.	E	nel	caso	di	coloro
che	danno	ad	una	persona	il	diritto	di	governare	come	sovrano,	resta	inteso	che
le	diano	anche	il	diritto	di	esigere	denaro	per	mantenere	dei	soldati	e	di	nominare
dei	magistrati	per	l'amministrazione	della	giustizia.

E'	 impossibile	 stipulare	 un	 patto	 con	 delle	 bestie	 brute,	 perché,	 non
comprendendo	 il	 nostro	 linguaggio,	 esse	 non	 intendono	 e	 non	 accettano	 alcun
trasferimento	 di	 un	 diritto,	 e	 non	 sono	 in	 grado	 di	 trasferire	 nessun	 diritto	 ad



altri.	E	non	si	dà	patto	senza	un'accettazione	reciproca.
E'	impossibile	stipulare	un	patto	con	Dio,	se	non	attraverso	la	mediazione	di

qualcuno	 a	 cui	 Dio	 parla,	 o	 attraverso	 una	 rivelazione	 soprannaturale,	 o
attraverso	i	suoi	rappresentanti	che	governano	sotto	la	sua	guida	e	in	suo	nome.
Diversamente,	infatti,	non	sapremmo	se	i	nostri	patti	vengano	accettati	o	no.	Di
conseguenza,	coloro	che	s'impegnano	con	un	voto	a	qualcosa	di	contrario	ad	una
legge	di	natura,	fanno	un	voto	vano,	perché	è	ingiusto	compiere	un	simile	voto.
Se	poi	si	tratta	di	una	cosa	comandata	dalla	legge	di	natura,	non	è	il	voto,	ma	la
legge	ad	obbligarli.

La	 materia	 o	 l'oggetto	 di	 un	 patto	 è	 sempre	 qualcosa	 che	 dipende	 dalla
deliberazione	 (lo	 stipulare	 patti	 è	 infatti	 un	 atto	 della	 volontà,	 cioè	 un	 atto,
l'ultimo	atto,	della	deliberazione)	e	viene	perciò	sempre	inteso	come	qualcosa	di
futuro	e	di	possibile	secondo	il	giudizio	di	chi	stipula	il	patto.

Non	è	dunque	un	patto	 la	promessa	di	 ciò	 che	 si	 sa	 essere	 impossibile.	Se
però,	ciò	che	si	rivela	impossibile	successivamente,	era	prima	ritenuto	possibile,
il	patto	è	valido	e	obbliga,	anche	se	non	alla	cosa	stessa,	tuttavia	al	suo	valore,
oppure,	 se	 anche	 questo	 risulta	 impossibile,	 allo	 sforzo	 sincero	 di	 compiere
l'adempimento	nella	misura	del	possibile,	perché	nessuno	può	venire	obbligato	a
qualcosa	di	più.

Dai	 propri	 patti	 ci	 si	 libera	 in	 due	modi,	 o	 adempiendoli,	 o	 ricevendone	 il
condono.	Infatti,	l'adempimento	è	il	fine	naturale	dell'obbligazione	e	il	condono
è	la	restituzione	della	libertà,	in	quanto	ritrasferisce	quel	diritto	in	cui	consisteva
l'obbligazione.

I	 patti	 che	 si	 accettano	 per	 timore,	 nella	 pura	 condizione	 naturale,	 sono
obbliganti.	Se,	per	esempio,	 io	convengo	di	pagare	un	 riscatto	o	di	prestare	un
servizio	 ad	 un	 mio	 nemico,	 in	 cambio	 della	 mia	 vita,	 sono	 tenuto	 a	 farlo.	 Si
tratta,	 infatti,	 di	 un	 contratto	 in	 cui	 l'uno	 riceve	 il	 beneficio	 della	 vita	 e	 l'altro
deve	 ricevere	 del	 denaro	 o	 un	 servizio	 per	 questo	 beneficio.	 Di	 conseguenza,
dove	 nessun'altra	 legge	 ne	 proibisce	 l'adempimento,	 come	 è	 il	 caso	 della	 pura
condizione	naturale,	il	patto	è	valido.	Perciò	i	prigionieri	di	guerra,	se	si	accorda
loro	 fiducia	 per	 il	 pagamento	 di	 un	 riscatto,	 sono	 obbligati	 a	 pagarlo;	 e	 se	 un
principe	più	debole	conclude	una	pace	svantaggiosa	con	un	principe	più	forte	per
timore,	 è	 tenuto	 ad	 onorarla,	 a	 meno	 che	 (come	 si	 è	 detto	 prima)	 non	 nasca
qualche	nuova	e	giusta	causa	di	timore	che	porti	a	ricominciare	la	guerra.	Anche
negli	 Stati,	 se	 sono	 costretto	 a	 riscattarmi	 da	 un	 brigante	 promettendogli	 del
denaro,	sono	tenuto	a	pagarlo,	fino	a	quando	la	legge	civile	non	me	ne	esoneri.
Posso,	infatti,	stipulare	legittimamente	un	patto,	dettato	dal	timore,	per	tutto	ciò
che	 posso	 legittimamente	 fare	 senza	 obbligazione	 e	 non	 posso	 legittimamente
infrangere	ciò	che	stipulo	legittimamente.



Un	patto	precedente	rende	nullo	un	patto	successivo.	Infatti,	chi	ha	trasferito
oggi	un	suo	diritto	a	qualcuno,	non	ne	dispone	più	per	trasferirlo	domani	ad	un
altro	e	perciò	la	promessa	successiva	non	trasferisce	alcun	diritto,	ma	è	nulla.

Un	 patto	 con	 cui	 io	 rinunci	 a	 difendermi	 dalla	 violenza	 con	 la	 violenza,	 è
sempre	 nullo.	 Infatti,	 come	 ho	 mostrato	 prima,	 nessuno	 può	 trasferire	 o
abbandonare	il	diritto	di	evitare	la	morte,	le	ferite	e	la	prigionia,	poiché	sfuggire
a	 queste	 cose	 è	 il	 solo	 fine	 per	 cui	 si	 abbandona	 qualsiasi	 diritto.	 Perciò	 la
promessa	 di	 non	 opporsi	 alla	 violenza	 non	 trasferisce	 nessun	 diritto	 in	 nessun
patto	e	non	è	obbligante.	Anche	se	è	possibile	fare	la	seguente	stipulazione:	"se
non	 faccio	 questo	 o	 quello,	 uccidimi",	 nessuno	 può	 stipulare:	 "se	 non	 faccio
questo	 o	 quello,	 non	 ti	 resisterò,	 quando	 verrai	 ad	 uccidermi".	L'uomo	 sceglie
infatti	per	natura	 il	male	minore,	che	consiste	nel	 rischio	di	morte	nell'opporre
resistenza,	 piuttosto	 che	 il	 maggiore,	 cioè	 la	 morte	 certa	 e	 immediata	 se	 non
resiste.	 Che	 ciò	 sia	 vero	 è	 assicurato	 dal	 fatto	 che	 tutti	 conducono	 i	 criminali
all'esecuzione	e	in	prigione	sotto	scorta	armata,	malgrado	quei	criminali	abbiano
accettato	la	legge	che	li	ha	condannati.

Analogamente	non	ha	validità	 un	patto	 in	 cui	 ci	 si	 impegni	 ad	 accusare	 se
stessi,	 senza	 la	 sicurezza	del	perdono.	Nella	condizione	naturale,	 infatti,	 in	cui
ogni	 uomo	è	giudice,	 non	 c'è	 posto	per	 l'accusa;	 e	 nello	 stato	 civile	 l'accusa	 è
seguita	dalla	punizione.	Poiché	quest'ultima	è	una	violenza,	nessuno	è	obbligato
a	 non	 resistervi.	 Lo	 stesso	 vale	 anche	 per	 l'accusa	 di	 coloro	 che,	 se	 vengono
condannati,	fanno	cadere	qualcuno	in	miseria,	come	è	il	caso	di	un	padre,	di	una
moglie	o	di	un	benefattore.	Si	presume,	infatti,	che	la	testimonianza	di	un	simile
accusatore,	se	non	è	fornita	volontariamente,	sia	corrotta	per	natura	e	non	debba
perciò	essere	accettata;	e	una	persona	non	è	tenuta	a	fornire	una	testimonianza	in
un	caso	in	cui	non	deve	ricevere	credito.	Anche	le	accuse	pronunciate	per	effetto
della	tortura	non	devono	essere	considerate	testimonianze,	perché	la	tortura	deve
essere	 usata	 soltanto	 come	 un	 mezzo	 di	 congettura	 e	 di	 illuminazione	 nel
procedere	dell'indagine	e	della	 ricerca	della	verità.	Ciò	che	viene	confessato	 in
quel	caso	tende	a	sollevare	colui	che	è	torturato	e	non	ad	informare	i	torturatori	e
perciò	non	deve	ricevere	il	credito	di	una	testimonianza	sufficiente.	Il	torturato	si
libera	 infatti	 con	 un'accusa,	 che	 può	 essere	 vera	 o	 falsa,	 in	 base	 al	 diritto	 di
conservare	la	sua	vita.

Poiché	 la	 forza	 delle	 parole,	 come	 ho	 osservato	 in	 precedenza,	 è	 troppo
debole	per	costringere	gli	uomini	all'adempimento	dei	 loro	patti,	esistono	nella
natura	umana	due	soli	aiuti	immaginabili	per	consolidarla.	Essi	sono,	o	il	timore
delle	conseguenze	derivanti	dal	tradire	la	parola	data,	oppure	una	certa	gloria	o
un	qualche	vanto	che	consegue	dal	manifestare	di	non	aver	necessità	di	tradire	la
parola	 data.	 Quest'ultima	 è	 una	 forma	 di	 generosità	 che	 s'incontra	 troppo



raramente	perché	ci	si	possa	contare,	specialmente	in	coloro	che	perseguono	la
ricchezza,	 il	comando	o	 il	piacere	sensuale,	che	assommano	alla	maggior	parte
del	genere	umano.	La	passione	sulla	quale	si	deve	contare	è	il	timore	che	ha	due
oggetti	estremamente	generali:	il	primo	è	il	potere	degli	spiriti	invisibili,	l'altro	è
il	potere	delle	persone	cui	sarà	diretta	l'offesa.	Di	questi	due	oggetti,	anche	se	il
primo	rappresenta	il	potere	maggiore,	il	timore	del	secondo	è	tuttavia	il	più	forte.
Il	timore	del	primo	è	presente	in	ciascuno	con	la	propria	religione	che	si	sviluppa
nella	natura	umana	prima	della	società	civile.	Non	ha	uguale	sviluppo	il	secondo,
o	almeno	non	in	misura	sufficiente	per	costringere	gli	uomini	a	mantenere	le	loro
promesse,	perché	nella	pura	condizione	naturale	 l'inuguaglianza	del	potere	non
viene	 distinta	 se	 non	 dal	 risultato	 delle	 battaglie.	 Di	 conseguenza,	 prima
dell'avvento	 della	 società	 civile,	 o	 durante	 la	 sua	 sospensione	 a	 causa	 della
guerra,	non	esiste	niente	che	sia	in	grado	di	garantire	un	patto	di	pace,	sul	quale
ci	si	è	accordati,	dalle	tentazioni	dell'avarizia,	dell'ambizione,	della	bramosia,	o
di	 qualche	 altro	 forte	 desiderio,	 se	 non	 il	 timore	 di	 quel	 potere	 invisibile	 che
ciascuno	 venera	 come	 Dio	 e	 teme	 come	 vendicatore	 della	 propria	 perfidia.
Perciò,	tutto	quel	che	si	può	fare	tra	due	persone	non	soggette	al	potere	civile,	è
che	giurino	ciascuno	sul	Dio	che	teme.

"L'atto	 di	 giurare",	 o	 GIURAMENTO,	 è	 una	 "forma	 linguistica	 che	 si
aggiunge	 ad	 una	 promessa,	 con	 la	 quale,	 colui	 che	 ha	 formulato	 la	 promessa,
dichiara	 che,	 se	 non	 la	 manterrà,	 rinuncerà	 alla	 misericordia	 del	 suo	 Dio	 o
chiamerà	su	se	stesso	la	sua	vendetta".	La	formula	pagana	era	la	seguente:	"che
Giove	uccida	me,	così	come	 io	uccido	questa	bestia".	La	nostra	 formula	suona
così:	"farò	questo	e	quest'altro,	e	che	Dio	mi	assista".	E	questo	si	unisce	ai	riti	e
alle	cerimonie	che	ciascuno	usa	nella	propria	religione	per	aumentare	il	timore	di
tradire	la	fiducia.

Da	 tutto	 ciò	 risulta	 che	 un	 giuramento	 prestato	 secondo	 qualunque	 altra
formula	o	rito,	diversi	da	quelli	usati	da	chi	giura,	è	privo	di	valore	e	non	è	un
giuramento,	 e	 che	 non	 si	 giura	 su	 niente	 che	 colui	 che	 presta	 giuramento	 non
ritenga	Dio.	Infatti,	anche	se	gli	uomini	hanno	avuto	talvolta	l'usanza	di	giurare
sui	loro	re,	per	timore	o	per	adulazione,	volevano	tuttavia	intendere	con	questo
che	attribuivano	 loro	un	onore	divino.	Risulta	 inoltre	che	giurare	 su	Dio	senza
necessità	non	è	altro	che	profanare	il	suo	nome	e	che	giurare	su	altre	cose,	come
accade	nel	discorso	comune,	non	è	affatto	giurare,	ma	è	una	consuetudine	empia,
acquisita	attraverso	un'eccessiva	veemenza	dell'eloquio.

Risulta	anche	che	il	giuramento	non	aggiunge	nulla	all'obbligazione,	perché,
se	un	patto	è	 legittimo,	è	vincolante	agli	occhi	di	Dio,	 tanto	con	 il	giuramento
che	senza.	Se	è	illegittimo,	non	vincola	minimamente,	anche	se	viene	rafforzato
da	un	giuramento.



	
	



Capitolo	quindicesimo.

LE	ALTRE	LEGGI	DI	NATURA.
	
	
Dalla	 legge	di	natura,	che	ci	obbliga	a	 trasferire	ad	altri	quei	diritti	 che,	 se

mantenuti,	sono	d'impedimento	alla	pace	dell'umanità,	ne	segue	una	terza;	che	è
questa:	"gli	uomini	debbono	mantenere	i	patti	che	hanno	fatto".	Senza	di	essa	i
patti	si	fanno	invano	e	non	sono	che	parole	vuote	e,	persistendo	il	diritto	di	tutti
gli	uomini	a	tutte	le	cose,	si	è	ancora	nella	condizione	di	guerra.

In	 questa	 legge	 di	 natura	 consiste	 la	 fonte	 e	 l'origine	 della	 GIUSTIZIA.
Infatti,	dove	non	è	intercorso	alcun	patto,	neppure	è	stato	trasferito	alcun	diritto,
e	 ognuno	 ha	 diritto	 a	 ogni	 cosa,	 con	 la	 conseguenza	 che	 nessuna	 azione	 può
essere	 ingiusta.	 Ma	 quando	 sia	 stato	 fatto	 un	 patto,	 allora	 "ingiusto"	 è
l'infrangerlo	 e	 la	 definizione	 di	 INGIUSTIZIA	 non	 è	 altro	 che	 il	 "non
adempimento	del	patto".	Giusto	è,	poi,	tutto	ciò	che	non	è	ingiusto.

Ma,	poiché	(come	è	stato	detto	nel	capitolo	precedente),	ove	sussista	timore
di	non	adempimento	da	parte	dell'altro	contraente,	non	sono	validi	i	patti	basati
sulla	 reciproca	 fiducia	 (1),	 allora,	 benché	 l'origine	 della	 giustizia	 sia	 il	 fare	 i
patti,	 tuttavia	non	può	esservi	effettivamente	nessuna	 ingiustizia	 finché	non	sia
eliminata	la	causa	di	tale	timore;	il	che	non	si	può	fare	fino	a	quando	gli	uomini
si	 trovano	 nella	 condizione	 naturale	 di	 guerra.	 Pertanto,	 prima	 che	 i	 nomi	 di
giusto	e	ingiusto	possano	trovar	posto,	deve	esservi	un	qualche	potere	coercitivo,
per	costringere	ugualmente	gli	uomini	all'adempimento	dei	loro	patti	col	terrore
di	punizioni	più	grandi	del	beneficio	che	si	 ripromettono	dalla	 rottura	dei	patti
medesimi,	 e	 per	 render	 valida	 quella	 proprietà	 che	 gli	 uomini	 acquistano	 per
mutuo	contratto	in	compenso	della	loro	rinuncia	al	diritto	universale.	Un	siffatto
potere	 non	 esiste	 prima	 dell'istituzione	 dello	 Stato.	 Ciò	 si	 può	 anche	 evincere
dalla	 definizione	 di	 giustizia	 ordinariamente	 data	 nelle	 Scuole,	 giacché	 dicono
che	"la	giustizia	è	la	volontà	costante	di	dare	a	ciascuno	il	suo"	(2).	Perciò	dove
non	 esiste	 "suo"	 (3),	 ossia	 dove	 non	 esiste	 proprietà,	 non	 esiste	 ingiustizia;	 e
proprietà	non	esiste	dove	non	esiste	un	potere	coercitivo	istituito,	cioè	dove	non
esiste	Stato,	giacché	[in	questo	caso]	tutti	gli	uomini	hanno	diritto	a	tutte	le	cose:
quindi,	dove	non	esiste	Stato,	nulla	è	ingiusto.	Cosicché	la	natura	della	giustizia
consiste	nel	 rispettare	 i	patti	validi,	ma	 la	validità	dei	patti	non	ha	principio	se



non	con	la	costituzione	di	un	potere	civile	sufficiente	a	costringere	gli	uomini	a
mantenerli;	ed	è	allora	che	ha	pure	principio	la	proprietà.

Lo	stolto	ha	detto	in	cuor	suo:	non	esiste	una	cosa	come	la	giustizia;	e	[l'ha
detto]	 talvolta	 anche	 con	 la	 sua	 lingua	 adducendo	 seriamente	 come	prova	 che,
siccome	 è	 alla	 cura	 di	 ciascun	 uomo	 che	 è	 affidata	 la	 conservazione	 e	 la
soddisfazione	di	se	stesso,	non	ci	può	essere	alcuna	ragione	per	la	quale	ognuno
non	possa	fare	quello	che	pensa	conduca	a	quel	risultato.	Ne	consegue	che	anche
fare	o	non	fare,	mantenere	o	non	mantenere	i	patti	non	è	contro	ragione	quando
ciò	conduce	al	proprio	beneficio.	Con	ciò	egli	non	nega	che	ci	siano	patti,	che
siano	 talvolta	 infranti	 e	 talaltra	 mantenuti,	 che	 tale	 loro	 violazione	 si	 possa
chiamare	ingiustizia	e	la	loro	osservanza	giustizia;	ma	la	questione	che	egli	pone
è	se	l'ingiustizia,	togliendo	il	timore	di	Dio	(sempre	lo	stolto,	infatti,	ha	detto	in
cuor	suo	che	Dio	non	esiste),	non	possa	talvolta	essere	conforme	a	quella	ragione
che	detta	a	ciascuno	il	proprio	bene	individuale,	tanto	più	quando	[l'ingiustizia]
procura	 tale	 vantaggio	 da	 porre	 un	uomo	 in	 condizione	di	 non	 tenere	 in	 alcun
conto	non	solamente	il	biasimo	ma	anche	il	potere	degli	altri	uomini.	Il	regno	di
Dio	si	acquista	con	la	violenza	(4),	ma	che	dire	se	lo	si	potesse	acquisire	con	una
violenza	 ingiusta?	 sarebbe	 forse	 contro	 ragione	 acquistarlo	 in	 questo	 modo
qualora	 fosse	 impossibile	 riceverne	 danno?	 e	 se	 non	 è	 contro	 ragione	 non	 è
contro	giustizia	o,	altrimenti,	 la	giustizia	non	va	approvata	come	un	bene.	Con
ragionamenti	come	questo	la	scellerataggine	premiata	dal	successo	ha	ottenuto	il
nome	di	virtù	e	taluni	che	non	ammettevano	la	violazione	della	promessa	in	tutte
le	 altre	 circostanze,	 l'ammettevano	 tuttavia	 quando	 era	 [compiuta]*	 al	 fine	 di
ottenere	 un	 regno.	 I	 pagani,	 che	 credevano	 che	Saturno	 fosse	 stato	 deposto	da
suo	 figlio	 Giove,	 credevano	 nondimeno	 che	 Giove	 fosse	 il	 vendicatore
dell'ingiustizia;	 qualcosa	 di	 simile	 a	 una	 veduta	 giuridica	 (5)	 esposta	 nei
commentari	 su	 Littleton	 di	 Coke,	 dove	 questi	 dice:	 se	 il	 legittimo	 erede	 della
corona	si	macchia	di	tradimento,	la	corona	nondimeno	passa	a	lui	e	"eo	instante"
la	 condanna	 è	 nulla.	Da	 questi	 esempi	 si	 sarà	 fortemente	 indotti	 a	 concludere
che,	quando	l'erede	di	diritto	di	un	regno	uccida	chi	ne	è	in	possesso	-	ancorché
suo	padre	-,	si	possa	bensì	chiamare	ciò	ingiustizia	o	con	qualunque	altro	nome
si	voglia,	ma	che	ciò	non	possa	comunque	essere	contro	ragione,	dato	che	tutte	le
azioni	volontarie	degli	uomini	tendono	al	 loro	bene	e	che	tanto	più	ragionevoli
sono	 le	 azioni	 quanto	 più	 efficacemente	 tendono	 al	 loro	 fine.	 Questo
ragionamento	specioso	è	nondimeno	falso.

Infatti	 la	questione	non	riguarda	le	promesse	reciproche	fatte	 in	circostanze
in	cui	ognuna	delle	due	parti	non	ha	alcuna	sicurezza	dell'adempimento	da	parte
dell'altra	-	come	quando	non	esiste	alcun	potere	civile	istituito	al	di	sopra	delle
parti	 contraenti	 (6)	 giacché	 queste	 promesse	 non	 costituiscono	 patti.	 La



questione	riguarda,	invece,	il	caso	in	cui	una	delle	parti	abbia	già	adempiuto	[alla
propria	promessa],	o	il	caso	in	cui	ci	sia	un	potere	per	farvela	adempiere,	ed	è	se
adempiere	[alla	promessa]	sia,	o	non	sia,	contro	ragione,	cioè	contro	l'interesse
dell'altra	 parte.	 Io	 affermo	 che	 non	 è	 contro	 ragione.	 Per	 renderlo	 evidente
dobbiamo	considerare,	in	primo	luogo,	che,	quando	un	uomo	fa	una	cosa	che	-
per	quanto	è	dato	prevedere	e	preventivare	-	tende	alla	sua	distruzione,	anche	se
un	evento	 accidentale	 che	 egli	 non	 saprebbe	 attendersi,	 sopravvenendo,	 la	può
volgere	 a	 suo	 vantaggio,	 nondimeno	 eventi	 di	 questo	 genere	 non	 rendono	 né
ragionevole	né	saggio	il	compierla.	E,	in	secondo	luogo,	[dobbiamo	considerare]
che	in	una	condizione	di	guerra,	nella	quale	ognuno	-	per	mancanza	di	un	potere
comune	 che	 tenga	 tutti	 in	 soggezione	 -	 è	 nemico	 di	 ogni	 altro,	 non	 c'è	 alcun
uomo	che	possa	sperare	di	difendersi	dalla	distruzione	[soltanto]	con	la	propria
forza	o	il	proprio	ingegno	senza	l'aiuto	di	alleati;	in	questa	condizione	ognuno	si
aspetta	dall'alleanza	la	stessa	difesa	che	[s'aspetta]	ogni	altro.	Quindi,	chi	dichiari
di	ritenere	ragionevole	ingannare	coloro	che	l'aiutano,	non	può	ragionevolmente
aspettarsi	altri	mezzi	di	salvezza	che	quelli	che	possono	provenire	dal	suo	potere
individuale.	Pertanto	chi	infrange	il	proprio	patto,	dichiarando	quindi	di	ritenere
di	poterlo	 fare	con	 ragione,	non	può	essere	ammesso	 in	nessuna	 società	che	 si
unisca	per	la	pace	e	la	difesa,	se	non	per	errore	di	coloro	che	lo	ammettono;	né
[può],	 quando	 sia	 ammesso,	 esservi	 mantenuto	 senza	 che	 questi	 ultimi	 si
avvedano	del	pericolo	derivante	dal	 loro	errore	 -	un	errore	 [dunque]	 su	cui	un
uomo	non	 può	 contare	 come	mezzo	 per	 la	 propria	 sicurezza.	 Sicché,	 se	 egli	 è
lasciato	fuori	o	espulso	dalla	società,	perisce;	e	se	vive	in	società,	è	per	un	errore
-	 sul	 quale	 egli	 non	può	 fare	né	 assegnamento	né	 conto	 -	 degli	 altri	 uomini	 e,
quindi,	contro	ogni	 loro	 ragione	di	preservarlo	 (7).	Così,	come	 tutti	gli	uomini
che	 non	 contribuiscono	 alla	 sua	 distruzione,	 essi	 lo	 risparmiano	 solamente	 a
causa	dell'ignoranza	di	ciò	che	è	bene	per	loro	stessi.

Quanto	 all'argomento	 secondo	 cui	 la	 sicura	 e	 perpetua	 felicità	 del	 cielo	 si
guadagni	in	ogni	modo,	è	futile,	non	essendovi	che	un	solo	modo	immaginabile,
il	quale	consiste	non	nell'infrangere	i	patti,	ma	nel	mantenerli.

Quanto	all'altro	argomento,	dell'ottenimento	della	sovranità	con	la	ribellione,
è	manifesto	che	questo	 tentativo	è	contro	 ragione,	 sia	perché,	anche	ove	 [dalla
ribellione]	 segua	 l'evento	 [sperato],	 tuttavia	 non	 questo	 ci	 si	 può
ragionevolmente	attendere	ma	piuttosto	il	contrario,	sia	perché	da	questo	modo
di	 acquistare	 la	 sovranità	 altri	 apprendono	 ad	 acquistarla	 nella	 stessa	maniera.
Pertanto	la	giustizia,	cioè	il	mantenere	i	patti,	è	un	precetto	della	[stessa]	ragione
che	ci	vieta	di	fare	qualsiasi	cosa	sia	lesiva	della	nostra	vita	e,	di	conseguenza,	è
una	legge	di	natura.

Ci	sono	[invece]	alcuni	che	procedono	troppo	oltre	e	che	sostengono	che	la



legge	 di	 natura	 sia	 costituita	 da	 quei	 precetti	 che	 conducono	 non	 già	 alla
preservazione	della	vita	terrena	dell'uomo,	ma	al	conseguimento,	dopo	la	morte,
di	una	felicità	eterna;	alla	quale	ritengono	che	l'infrangere	i	patti	possa	condurre
e	sia,	di	conseguenza,	cosa	giusta	e	 ragionevole	 (tali	 sono	quelli	che	ritengono
un'opera	meritoria	 l'uccidere,	 il	 deporre	 o	 il	 rivoltarsi	 contro	 il	 potere	 sovrano
costituito	sopra	di	loro	col	loro	consenso).	Ma,	poiché	non	c'è	alcuna	conoscenza
naturale	dello	stato	dell'uomo	dopo	la	morte	e	ancora	meno	della	ricompensa	che
allora	sarà	data	al	tradimento	della	promessa	(8)	-	se	non	solamente	una	credenza
fondata	sull'affermazione	di	altri	uomini	secondo	la	quale	essi	lo	sanno	in	modo
soprannaturale,	 o	 conoscono	 quelli	 che	 hanno	 conosciuto	 coloro	 che	 [a	 loro
volta]	hanno	conosciuto	altri	che	 l'avevano	saputo	 in	modo	soprannaturale	 -,	 il
tradimento	della	promessa	non	può	essere	chiamato	un	precetto	di	ragione	o	di
natura.

Altri,	 che	 ammettono	 come	 legge	 di	 natura	 il	 tener	 fede	 alle	 promesse,
nondimeno	fanno	eccezione	per	alcune	persone	come	gli	eretici	e	quelli	che	sono
avvezzi	a	non	rispettare	i	loro	patti	con	gli	altri.	Anche	questo	è	contro	ragione,
poiché,	se	il	difetto	di	un	uomo	è	sufficiente	a	esentarci	dai	patti	fatti	con	lui,	lo
stesso	a	maggior	ragione	avrebbe	dovuto	essere	sufficiente	a	impedirci	di	farli.

I	 nomi	 di	 giusto	 e	 ingiusto,	 quando	 sono	 attribuiti	 agli	 uomini,	 significano
una	 cosa	 e,	 quando	 sono	 attribuiti	 alle	 azioni,	 un'altra.	 Quando	 sono	 attribuiti
agli	uomini,	significano	la	conformità,	o	la	non	conformità,	dei	costumi	(10)	alla
ragione.	Mentre,	quando	sono	attribuiti	alle	azioni,	significano	la	conformità,	o
la	non	conformità,	alla	ragione	non	dei	costumi,	o	abiti	di	vita	(11),	ma	di	azioni
singole.	Pertanto	un	uomo	giusto	è	quello	che	pone	tutto	l'impegno	che	può	nel
far	 sì	che	 le	 sue	azioni	possano	essere	 tutte	giuste;	mentre	un	uomo	 ingiusto	è
quello	che	 trascura	di	 far	ciò.	Nella	nostra	 lingua	questi	uomini	sono	designati
più	spesso	con	i	nomi	di	onesto	(12)	e	disonesto	(13)	che	con	quelli	di	giusto	e
ingiusto,	anche	se	il	significato	è	lo	stesso.	Pertanto	un	uomo	onesto	non	perde
questo	titolo	per	una	o	più	azioni	ingiuste	causate	da	una	passione	improvvisa	o
da	 un	 errore	 concernente	 cose	 o	 persone;	 né	 un	 disonesto	 perde	 il	 proprio
carattere	per	le	azioni	che	compie,	o	che	si	astiene	dal	compiere,	sotto	la	spinta
della	 paura,	 poiché	 la	 sua	 volontà	 non	 è	 formata	 (14)	 dalla	 giustizia	 ma
dall'evidente	 vantaggio	 di	 ciò	 che	 deve	 fare.	 Ciò	 che	 dà	 alle	 azioni	 umane	 il
sapore	della	giustizia	è	una	certa	nobiltà,	o	eccellenza	di	coraggio	(15)	(rara	da
trovarsi),	 per	 cui	 un	 uomo	 disdegna	 di	 guardare,	 per	 rendere	 soddisfatta	 la
propria	vita,	alla	frode	e	alla	rottura	delle	promesse.	Questa	giustizia	dei	costumi
è	quella	cui	ci	si	riferisce	allorché	la	giustizia	è	chiamata	una	virtù,	e	l'ingiustizia
un	vizio.

D'altra	parte,	il	nome	che	spetta	agli	uomini	per	la	giustizia	delle	azioni	non	è



quello	di	giusti	ma	di	"innocenti"	e,	per	l'ingiustizia	delle	medesime	(che	prende
anche	il	nome	di	torto),	è	solo	quello	di	"colpevoli".

In	 altre	 parole	 (16),	 l'ingiustizia	 dei	 costumi	 (17)	 è	 la	 predisposizione	 o
l'attitudine	a	far	torto	[agli	altri];	è	ingiustizia	prima	di	metter	capo	all'azione	e
non	 presuppone	 alcuno	 specifico	 individuo	 oggetto	 del	 torto	 (18).	 Per	 contro
l'ingiustizia	dell'azione	(cioè	a	dire	il	torto)	presuppone	uno	specifico	individuo
oggetto	del	 torto	e,	precisamente,	colui	con	 il	quale	era	stato	 fatto	 il	patto;	col
risultato	che	molte	volte	il	torto	è	ricevuto	da	un	uomo	mentre	il	danno	ricade	su
di	un	altro,	come	quando	il	padrone	comanda	al	proprio	servo	di	dare	del	denaro
a	 un	 estraneo.	 Se	 ciò	 non	 viene	 fatto,	 il	 torto	 è	 fatto	 al	 padrone,	 col	 quale	 [il
servo]	 aveva	 in	 precedenza	 fatto	 il	 patto	 di	 obbedire,	 ma	 il	 danno	 ricade
sull'estraneo	verso	 il	 quale	 egli	 non	 aveva	 alcuna	obbligazione	 e	 a	 cui,	 perciò,
non	 poteva	 fare	 torto.	 Così	 anche	 negli	 Stati	 i	 privati	 possono	 condonarsi
reciprocamente	i	loro	debiti	ma	non	i	ladrocini	e	le	altre	violenze	da	cui	hanno
ricevuto	danno,	poiché	 la	non	 restituzione	di	 un	debito	 è	un	 torto	 fatto	 a	 loro,
mentre	il	ladrocinio	e	la	violenza	sono	torti	fatti	alla	persona	dello	Stato.

Qualunque	cosa	venga	fatta	a	un	uomo	da	un	altro,	la	quale	sia	conforme	alla
volontà	chiaramente	dal	primo	espressa	all'altro,	non	costituisce	un	torto	fatto	al
primo.	 Infatti,	 se	 l'altro	 non	 ha	 trasferito,	 con	 un	 patto	 antecedente,	 il	 proprio
diritto	originario	di	fare	ciò	che	gli	piace,	non	c'è	alcuna	rottura	di	patti	e,	quindi,
nessun	 torto	 fatto	 al	 primo.	 E	 se	 l'ha	 trasferito,	 allora,	 la	 volontà	 espressa	 dal
primo	che	quella	cosa	gli	venga	fatta,	costituisce	una	liberazione	dal	patto;	così,
di	nuovo,	non	sussiste	torto	fatto	al	primo.

La	 giustizia	 delle	 azioni	 è	 divisa	 dagli	 scrittori	 in	 "commutativa"	 e
"distributiva";	 la	 prima	 dicono	 che	 consista	 in	 una	 proporzione	 aritmetica,	 la
seconda	 in	 una	 proporzione	 geometrica.	 Pongono,	 perciò,	 la	 commutativa
nell'uguaglianza	 del	 valore	 delle	 cose	 da	 scambiare	 per	 contratto	 (19);	 e	 la
distributiva	nella	distribuzione	di	un	ugual	beneficio	a	uomini	di	ugual	merito,
come	 se	 fosse	 ingiustizia	 vendere	 a	 un	 prezzo	 più	 caro	 di	 quello	 pagato	 per
comprare	(20)	o	dare	a	un	uomo	più	di	quanto	meriti.	La	misura	del	valore	delle
cose	scambiate	per	contratto	è	determinata	dal	desiderio	di	possederle	 (21)	dei
contraenti	 e,	 quindi,	 il	 giusto	 valore	 è	 quello	 che	 essi	 sono	 contenti	 di	 dare.
D'altra	parte	la	ricompensa	del	merito	(a	parte	quello	che	sussiste	in	forza	di	un
patto,	 per	 cui	 l'adempimento	 da	 una	 parte	 merita	 l'adempimento	 dell'altra,	 e
ricade	 sotto	 la	 giustizia	 commutativa	 e	 non	 distributiva)	 rappresenta	 non	 già
qualcosa	 di	 dovuto	 per	 giustizia,	 ma	 elargito	 dalla	 grazia.	 Pertanto	 questa
distinzione,	 nel	 senso	 in	 cui	 viene	 comunemente	 esposta,	 non	 è	 corretta.	 Per
parlare	propriamente,	la	giustizia	commutativa	è	la	giustizia	dei	contraenti;	vale
a	dire,	 l'adempimento	del	patto	nel	comprare	e	vendere,	nel	prendere	e	dare	 in



affitto,	nel	prendere	e	dare	in	prestito,	nello	scambiare,	nel	barattare	e	in	tutti	gli
altri	atti	contrattuali.

La	 giustizia	 distributiva	 è	 la	 giustizia	 dell'arbitro;	 vale	 a	 dire	 l'atto	 del
definire	 ciò	 che	 è	 giusto.	 Se,	 nel	 compimento	 di	 questo	 atto	 (che	 gli	 è	 stato
affidato	da	coloro	che	lo	hanno	scelto)	l'arbitro	mantiene	fede	all'incarico,	è	detto
distribuire	 a	 ciascuno	 il	 suo.	Questa	 in	 effetti	 è	 una	distribuzione	giusta	 e	 può
essere	 chiamata	 (ancorché	 impropriamente)	 giustizia	 distributiva,	 ma,	 più
propriamente,	 equità;	 anch'essa	 è	 una	 legge	 di	 natura,	 come	 sarà	 mostrato	 a
tempo	debito	(22).

Come	la	giustizia	dipende	da	un	patto	antecedente,	così	 la	GRATITUDINE
dipende	 da	 una	 grazia	 antecedente,	 cioè	 da	 una	 libera	 donazione	 antecedente
(23).	Costituisce	la	quarta	legge	di	natura	e	può	essere	concepita	in	questa	forma:
"un	uomo	che	 riceva	un	beneficio	da	un	altro	per	pura	grazia,	 si	deve	sforzare
affinché	il	donatore	non	abbia	alcun	ragionevole	motivo	di	pentirsi	della	propria
benevolenza".	Infatti,	poiché	la	donazione	è	volontaria	e	l'oggetto	di	tutti	gli	atti
volontari	è	per	ognuno	il	suo	proprio	bene,	nessuno	dà	se	non	ripromettendosi	un
bene	per	sé.	E,	se	gli	uomini	vedono	che	rimarranno	sempre	frustrati	nell'attesa
di	 questo	 bene,	 non	 avranno	 mai	 inizio	 né	 benevolenza	 o	 fiducia,	 né,	 di
conseguenza,	 aiuto	 reciproco,	 né	 mutua	 riconciliazione.	 Dovranno,	 pertanto,
rimanere	ancora	nella	condizione	di	"guerra",	cosa	che	è	contraria	alla	prima	e
fondamentale	 legge	 di	 natura	 che	 comanda	 agli	 uomini	 di	 "cercare	 la	 pace".
L'infrazione	 di	 questa	 legge	 è	 chiamata	 "ingratitudine"	 e	 ha	 con	 la	 grazia	 la
stessa	relazione	che	l'ingiustizia	ha	con	l'obbligazione	derivante	dal	patto.

Una	quinta	 legge	di	natura	è	 la	COMPIACENZA,	vale	a	dire	che	"ognuno
deve	 sforzarsi	 di	 adattarsi	 agli	 altri".	 Per	 comprenderla,	 possiamo	 considerare
che	nell'attitudine	degli	uomini	alla	società	c'è	una	diversità	di	natura,	originata
dalla	 diversità	 delle	 loro	 affezioni,	 non	 dissimile	 da	 quella	 osservabile	 nelle
pietre	 ammucchiate	 per	 costruire	 un	 edificio.	 Infatti,	 come	 viene	 scartata,	 in
quanto	 inutilizzabile	 e	 intralciante,	 una	 pietra	 che,	 per	 l'asperità	 e	 l'irregolarità
della	forma,	 toglie	alle	altre	più	spazio	di	quanto	ne	riempia	essa	stessa,	e	che,
per	 la	 durezza,	 non	 può	 essere	 facilmente	 resa	 piana	 -	 e	 impedisce	 perciò	 la
costruzione	-,	così,	parimenti,	deve	essere	lasciato	fuori	o	espulso	dalla	società,
in	quanto	d'ostacolo	per	essa,	un	uomo	che,	per	l'asperità	della	sua	natura,	vuole
con	 ogni	 sforzo	mantenere	 il	 possesso	 di	 cose	 che	 sono,	 per	 lui,	 superflue	ma
necessarie	 per	 altri,	 e	 che,	 per	 l'irrefrenabilità	 delle	 sue	 passioni,	 non	 è
correggibile.	D'altronde,	dal	momento	che	si	suppone	che	ognuno,	non	solo	per
diritto	 (25)	 ma	 anche	 per	 necessità	 naturale,	 faccia	 ogni	 sforzo	 possibile	 per
ottenere	ciò	che	è	necessario	alla	sua	conservazione,	chi	a	ciò	si	oppone	per	cose
superflue	è	colpevole	della	guerra	che	deve	seguirne	e,	pertanto,	fa	qualcosa	di



contrario	 alla	 legge	 di	 natura	 fondamentale	 che	 comanda	 di	 "cercare	 la	 pace".
Coloro	 che	 osservano	 questa	 legge	 possono	 essere	 chiamati	 SOCIEVOLI	 (i
Latini	 li	 chiamavano	 "commodi"),	 quelli	 che	 le	 sono	 contrari	 "infrenabili,
insocievoli,	riottosi,	intrattabili".

Una	 sesta	 legge	 di	 natura	 è	 questa:	 "previa	 garanzia	 (26)	 per	 il	 futuro,	 un
uomo	deve	perdonare	le	offese	passate	di	coloro	che,	pentendosi,	lo	richiedono".
Il	PERDONO,	infatti,	non	è	altro	che	l'accordare	la	pace	e,	sebbene	l'accordarla	a
coloro	 che	 perseverano	 nella	 loro	 ostilità	 sia	 non	 pace	 ma	 timore,	 il	 non
accordarla	a	coloro	che	danno	garanzia	per	il	tempo	futuro,	è	nondimeno	segno
di	avversione	alla	pace	e,	quindi,	contrario	alla	legge	di	natura.

Una	settima	è:	 "nelle	vendette	 (cioè	nel	 rendere	male	per	male)	gli	uomini
debbono	 guardare	 non	 alla	 grandezza	 del	male	 passato,	ma	 alla	 grandezza	 del
bene	che	ne	deve	nascere".	Ragion	per	cui	ci	è	proibito	infliggere	punizioni	con
altro	disegno	che	non	sia	la	correzione	di	chi	ha	recato	offesa	o	l'ammonimento
degli	 altri.	 Questa	 legge	 è,	 infatti,	 una	 conseguenza	 di	 quella	 che
immediatamente	 la	 precede,	 la	 quale	 comanda	 il	 perdono	 nel	 caso	 in	 cui	 sia
garantita	la	sicurezza	(27)	per	il	futuro.	Inoltre,	la	vendetta	che	non	tenga	conto
dell'esempio	e	del	vantaggio	a	venire,	è	un	trionfo	o	un	gloriarsi	del	male	di	un
altro	senza	alcun	fine	(poiché	il	fine	è	sempre	qualcosa	a	venire).	Ora,	il	gloriarsi
senza	alcun	fine	è	vanagloria	(28)	ed	è	contrario	alla	ragione	e	l'infliggere	male
senza	ragione	tende	a	introdurre	la	guerra;	il	che	è	contro	la	legge	di	natura	ed	è
generalmente	designato	col	nome	di	"crudeltà".

Poiché	tutti	i	segni	di	odio	o	di	disprezzo	provocano	allo	scontro,	tanto	che	la
maggior	 parte	 degli	 uomini	 preferisce	 arrischiare	 la	 vita	 piuttosto	 che	 restare
invendicata,	 possiamo	 porre	 all'ottavo	 posto	 come	 legge	 di	 natura	 questo
precetto:	 "nessuno	 deve	 con	 atti,	 parole,	 contegno,	 o	 gesti	manifestare	 odio	 o
disprezzo	 per	 qualcun	 altro".	 L'infrazione	 di	 questa	 legge	 è	 generalmente
chiamata	"oltraggio".

La	 questione	 di	 chi	 siano	 i	migliori	 non	 si	 pone	 nella	 condizione	 di	mera
natura,	 nella	 quale	 (come	 è	 stato	 sopra	mostrato)	 tutti	 gli	 uomini	 sono	 uguali.
L'attuale	disuguaglianza	è	stata	introdotta	dalle	leggi	civili.	So	che	Aristotele,	nel
primo	 libro	 della	 "Politica",	 pone	 come	 fondamento	 della	 sua	 dottrina	 il
principio	secondo	cui	gli	uomini	sono	per	natura,	alcuni,	più	degni	di	comandare
(e	 intendeva	 i	 più	 saggi,	 tra	 i	 quali	 pensava	 di	 essere	 egli	 stesso	 per	 la	 sua
filosofia),	altri,	più	adatti	a	servire	(e	intendeva	quelli	che	avevano	corpi	forti	ma
non	erano	filosofi	come	lui).	Come	se	padrone	e	servo	fossero	stati	introdotti	non
dal	consenso	degli	uomini	ma	dalla	differenza	dell'ingegno,	cosa	che	è	non	solo
contro	 la	 ragione	 ma	 anche	 contro	 l'esperienza.	 Ben	 pochi	 sono,	 infatti,	 così
stolti	da	preferire	di	essere	governati	dagli	altri	piuttosto	che	di	governarsi	da	sé.



E	quando	coloro	che	a	loro	modo	di	vedere	sono	saggi	contendono	con	la	forza
contro	 quelli	 che	 non	 hanno	 fiducia	 nella	 loro	 propria	 saggezza,	 non	 solo	 non
sempre	riportano	la	vittoria,	ma	non	la	riportano	neppure	spesso,	anzi,	quasi	mai
(29).	 Pertanto,	 se	 la	 natura	 ha	 fatto	 gli	 uomini	 uguali,	 questa	 uguaglianza
dev'essere	 riconosciuta;	 oppure,	 se	 li	 ha	 fatti	 disuguali,	 questa	 uguaglianza
dev'essere	 parimenti	 riconosciuta,	 poiché	 gli	 uomini,	 ritenendosi	 uguali,	 non
entreranno	in	uno	stato	di	pace	se	non	a	uguali	condizioni.	Quindi	pongo	questa
come	nona	 legge	di	natura:	 "ognuno	deve	 riconoscere	 l'altro	come	uguale	a	 sé
per	natura".	L'infrazione	di	questo	precetto	è	la	"superbia".

Da	 questa	 legge	 dipende	 l'altra	 seguente:	 "nell'entrata	 nello	 stato	 di	 pace,
nessuno	deve	richiedere	di	riservare	a	sé	alcun	diritto	che	non	sia	favorevole	(30)
che	venga	riservato	a	ciascuno	degli	altri".	Come	è	necessario	per	tutti	gli	uomini
che	cercano	la	pace	deporre	certi	diritti	di	natura	-	cioè	a	dire	non	avere	la	libertà
di	fare	tutto	quello	che	vogliono	-,	così	è	necessario	per	la	vita	umana	trattenerne
alcuni,	 come	 il	 diritto	 al	 governo	 dei	 loro	 corpi,	 al	 godimento	 dell'aria,
dell'acqua,	del	movimento,	della	possibilità	di	 spostarsi	da	un	 luogo	a	un	altro
(31)	e	di	tutte	le	altre	cose	senza	le	quali	non	si	può	vivere,	o	non	si	può	vivere
bene.	Se,	stante	questo	fatto	(32),	nella	instaurazione	(33)	della	pace	gli	uomini
richiedono	 per	 se	 stessi	 ciò	 che	 non	 vorrebbero	 fosse	 concesso	 agli	 altri,
agiscono	 contro	 la	 legge	precedente,	 la	 quale	 comanda	 il	 riconoscimento	della
uguaglianza	 naturale,	 e	 pertanto	 [agiscono]	 anche	 contro	 la	 legge	 di	 natura.
Quelli	che	chiamiamo	"moderati"	(34)	sono	coloro	che	osservano	questa	legge,	e
"arroganti"	(35)	[sono]	coloro	che	 l'infrangono.	La	violazione	di	questa	 legge	 i
Greci	chiamano	"pleonexia",	cioè	pretendere	più	della	propria	parte.

E'	un	precetto	della	legge	di	natura	anche	che	"colui	al	quale	viene	affidato	di
far	da	giudice	fra	uomo	e	uomo	faccia	eguali	ripartizioni	fra	loro"	(36).	Senza	di
ciò,	 infatti,	 le	controversie	fra	gli	uomini	non	possono	essere	risolte	che	con	la
guerra.	Pertanto,	chi	è	parziale	nel	giudicare	fa	quello	che	può	per	dissuadere	gli
uomini	 dal	 ricorrere	 a	 giudici	 e	 arbitri	 e,	 di	 conseguenza	 (in	 violazione	 della
legge	di	natura	fondamentale),	è	causa	di	guerra.

L'osservanza	di	questa	legge,	dall'eguale	distribuzione	a	ciascuno	di	ciò	che
secondo	 ragione	 gli	 appartiene,	 prende	 il	 nome	 di	 EQUITA'	 e	 (come	 ho	 detto
sopra)	 di	 giustizia	 distributiva;	 la	 violazione	 della	 medesima	 "accettazione	 di
persone",	"prosopolepsia".

Da	questa	 segue	un'altra	 legge,	che	"le	cose	che	non	possono	essere	divise
debbono	 essere	 godute	 in	 comune,	 se	 possibile,	 e,	 se	 la	 quantità	 della	 cosa	 lo
permette,	 senza	 restrizione;	 altrimenti	 proporzionalmente	 al	 numero	 di	 coloro
che	ne	hanno	diritto".	Infatti	in	caso	contrario	la	distribuzione	sarebbe	diseguale
e	contraria	all'equità.



Ci	sono,	tuttavia,	alcune	cose	che	non	possono	essere	né	divise	né	godute	in
comune.	Allora,	 la	 legge	di	natura,	che	prescrive	 l'equità,	 richiede	che	"l'intero
diritto,	 oppure	 (prevedendo	 un	 uso	 alterno)	 il	 primo	 possesso,	 sia	 determinato
mediante	un	ricorso	alla	sorte".	L'uguaglianza	nella	distribuzione,	infatti,	fa	parte
della	 legge	 di	 natura	 e	 [in	 questi	 casi]	 non	 sono	 immaginabili	 altri	 modi	 di
uguale	distribuzione.

La	sorte	può	essere	di	due	tipi,	"convenzionale"	e	"naturale".	Convenzionale
è	 quella	 concordata	 dalle	 parti	 in	 lizza.	 Naturale	 è	 o	 la	 primogenitura	 (che	 in
greco	 si	 dice	 "kleronomia"	 e	 significa	 "dato	 in	 sorte")	 o	 la	 priorità
nell'acquisizione	di	possesso	(38).

Pertanto,	 le	 cose	 che	 non	 possono	 essere	 né	 godute	 in	 comune	 né	 divise,
debbono	essere	aggiudicate	al	primo	possessore;	e,	in	certi	casi,	al	primogenito	a
titolo	 di	 cose	 avute	 in	 sorte.	Una	 legge	di	 natura	 è	 anche	 che	 "ai	mediatori	 di
pace	 siano	 concessi	 salvacondotti".	 Infatti	 la	 legge	 che	 comanda	 la	 pace	 come
"fine",	 comanda	 l'intercessione	 come	 "mezzo";	 e	 il	 mezzo	 per	 l'intercessione
sono	i	salvacondotti.

Ora	-	anche	ammesso	che	gli	uomini	siano	inclini	come	non	mai	a	osservare
queste	leggi	-	possono	tuttavia	sorgere	questioni	concernenti	un'azione	umana:	in
primo	luogo,	se	è	stata	[realmente]	compiuta	o	no;	 in	secondo	luogo,	se	(posto
che	 sia	 stata	 compiuta)	 sia	 o	 non	 sia	 contro	 la	 legge.	 La	 prima	 è	 chiamata
questione	"di	fatto",	la	seconda,	questione	"di	diritto".	Sicché,	se	le	parti	in	causa
(40)	non	convengono	reciprocamente	di	attenersi	alla	sentenza	di	un	terzo,	sono
quanto	mai	lontane	dalla	pace.	Questo	terzo,	alla	cui	sentenza	si	sottomettono,	si
chiama	 ARBITRO.	 Perciò	 fa	 parte	 della	 legge	 di	 natura	 che	 "coloro	 i	 quali
abbiano	una	controversia	sottomettano	il	loro	diritto	al	giudizio	di	un	arbitro".

Dal	 momento,	 poi,	 che	 si	 presume	 che	 ognuno	 faccia	 tutto	 in	 vista	 del
proprio	 bene,	 nessuno	 è	 adatto	 a	 essere	 arbitro	 in	 una	 propria	 causa	 e,
quand'anche	nessuno	fosse	più	adatto,	nondimeno,	poiché	l'equità	concede	ugual
beneficio	 a	 ciascuna	 delle	 parti,	 se	 se	 ne	 ammette	 una	 come	 giudice,	 bisogna
ammettere	anche	 l'altra;	così,	 contro	 la	 legge	di	natura,	 la	controversia,	cioè	 la
causa	di	guerra,	permane.

Per	la	stessa	ragione	in	nessuna	causa	dovrebbe	essere	accettato	come	arbitro
qualcuno	al	quale	oggettivamente	 (41)	derivi	maggior	profitto,	onore	o	piacere
dalla	 vittoria	 di	 una	 parte	 che	 da	 quella	 dell'altra,	 poiché	 egli	 è	 (ancorché	 suo
malgrado)	corrotto	(42)	e	nessuno	può	essere	obbligato	a	fidarsi	di	lui.	Anche	in
questo	caso,	in	contrasto	con	la	legge	di	natura,	la	controversia	e	la	condizione	di
guerra	permangono.

In	una	controversia	 [che	verta	 su	una	questione]	 "di	 fatto",	non	dovendo	 il
giudice	dare	più	credito	a	uno	che	all'altro	[dei	 litiganti],	deve	(in	mancanza	di



altri	argomenti)	dar	credito	a	una	terza	persona,	o	a	una	terza	e	una	quarta,	o	a
più;	la	questione,	altrimenti,	resta	indecisa	e	lasciata	alla	forza,	in	contrasto	con
la	legge	di	natura.

Queste	 sono	 le	 leggi	 di	 natura	 che	 dettano	 la	 pace	 come	 mezzo	 per	 la
conservazione	 degli	 uomini	 [radunati]	 in	 moltitudini	 e	 che	 concernono
solamente	 la	 teoria	 della	 società	 civile.	 Ci	 sono	 altre	 cose	 che	 portano	 alla
distruzione	 degli	 individui,	 come	 l'ubriachezza	 e	 tutti	 i	 tipi	 di	 intemperanza.
Anch'esse,	perciò,	possono	essere	annoverate	fra	 le	cose	proibite	dalla	 legge	di
natura,	 ma	 non	 è	 necessario,	 né	 sufficientemente	 pertinente,	 che	 vengano	 qui
menzionate.

Benché	questa	deduzione	delle	leggi	di	natura	possa	sembrare	troppo	sottile
per	 essere	 appresa	 da	 tutti	 gli	 uomini,	 che,	 nella	 massima	 parte,	 sono	 troppo
occupati	a	procacciarsi	il	cibo	e,	per	il	resto,	troppo	trascurati	per	capire;	tuttavia,
per	non	lasciare	agli	uomini	alcuna	scusante,	esse	sono	state	concentrate	in	una
formula	 compendiosa,	 comprensibile	 anche	 a	 un	 uomo	 della	 più	 modesta
capacità,	e	cioè:	"non	fare	a	un	altro	ciò	che	non	vorresti	fosse	fatto	a	te	stesso".
Tale	formula	gli	mostra	che,	per	sapere	le	leggi	di	natura,	non	deve	fare	altro	che
questo:	quando,	pesando	le	azioni	degli	altri	con	le	proprie,	gli	sembrano	troppo
pesanti,	le	ponga	sull'altro	piatto	della	bilancia	e	ponga	le	proprie	al	loro	posto,
affinché	 le	sue	passioni	e	 il	 suo	egoismo	(44)	non	possano	aggiungere	nulla	al
peso.	 Non	 vi	 sarà	 allora	 nessuna	 legge	 di	 natura	 che	 non	 gli	 apparirà	 molto
ragionevole.

Le	 leggi	 di	 natura	 obbligano	 "in	 foro	 interno";	 vale	 a	 dire	 vincolano	 a
desiderare	 che	 abbiano	 effettuazione.	 Ma	 non	 [obbligano]	 sempre	 "in	 foro
externo",	 cioè	 al	 porle	 in	 atto.	 Infatti	 chi	 fosse	 moderato,	 conciliante	 (46)	 e
mantenesse	 tutte	 le	 proprie	promesse	 in	un	 tempo	e	 in	un	 luogo	 in	 cui	 nessun
altro	 lo	 facesse,	 farebbe	 soltanto	 di	 se	 stesso	 una	 preda	 per	 gli	 altri	 e
procurerebbe	 la	propria	 sicura	 rovina,	 contrariamente	al	 fondamento	di	 tutte	 le
leggi	 di	 natura	 che	 tendono	 alla	 preservazione	 della	 natura.	 D'altra	 parte,	 chi,
avendo	una	sufficiente	sicurezza	che	gli	altri	osserveranno	nei	suoi	confronti	le
stesse	 leggi,	 non	 le	 osserva	 lui	 stesso,	 cerca	 non	 la	 pace	 ma	 la	 guerra,	 e
conseguentemente	la	distruzione	violenta	della	propria	natura.

Ogni	 legge	vincolante	"in	 foro	 interno"	può	essere	 infranta	non	soltanto	da
un'azione	 contraria	 alla	 legge	 medesima,	 ma	 anche	 da	 un'azione	 ad	 essa
conforme,	ove	l'uomo	[che	la	compie]	la	ritenga	contraria.	Sicché,	sebbene	la	sua
azione	in	questo	caso	sia	conforme	alla	legge,	tuttavia	il	suo	proposito	è	contro
la	 legge,	 e	 ciò	 -	 dato	 che	 l'obbligazione	 è	 "in	 foro	 interno"	 -	 rappresenta	 una
violazione.

Le	 leggi	 di	 natura	 sono	 immutabili	 ed	 eterne,	 giacché	 l'ingiustizia,



l'ingratitudine,	 l'arroganza,	 la	 superbia,	 l'iniquità,	 l'accettazione	 di	 persone	 e	 le
altre	 non	 possono	mai	 diventare	 legittime.	Non	 può,	 infatti,	mai	 essere	 che	 la
guerra	preservi	la	vita	e	che	la	pace	la	distrugga.

Le	 stesse	 leggi,	 poiché	 obbligano	 solamente	 a	 desiderare	 e	 a	 sforzarsi	 -
intendo	dire	a	sforzarsi	in	maniera	sincera	e	costante	-	sono	facili	da	osservare.
Infatti,	 dato	 che	 non	 richiedono	 altro	 che	 lo	 sforzo,	 chi	 si	 sforza	 di	 applicarle
soddisfa	ad	esse;	e	chi	soddisfa	la	legge	è	giusto.

La	 scienza	 di	 queste	 leggi	 è	 la	 vera	 e	 unica	 filosofia	 morale.	 Infatti	 la
filosofia	morale	non	è	altro	che	la	scienza	di	ciò	che	è	bene	e	male	nei	rapporti	e
nella	 società	 degli	 uomini	 (47).	Bene	 e	male	 sono	nomi	 che	 significano	nostri
appetiti	e	nostre	avversioni,	che	variano	al	variare	dei	temperamenti,	dei	costumi
e	 delle	 concezioni	 degli	 uomini.	 Sicché	 uomini	 diversi	 non	 differiscono
solamente	nel	loro	giudizio	sulle	sensazioni	di	ciò	che	è	gradevole	o	sgradevole
al	 gusto,	 all'odorato,	 all'udito,	 al	 tatto	 e	 alla	 vista,	 ma	 anche	 di	 ciò	 che	 è
conforme	o	in	disaccordo	con	la	ragione	nelle	azioni	della	vita	ordinaria.	Anzi,
lo	stesso	uomo,	in	tempi	diversi,	differisce	da	se	stesso;	e	ciò	che	una	volta	loda,
ossia	chiama	bene,	un'altra	volta	critica	e	chiama	male;	donde	sorgono	dispute,
controversie	 e,	 in	 ultimo,	 la	 guerra.	 Quindi	 si	 resta	 nella	 condizione	 di	 mera
natura	(che	è	una	condizione	di	guerra)	fintantoché	l'appetito	privato	è	la	misura
del	bene	e	del	male.	Di	conseguenza	tutti	gli	uomini	convengono	sul	fatto	che	la
pace	è	un	bene	e	che	perciò	anche	i	modi	o	i	mezzi	per	conseguirla	-	che	(come
ho	mostrato	 sopra)	 sono	 la	giustizia,	 la	gratitudine,	 la	moderazione,	 l'equità,	 la
misericordia	 e	 tutte	 le	 altre	 leggi	 di	 natura	 -	 sono	 un	 bene,	 cioè,	 sono	 virtù
morali,	 e	 i	 loro	 contrari	 vizi,	male.	Ora,	 la	 scienza	 della	 virtù	 e	 del	 vizio	 è	 la
filosofia	morale	e,	perciò,	la	vera	dottrina	delle	leggi	di	natura	è	la	vera	filosofia
morale.	Ma	gli	scrittori	di	filosofia	morale,	pur	riconoscendo	le	stesse	virtù	e	gli
stessi	vizi,	poiché	nonostante	ciò	non	vedono	in	che	consista	la	bontà	delle	virtù
-	né	che	esse	vengono	a	essere	celebrate	in	quanto	mezzi	del	pacifico,	socievole
e	quieto	vivere	-,	le	pongono	nella	medietà	(48)	delle	passioni;	come	se	fosse	il
grado	e	non	la	causa	dell'audacia	a	fare	la	fortezza,	oppure	la	quantità	e	non	la
causa	di	un	dono	a	fare	la	liberalità.

Questi	 dettami	 della	 ragione	 si	 chiamano	 col	 nome	 di	 leggi	 di	 natura.
Tuttavia	 impropriamente,	 poiché	 esse	 non	 sono	 che	 conclusioni	 o	 teoremi
concernenti	 ciò	 che	 conduce	 alla	 conservazione	 e	 alla	 difesa	 degli	 uomini,
mentre	la	legge	è	propriamente	la	parola	di	colui	che	detiene	per	diritto	l'impero
sugli	 altri.	 Ciononostante,	 se	 consideriamo	 i	 medesimi	 teoremi	 in	 quanto
comunicati	dalla	parola	di	Dio,	che	tutte	le	cose	comanda	per	diritto,	allora	sono
chiamate	leggi	propriamente.

	



	



Capitolo	sedicesimo.

«PERSONE,	AUTORI»	E	COSE	IMPERSONATE.
	
	
Una	PERSONA	è	colui	"le	cui	parole	o	azioni	sono	considerate	o	come	sue

proprie,	 o	 come	 rappresentanti	 -	 sia	 veramente	 sia	 mediante	 finzione	 (1)	 -	 le
parole	 o	 azioni	 vuoi	 di	 un	 altro	 vuoi	 di	 qualunque	 altra	 cosa	 cui	 vengono
attribuite".

Quando	 sono	 considerate	 come	 sue	 proprie,	 allora	 è	 chiamata	 persona
naturale;	mentre,	quando	sono	considerate	come	rappresentanti	parole	e	azioni	di
un	altro,	allora	sì	tratta	di	una	persona	fittizia	(2)	o	artificiale.

La	 parola	 persona	 è	 latina;	 invece	 di	 essa	 i	 Greci	 hanno	 "prosopon",	 che
significa	volto,	mentre	"persona"	in	latino	significa	il	travestimento	o	sembiante
esteriore	 di	 un	 uomo	 camuffato	 sul	 palcoscenico	 e,	 qualche	 volta,	 più
particolarmente	quella	parte	di	esso	che	camuffa	il	volto,	come	una	maschera	o
una	faccia	posticcia	(3).	Dal	palcoscenico	il	termine	è	stato	trasferito	a	chiunque
parli	o	agisca	in	rappresentanza	di	altri	(4),	tanto	nei	tribunali	quanto	nei	teatri.
Cosicché	una	"persona"	è	 la	stessa	cosa	di	un	"attore",	sia	sul	palcoscenico	sia
nella	vita	quotidiana	(5);	e	impersonare	è	fare	la	parte	di	(6)	o	rappresentare,	se
stessi	o	altri,	e	chi	fa	la	parte	di	un	altro	è	detto	dar	corpo	alla	sua	persona	(7)	o
agire	 in	 suo	 nome	 (in	 questo	 senso	 Cicerone	 usa	 il	 termine	 dove	 dice	 «Unus
sustineo	tres	personas;	mei,	adversarii	et	iudicis»:	dò	corpo	a	tre	persone,	la	mia
propria,	quella	del	mio	avversario	e	quella	del	giudice)	e,	in	circostanze	diverse,
riceve	 nomi	 diversi	 come	 agente	 (8),	 rappresentante,	 luogotenente,	 vicario,
avvocato	(9),	deputato,	procuratore,	attore	e	simili.

Delle	persone	artificiali,	alcune	hanno	 il	 riconoscimento	delle	 loro	parole	e
azioni	da	parte	di	coloro	che	essi	rappresentano:	allora	la	persona	è	l'attore,	colui
che	 ne	 riconosce	 le	 parole	 e	 le	 azioni	 è	 l'AUTORE,	 e	 in	 questo	 caso	 l'attore
agisce	 con	 autorità	 (10).	 Infatti,	 quello	 che,	 parlando	 di	 beni	 e	 proprietà,	 si
chiama	"proprietario"	 -	 in	 latino	"dominus"	e	 in	greco	"chyrios"	 -,	parlando	di
azioni,	si	chiama	autore.	E,	come	il	diritto	di	possesso	si	chiama	dominio,	così	il
diritto	di	fare	un'azione	si	chiama	AUTORITA'.	Cosicché	per	autorità	si	intende
sempre	il	diritto	di	fare	un	atto,	e	"fatto	con	autorità"	[significa]	fatto	per	incarico
o	col	permesso	di	colui	cui	appartiene	il	diritto.



Donde	segue	che,	quando	l'attore	fa	un	patto	con	autorità,	vincola	con	esso
l'autore	 non	 meno	 che	 se	 quest'ultimo	 l'avesse	 fatto	 egli	 stesso,	 e	 non	 meno
questi	ne	subisce	le	conseguenze.	Pertanto,	tutto	ciò	che	è	stato	precedentemente
detto	 (Cap.	 14)	 sulla	 natura	 dei	 patti	 intercorsi	 fra	 gli	 uomini	 nella	 loro	 veste
naturale	(11),	resta	vero	anche	quando	[i	patti]	siano	fatti	dai	loro	attori,	agenti
(12)	 o	 procuratori	 che	 abbiano	 da	 essi	 ricevuto	 l'autorità	 -	 nei	 limiti	 del	 loro
incarico	ma	non	oltre.

Quindi	 chi	 fa	 un	 patto	 con	 l'attore	 o	 l'agente	 (13)	 senza	 conoscerne
l'[effettiva]	autorità,	 lo	 fa	a	proprio	 rischio.	Nessuno	è,	 infatti,	obbligato	da	un
patto	di	 cui	non	è	 autore	né,	 di	 conseguenza,	 da	un	patto	 fatto	 contro,	 o	oltre,
l'autorità	da	lui	concessa.

Quando	 l'attore	 fa	 qualcosa	 contro	 la	 legge	 di	 natura	 per	 comando
dell'autore,	se	egli	è	obbligato	a	obbedirgli	in	forza	di	un	precedente	patto,	allora,
non	 lui,	 ma	 l'autore	 infrange	 la	 legge	 di	 natura.	 L'azione,	 infatti,	 sebbene	 sia
contro	la	legge	di	natura,	non	è	tuttavia	sua.	Ma,	anzi,	il	rifiutare	di	farla	è	contro
la	legge	di	natura	che	proibisce	di	rompere	i	patti.

Chi	 fa	 un	 patto	 con	 l'autore	 per	 la	mediazione	 dell'attore,	 senza	 conoscere
l'autorità	[effettivamente	concessagli]	e	accettandone	solamente	la	parola,	se	poi,
a	 sua	 richiesta,	 tale	 autorità	 non	gli	 viene	 resa	manifesta,	 non	 è	più	obbligato.
Infatti,	il	patto	fatto	con	l'autore	non	è	valido	senza	una	controgaranzia	da	parte
di	 quest'ultimo.	Ma,	 se	 chi	 stipula	 il	 patto	 sapeva	 già	 anticipatamente	 di	 non
doversi	aspettare	altra	garanzia	che	la	parola	dell'attore,	allora	il	patto	è	valido,
poiché,	 in	 questo	 caso,	 l'attore	 si	 fa	 autore.	 Perciò,	 come,	 quando	 l'autorità	 è
evidente,	il	patto	obbliga	l'autore	e	non	l'attore,	così,	quando	l'autorità	è	fittizia,
obbliga	l'attore	solamente	-	non	essendoci	altro	autore	all'infuori	di	lui.

Ci	sono	poche	cose	che	non	siano	suscettibili	d	essere	impersonate	mediante
finzione.	 Cose	 inanimate,	 come	 una	 chiesa,	 un	 ospedale,	 un	 ponte,	 possono
essere	 impersonate	 da	 un	 rettore,	 da	 un	 direttore,	 da	 un	 sovrintendente.	Ma	 le
cose	inanimate	non	possono	essere	autori,	né	conseguentemente	dare	autorità	ai
rispettivi	 attori.	Ciononostante	 gli	 attori	 possono	 avere	 l'autorità	 per	 curarne	 il
mantenimento	 -	 un'autorità	 data	 ad	 essi	 da	 coloro	 che	 sono	 i	 proprietari	 o	 i
governatori	 di	 quelle	 cose.	 Le	 cose	 di	 questo	 genere,	 pertanto,	 non	 possono
essere	impersonate	prima	che	esista	in	qualche	modo	il	governo	civile.

Parimenti,	 bambini,	 dementi	 e	 pazzi,	 che	 sono	 privi	 dell'uso	 della	 ragione,
possono	 essere	 impersonati	 da	 tutori	 o	 curatori;	ma	 non	 possono	 essere	 autori
(per	 il	 tempo	 che	 rimangono	 tali)	 di	 alcuna	 azione	 compiuta	 da	 costoro,	 [e]
(allorché	recuperino	l'uso	della	ragione)	[non	possono	esserlo]	che	nella	misura
in	cui	la	giudicheranno	ragionevole.	Tuttavia,	finché	dura	la	follia,	colui	che	ha
diritto	di	governarli,	può	dare	autorità	al	 tutore.	Ciò,	 tuttavia,	non	ha	 luogo,	di



nuovo,	 che	 in	 uno	 Stato	 civile,	 poiché	 prima	 di	 tale	 situazione,	 non	 c'è	 alcun
dominio	su	persone.

Un	 idolo,	 ossia	 una	 pura	 invenzione	 del	 cervello,	 può	 essere	 impersonato;
come	 lo	 furono	 gli	 dèi	 dei	 pagani,	 che	 venivano	 impersonati	 da	 funzionari
all'uopo	 nominati	 dallo	 Stato	 e	 che	 erano	 titolari	 di	 proprietà	 e	 di	 altri	 beni	 e
diritti	che	degli	uomini	di	tanto	in	tanto	dedicavano	e	consacravano	loro.	Ma	gli
idoli	non	possono	essere	autori,	giacché	un	idolo	non	è	nulla.	L'autorità	derivava
dallo	Stato	e,	quindi,	gli	dèi	dei	pagani	non	poterono	essere	 impersonati	prima
dell'introduzione	del	governo	civile.

Il	vero	Dio	può	essere	 impersonato.	E	 lo	è	 stato;	 in	primo	 luogo,	da	Mosè
(14),	il	quale	governò	gli	Israeliti	(che	erano	non	il	suo	popolo,	ma	il	popolo	di
Dio)	non	a	proprio	nome	con	la	formula	"Hoc	dicit	Moses",	ma	a	nome	di	Dio
con	la	formula	"Hoc	dicit	Dominus".	In	secondo	luogo,	dal	Figlio	dell'uomo,	suo
Figlio,	 il	 nostro	 Benedetto	 Salvatore	 Gesù	 Cristo,	 che	 venne	 -	 non	 a	 titolo
personale	 (15)	 ma	 in	 quanto	 inviato	 dal	 Padre	 -	 a	 ricondurre	 gli	 Ebrei	 e	 a
condurre	tutte	le	nazioni	nel	regno	del	Padre	suo.	E,	in	terzo	luogo,	dallo	Spirito
Santo,	o	Consolatore,	che	parlava	e	agiva	negli	Apostoli	-	Spirito	Santo	che	era
un	 Consolatore	 venuto	 non	 a	 titolo	 personale,	 ma	 inviato	 e	 procedente	 da
entrambi.

Una	 moltitudine	 diviene	 "una	 sola"	 persona,	 quando	 gli	 uomini	 [che	 la
costituiscono]	vengono	 rappresentati	da	un	solo	uomo	o	da	una	sola	persona	e
ciò	avviene	col	consenso	di	ogni	singolo	appartenente	alla	moltitudine.	Infatti	è
l'unità	di	colui	che	rappresenta	(16),	non	quella	di	chi	è	rappresentato,	che	rende
"una"	la	persona;	ed	è	colui	che	rappresenta	che	dà	corpo	alla	persona	e	ad	una
persona	soltanto.	Né	l'unità	in	una	moltitudine	si	può	intendere	in	altro	modo.

Inoltre,	 poiché	 la	moltitudine,	 di	 natura,	 è	 non	 "una"	ma	 "molti",	 non	 può
essere	 intesa	 come	un	 solo	 autore	ma	come	molti	 autori	 (di	 tutto	quello	 che	 il
rappresentante	fa	o	dice	in	suo	nome)	-	ognuno	dando	a	colui	che	li	rappresenta
tutti	l'autorità	appartenente	a	se	stesso	in	particolare,	e	riconoscendo,	nel	caso	di
un	conferimento	di	autorità	senza	restrizione,	 tutte	le	azioni	che	questi	compie.
Altrimenti,	quando	gli	abbiano	posto	dei	limiti	relativi	a	ciò	-	e	all'estensione	-	in
cui	 li	 rappresenti,	 nessuno	 di	 loro	 riconosce	 più	 di	 quanto	 non	 rientri	 nel
mandato	d'azione	che	gli	hanno	dato.

Se	il	rappresentante	è	costituito	da	molti	uomini,	bisogna	considerare	come
voce	 di	 tutti	 quella	 del	 maggior	 numero.	 Se	 infatti	 (ad	 esempio)	 il	 numero
minore	 si	pronuncia	per	 l'affermativa	e	 il	maggiore	per	 la	negativa,	 ci	 saranno
più	 no	 di	 quanti	 bastino	 ad	 annullare	 i	 sì,	 e	 perciò	 i	 no,	 che	 eccedono	 e
rimangono	senza	contraddizione,	costituiscono	l'unica	voce	del	rappresentante.

Un	rappresentante	 [costituito]	di	un	numero	pari	 [di	membri],	 specialmente



quando	 si	 tratti	 di	 un	 numero	 non	 grande	 per	 cui	 le	 voci	 opposte	 sono	 spesso
pari,	 è	 per	 ciò	 muto	 e	 incapace	 d'azione.	 Ciononostante,	 in	 certi	 casi,	 voci
opposte	di	pari	numero	possono	decidere	una	questione;	così,	nel	condannare	o
nell'assolvere,	 la	 parità	 dei	 voti	 bensì	 assolve	 da	 ciò	 in	 cui	 non	 condanna,	ma
viceversa	 non	 condanna	 in	 ciò	 da	 cui	 non	 assolve.	 Infatti,	 quando	 si	 fa	 un
processo,	non	condannare	equivale	ad	assolvere	ma,	viceversa,	non	è	vero	dire
che	non	assolvere	equivale	a	condannare.	Lo	stesso	vale	nelle	deliberazioni	[che
devono	 stabilire]	 se	 eseguire	 subito	 qualcosa	 o	 differirla	 a	 un	 altro	 tempo,
giacché,	 quando	 le	 voci	 sono	 pari,	 il	 non	 decretare	 l'esecuzione	 equivale	 a	 un
decreto	di	dilazione.

[Diritto	di	veto	(17)]	Ma	anche	se	il	numero	è	dispari,	come	tre	o	più	(uomini
o	 assemblee),	 ove	 ciascuno	 abbia	 l'autorità	 con	 la	 propria	 voce	 negativa	 di
cancellare	 l'effetto	 di	 tutte	 le	 voci	 affermative	 degli	 altri,	 questo	 numero	 [di
uomini	 o	 assemblee]	 non	 costituisce	 un	 rappresentante,	 poiché,	 a	 causa	 della
diversità	 delle	 opinioni	 e	 degli	 interessi	 degli	 uomini,	 esso	 [rappresentante]
diviene	 spesso,	 e	 in	 casi	 della	 più	 grande	 rilevanza,	 una	 persona	 muta	 e	 non
adeguata,	come	a	molte	altre	cose,	così	al	governo	di	una	moltitudine,	soprattutto
in	tempo	di	guerra.

Ci	sono	due	generi	di	autori.	 Il	primo,	così	detto	semplicemente,	che	 io	ho
sopra	definito	come	colui	che,	semplicemente,	 riconosce	 l'azione	di	un	altro.	 Il
secondo	 è	 quello	 che	 riconosce	 condizionatamente	 un'azione	 o	 un	 patto	 di	 un
altro;	 cioè	 a	 dire,	 egli	 si	 impegna	 a	 fare	 l'azione	 o	 ad	 adempiere	 al	 patto,	 se
quest'altro	non	vi	adempie	al	tempo	stabilito	o	prima.	Questi	autori	condizionali
sono	 generalmente	 chiamati	 MALLEVADORI,	 in	 latino	 "fidejussores"	 e
"sponsores";	 in	 particolare,	 "praedes"	 i	 garanti	 di	 debiti,	 e	 "vades"	 quelli	 di
comparizioni	davanti	a	giudici	o	magistrati.

	
	
NOTE.
	
	
INTRODUZIONE.
(1).	 "Pacts	 and	 Covenants".	 D'ora	 in	 avanti	 il	 termine	 "covenant"	 sarà

assimilato	al	termine	"pact"	e	tradotto	con	"patto".
	
IL	SENSO.
(1).	Fancy.
(2).	Sense;	lat.:	sensionem.
(3).	Apparence.



(4).	A	visible	species.
(5).	A	visible	shew,	apparition	or	aspect	or	a	being	seen.
(6).	Seen.
	
IL	«DISCORSO».
(1).	Speech.
(2).	Lat.:	in	omni	fere	gente.
(3).	Nella	versione	latina	Hobbes	usa	soltanto	"corpus".
	
LA	RAGIONE	E	LA	SCIENZA.
(1).	Lat.:	docemur.
(2).	Lat.:	et.
(3).	Lat.:	pro	arte	magica.
	
LE	ORIGINI	INTERNE...
(1).	Fancied.
(2).	 "Fear",	 che	 tuttavia	 nei	 capitoli	 seguenti	 sarà	 reso,	 a	 seconda	 del

contesto,	anche	con	"paura".
	
LE	VIRTU'	COMUNEMENTE	DETTE	«INTELLETTUALI»...
(1).	Denominazione	popolare	del	Saint	Mary	of	Bethlehem	Hospital	in	cui	si

ricoveravano	gli	alienati.
(2).	Private	Spirit.
(3).	His	Law;	lat.:	in	lege	Mosaica.
	
IL	POTERE,	IL	PREGIO,	LA	DIGNITA'...
(1).	Inno	terzo,	v.v.	17-19.
(2).	Gentry.
(3).	John	Selden,	"Titles	of	Honour",	London	1614.
	
LA	DIFFERENZA	DEI	«COSTUMI».
(1).	Small	Moralls.
(2).	Endeavour.
	
LA	RELIGIONE.
(1).	Fancy.
(2).	Allusione	a	Stazio,	"Tebaide",	3°,	661.
(3).	Fancyed.
(4).	Creatures	of	the	Fancy.



(5).	Luck.
(6).	Asopios,	figlio	di	Formione;	confer	Tucidide,	3°,	7.
(7).	Q.	Caccilius	Metellus	Pius	Scipio;	confer	Catone	Uticense,	cap.	65.
(8).	Fortune.
(9).	"Powers",	qui	e	di	seguito	in	questo	capitolo.
(10).	Opinion	of	Ghosts;	lat.:	metus	spirituum.
(11).	Fancies.
(12).	Spirituall	Officers.
(13).	Wit.
(14).	Termine	astrologico:	posizione.
(15).	Portend;	lat.:	portendere.
(16).	Of	their	Policy;	lat.:	Politiae	suae.
(17).	The	Policy;	lat.:	politiam.
(18).	Power.
(19).	"Love"	(lat.:	Benevolentia),	qui	e	di	seguito	in	questo	capitolo.
(20).	Felicity.
(21).	Insomuch,	as	they	deposed	their	God,	from	reigning	over	them.
(22).	Alleageance.
(23).	 Si	 tratta	 di	 Childerico	 Terzo,	 deposto	 da	 Pipino	 il	 Breve	 con

l'approvazione	di	papa	Zaccaria.
	
LA	«CONDIZIONE	NATURALE»	DELL'UMANITA'...
(1).	They	may	acknowleage	many	others	to	be	more	witty.
(2).	Glory	(lat.:	gloria),	nel	significato	di	orgoglio,	fierezza,	vanto.
(3).	Particular	men.
(4).	Right	and	Wrong.
	
LA	PRIMA	E	LA	SECONDA	«LEGGE	NATURALE»	E	I	«CONTRATTI».
(1).	Matteo	7°,	12.
(2).	 Aelii	 Lampridii,	 "Scriptores	 Historiae	 Augustae,	 Alexander	 Severus",

cap.	51.
(3).	Passeth	away.
(4).	In	the	disputations	of	Scholers.
(5).	Termes	of	Art.
	
LE	ALTRE	LEGGI	DI	NATURA.
(1).	Covenants	of	mutuall	trust.
(2).	His	own.
(3).	Own;	lat.:	Ubi	«suum»	non	est.



(4).	La	traduzione	latina	dice:	«Regnum»,	inquit,	«Dei	acquiritur	violentia...»
*	Le	parentesi	quadre	indicano	integrazioni	del	traduttore.
(5).	Somewbat	like	to	a	piece	of	Law.
(6).	Promising.
(7).	Against	the	reason	of	his	preservation.
(8).	Breach	of	Faith;	lat.:	violatio	pactorum.
(9).	Vice.
(10).	Manners,	nel	senso	particolare,	attribuito	a	questo	vocabolo	nel	cap.	11,

di	«indole»,	«qualità»,	«temperamento»	o	«predisposizione»	di	un	uomo.
(11).	Manner	of	life.
(12).	Righteous.
(13).	Unrighteous.
(14).	Framed.
(15).	Noblenesse	or	Gallantnesse	of	courage.	Lat.	animi	generositas.
(16).	Again.
(17).	Manners	(v.	nota	10).
(18).	Any	individuall	person	injured.
(19).	Contracted	for.
(20).	To	sell	dearer	than	we	buy.
(21).	Appetite.
(22).	In	due	place.
(23).	Antecedent	Free-gift.
(24).	Mutual	accomodation.
(25).	Right;	lat.:	lege.
(26).	Upon	caution.
(27).	Upon	security.
(28).	 Vain-glory,	 Lat.	 Ulcisci	 enim,	 nisi	 ad	 juturum	 bonum	 dirigatur

"epichairekakia"	est,	id	est	de	malo	alieno	vanus	et	inutilis	triumphus.
(29).	Lat.:	Etiam	quando	vi	contenditur	inter	illos	qui	babentur	sapientes,	et

illos	qui	sunt	robusti,	Priores	illi	raro	aut	nuwquam	victoria	potiuntur.
(30).	Content.
(31).	Waies	to	go	from	place	to	place.
(32).	In	this	case.
(33).	At	the	making.
(34).	Modest.
(35).	Arrogant	men.
(36).	That	be	deale	Equally	between	them	(lat.:	in	utramque	parte	aequus	sit).
(37).	"Acception	of	persons"	è	la	traduzione	letterale	del	termine	greco	(a	sua

volta	 modellato	 su	 un	 termine	 ebraico	 del	 Nuovo	 Testamento)	 e	 significa



«parzialità».
(38).	First	Seisure.
(39).	First	seising.
(40).	Parties	to	the	question.
(41).	Apparenfly;	lat.:	manifeste.
(42).	For	be	bath	taken	(though	an	unavoydable	bribe,	yet)	a	bribe.
(43).	May	easily	be	examined.
(44).	Self-love.
(45).	In	Effect.
(46).	Tractable.
(47).	In	the	conversation	and	Society;	lat.:	in	congressibus	et	societate.
(48).	Mediocrity.
	
«PERSONE,	AUTORI»	E	COSE	IMPERSONATE.
(1).	By	Fiction.
(2).	Feigned.
(3).	Visard.
(4).	To	any	Representer	of	speecb	and	action.
(5).	Common	Conversation.
(6).	To	act.
(7).	To	beare	his	person.
(1).	By	Fiction.
(2).	Feigned.
(3).	Visard.
(4).	To	any	Representer	of	speech	and	action.
(5).	Common	Conversation.
(6).	To	act.
(7).	To	beare	his	person.
(8).	Representer.
(9).	Attorney.
(10).	By	Authority.
(11).	Naturall	capacity.
(12).	Representers.
(13).	Representer.
(14).	Sulla	 rappresentanza	di	Mosè	si	vedano	 l'Appendice	alla	 trad.	 lat.	del

"Leviathan,	 O.L.",	 vol.	 3,	 p.	 563	 (trad.	 it.	 in	 Th.	 Hobbes,	 "Scritti	 teologici",
Milano	 1988,	 p.	 250)	 e	 l'"Answer	 to	 dr.	 Bramhall,	 E.W.	 ",	 vol.	 4,	 pp.	 316-17
(trad.	it.	in	"Scritti	teologici",	cit.,	p.	129).

(15).	Not	as	of	himselfe.



(16).	Representer.
(17).	Negative	voyce.
	



Seconda	parte.

LO	STATO.
	
	



Capitolo	diciassettesimo.

CAUSE,	GENERAZIONE	E	DEFINIZIONE	DI	«STATO».
	
La	 causa	 finale,	 il	 fine	o	 il	 disegno	degli	 uomini	 (che	per	natura	 amano	 la

libertà	e	il	dominio	sugli	altri),	nell'introdurre	quella	restrizione	su	se	stessi	sotto
la	 quale	 li	 vediamo	 vivere	 negli	 Stati,	 è	 la	 previdente	 preoccupazione	 della
propria	conservazione	e	di	una	vita	perciò	più	soddisfatta;	cioè	a	dire,	di	 trarsi
fuori	da	quella	miserabile	condizione	di	guerra	che	è	un	effetto	necessario	(come
è	 stato	mostrato)	 delle	 passioni	 naturali	 degli	 uomini,	 quando	non	 ci	 sia	 alcun
potere	visibile	che	 li	 tenga	 in	soggezione	e	 li	vincoli	con	 la	paura	di	punizioni
all'adempimento	dei	 loro	patti	e	all'osservanza	delle	 leggi	di	natura	esposte	nei
Capp.	14	e	15.

Infatti	 le	 leggi	 di	 natura	 (come	 la	 giustizia,	 l'equità,	 la	 moderazione,	 la
misericordia	e,	insomma,	il	fare	agli	altri	quello	che	vorremmo	fosse	fatto	a	noi),
in	se	stesse,	senza	il	terrore	di	qualche	potere	a	far	sì	che	siano	osservate,	sono
contrarie	 alle	 passioni	 naturali,	 che	 ci	 portano	 [piuttosto]	 alla	 parzialità,
all'orgoglio,	allo	spirito	di	vendetta	e	simili.	E	patti	senza	la	spada	non	sono	che
parole,	 essendo	 assolutamente	 privi	 della	 forza	 di	 dar	 sicurezza	 agli	 uomini.
Pertanto,	nonostante	le	leggi	di	natura	(che	in	tanto	ciascuno	rispetta,	in	quanto
ha	 la	 volontà	 di	 rispettarle	 quando	possa	 farlo	 senza	 rischio),	 se	 non	 c'è	 alcun
potere	che	sia	stato	eretto,	o	[ce	n'è	uno]	non	abbastanza	grande	per	[garantirci]
la	 sicurezza,	 allora	 ciascuno	 farà	 -	 e	 potrà	 legittimamente	 fare	 -	 assegnamento
sulla	propria	forza	e	sulla	propria	capacità	(1)	per	premunirsi	contro	tutti	gli	altri.
In	tutti	i	luoghi	in	cui	gli	uomini	hanno	vissuto	in	piccole	famiglie,	il	derubarsi	e
spogliarsi	 a	 vicenda	 ha	 rappresentato	 un	 mestiere,	 e	 così	 lontano	 dall'essere
reputato	contro	la	legge	di	natura	che	quanto	maggiori	erano	le	spoglie	riportate,
tanto	maggiore	 era	 l'onore.	 In	 ciò	 gli	 uomini	 non	 osservavano	 altre	 leggi	 che
quelle	 dell'onore,	 ossia	 [quelle	 che	 prescrivono	 di]	 astenersi	 dalla	 crudeltà
lasciando	agli	uomini	 le	vite	e	gli	 strumenti	agricoli.	Come	 le	piccole	 famiglie
facevano	allora,	così	ora	le	città	e	i	regni	-	che	non	sono	altro	che	famiglie	più
grandi	-	espandono	(mirando	alla	sicurezza)	i	propri	domini,	con	ogni	pretesto	di
pericolo,	 di	 timore	 di	 invasione	 o	 di	 assistenza	 che	 possa	 essere	 data	 agli
invasori,	e	si	sforzano	per	quanto	possono	di	sottomettere	o	di	indebolire	i	vicini,
impiegando	apertamente	la	forza	e	con	mene	segrete	(2):	[tutto	ciò]	in	mancanza



di	altri	mezzi	con	cui	premunirsi,	[fanno]	giustamente	e	per	[tutto]	ciò	nelle	età
successive	vengono	ricordati	con	onore.

Né	è	il	riunirsi	di	un	piccolo	numero	di	uomini	che	dà	loro	questa	sicurezza,
poiché,	 quando	 si	 tratta	 di	 piccoli	 numeri,	 piccole	 aggiunte	 da	 una	 parte	 o
dall'altra	 rendono	 così	 grande	 il	 vantaggio	 di	 forza	 da	 divenire	 sufficiente	 a
procurare	 la	 vittoria,	 e	 perciò	 [coalizioni	 di	 pochi	 uomini]	 incoraggiano
all'invasione.	 La	 [grandezza	 della]	 moltitudine	 sufficiente	 a	 rassicurarci	 sulla
nostra	 sicurezza	 non	 è	 determinata	 da	 un	 numero	 fisso,	 ma	 attraverso	 un
paragone	col	nemico	che	temiamo;	ed	è	sufficiente	quando	la	differenza	a	favore
del	nemico	non	ha	un'incidenza	così	sensibile	e	rilevante	nel	determinare	l'esito
della	guerra,	da	indurlo	a	tentarla.

D'altronde,	 anche	 se	 la	moltitudine	 fosse	quanto	mai	grande,	 tuttavia,	 se	 le
sue	 azioni	 fossero	 dirette	 secondo	 i	 giudizi	 e	 le	 inclinazioni	 dei	 singoli	 (3),
costoro	 non	 potrebbero	 attendersi	 dal	 proprio	 numero	 nessuna	 difesa	 o
protezione	né	contro	un	nemico	comune	né	contro	i	torti	reciproci.	Divergendo,
infatti,	nelle	opinioni	concernenti	il	miglior	uso	e	la	migliore	applicazione	della
loro	 forza,	 non	 si	 aiutano,	 ma	 si	 ostacolano	 a	 vicenda	 e,	 con	 la	 reciproca
opposizione,	 riducono	 la	 loro	 forza	 a	 nulla;	 ragion	 per	 cui	 non	 solo	 vengono
facilmente	 sottomessi	 da	 pochissimi	 che	 siano	 fra	 loro	 d'accordo,	 ma	 anche,
quando	 non	 c'è	 un	 nemico	 comune,	 si	 fanno	 reciprocamente	 guerra	 per	 i	 loro
interessi	particolari.	 In	 realtà,	 se	potessimo	supporre	una	grande	moltitudine	di
uomini	 concordemente	 dediti	 al	 rispetto	 della	 giustizia	 e	 delle	 altre	 leggi	 di
natura,	 senza	un	potere	 comune	che	 li	 tenesse	 in	 soggezione,	potremmo	anche
supporre	un	 identico	comportamento	per	 tutta	 l'umanità;	e	allora	né	ci	sarebbe,
né	ci	sarebbe	bisogno	che	ci	fosse,	alcun	governo	civile	o	Stato	di	sorta,	poiché
ci	sarebbe	pace	senza	sottomissione.

Né	 per	 la	 sicurezza,	 che	 gli	 uomini	 desiderano	 che	 duri	 per	 tutto	 il	 tempo
della	 loro	 vita,	 è	 sufficiente	 che	 essi	 siano	 governati	 e	 guidati	 da	 un	 unico
giudizio	 per	 un	 tempo	 limitato,	 come	 in	 una	 battaglia	 o	 in	 una	 guerra.	 Infatti,
anche	 se	 col	 loro	 sforzo	 unanime	 ottengono	 una	 vittoria	 contro	 un	 nemico
straniero,	tuttavia	dopo,	quando	non	hanno	[più]	alcun	nemico	comune,	oppure
quando	 una	 parte	 ritiene	 nemico	 colui	 che	 l'altra	 ritiene	 amico,	 accade
necessariamente	che	si	disgreghino	a	causa	della	differenza	dei	 loro	 interessi	e
cadano	di	nuovo	in	guerra	fra	loro	stessi.

E'	 vero	 che	 certe	 creature	 viventi,	 come	 le	 api	 e	 le	 formiche,	 vivono
socievolmente	 fra	 loro	 (e	 a	 causa	 di	 ciò	 sono	 annoverate	 da	 Aristotele	 fra	 le
creature	 politiche)	 pur	 senza	 avere	 altra	 direzione	 che	 i	 loro	 giudizi	 e	 appetiti
particolari,	 né	 avendo	 loquela	 con	 cui	 significarsi	 vicendevolmente	 quello	 che
ritengono	utile	per	il	bene	pubblico;	qualcuno,	perciò,	potrebbe	forse	desiderare



di	sapere	perché	l'umanità	non	possa	fare	altrettanto.	Al	che	rispondo:
primo,	 che	 gli	 uomini	 sono	 continuamente	 in	 competizione	 fra	 loro	 per

l'onore	 e	 la	 dignità,	 mentre	 queste	 creature	 non	 lo	 sono;	 di	 conseguenza,	 su
questo	 terreno,	 nasce	 fra	 gli	 uomini	 l'invidia	 e	 l'odio,	 e	 infine	 la	 guerra,	 ma
niente	del	genere	nasce	fra	queste	creature;

secondo,	che	fra	queste	creature,	il	bene	comune	non	differisce	dal	privato	e,
tendendo	 per	 natura	 al	 loro	 bene	 privato,	 procurano	 per	 ciò	 stesso	 il	 bene
pubblico.	Per	l'uomo,	invece,	la	cui	gioia	consiste	nel	confrontarsi	con	gli	altri,
non	può	aver	sapore	nulla	che	non	sia	eminente;

terzo,	che	queste	creature,	non	avendo	(come	l'uomo)	l'uso	della	ragione,	non
vedono	 -	 e	 non	 pensano	 di	 vedere	 -	 alcuna	 pecca	 nell'amministrazione	 degli
affari	comuni,	laddove,	fra	gli	uomini,	ce	ne	sono	moltissimi	che	si	ritengono	più
saggi	e	più	capaci	degli	altri	di	governare	la	società	(4).	Costoro	si	sforzano	-	chi
in	un	modo,	chi	in	un	altro	-	di	riformare	e	di	innovare	e,	così	facendo,	la	portano
alla	disgregazione	e	alla	guerra	civile;

quarto,	che	queste	creature,	benché	siano	provviste	di	un	qualche	uso	della
voce	 nel	 comunicarsi	 vicendevolmente	 i	 rispettivi	 desideri	 ed	 affezioni,
mancano,	 tuttavia,	 di	 quell'arte	 delle	 parole	 grazie	 alla	 quale	 certi	 uomini
possono	rappresentare	agli	altri	ciò	che	è	bene	nelle	sembianze	di	male	e	il	male
nelle	 sembianze	 di	 bene,	 nonché	 aumentare	 o	 diminuire	 l'apparente	 grandezza
del	 bene	 e	 del	 male,	 rendendo	 inquieti	 gli	 uomini	 e	 turbando	 la	 pace	 a	 loro
piacimento;

quinto,	le	creature	irrazionali	non	possono	distinguere	fra	"torto"	e	"danno";
perciò,	 finché	 i	 loro	 agi	 sono	 assicurati	 (5)	 non	 si	 sentono	 offese	 dalle	 loro
compagne,	 mentre	 l'uomo	 è	 più	 pronto	 ad	 agitarsi	 proprio	 quando	 gode	 del
massimo	 degli	 agi,	 giacché	 è	 allora	 che	 ama	 mostrare	 la	 propria	 saggezza
criticando	le	azioni	di	coloro	che	governano	lo	Stato.

Infine,	 l'accordo	 fra	queste	creature	è	naturale;	quello	 fra	gli	uomini	deriva
solo	dal	patto	ed	è	artificiale.	Dunque	non	desta	meraviglia	che	(oltre	al	patto)
sia	 necessario	 qualcos'altro	 per	 rendere	 il	 loro	 accordo	 costante	 e	 durevole;	 e
questo	qualcosa	è	un	potere	comune	che	li	tenga	in	soggezione	e	che	ne	diriga	le
azioni	verso	il	bene	comune.

L'unico	 modo	 di	 erigere	 un	 potere	 comune	 che	 possa	 essere	 in	 grado	 di
difenderli	 dall'aggressione	 di	 stranieri	 e	 dai	 torti	 reciproci	 -	 perciò	 procurando
loro	 sicurezza	 in	 guisa	 che,	 grazie	 alla	 propria	 operosità	 e	 ai	 frutti	 della	 terra
possano	nutrirsi	e	vivere	soddisfacentemente	-,	è	quello	di	trasferire	tutto	il	loro
potere	e	tutta	la	loro	forza	a	un	solo	uomo	o	a	una	sola	assemblea	di	uomini	(che,
in	base	alla	maggioranza	delle	voci,	possa	ridurre	tutte	le	loro	volontà	a	un'unica
volontà).	Il	che	è	quanto	dire	che	si	incarica	un	solo	uomo	o	una	sola	assemblea



di	uomini	di	dar	corpo	alla	loro	persona	(6);	che	ciascuno	riconosce	e	ammette	di
essere	l'autore	di	ogni	azione	compiuta,	o	fatta	compiere,	relativamente	alle	cose
che	concernono	 la	pace	e	 la	sicurezza	comune,	da	colui	che	dà	corpo	alla	 loro
persona;	e	che	con	ciò	sottomettono,	ognuno	di	essi,	le	proprie	volontà	e	i	propri
giudizi	 alla	volontà	 e	 al	 giudizio	di	quest'ultimo.	Questo	 è	più	 che	 consenso	o
concordia,	è	una	reale	unità	di	tutti	loro	in	una	sola	e	stessa	persona,	realizzata
mediante	 il	 patto	 di	 ciascuno	 con	 tutti	 gli	 altri,	 in	maniera	 tale	 che	 è	 come	 se
ciascuno	 dicesse	 a	 ciascun	 altro:	 "Do	 autorizzazione	 e	 cedo	 il	 mio	 diritto	 di
governare	 me	 stesso	 a	 quest'uomo,	 o	 a	 quest'assemblea	 di	 uomini,	 a	 questa
condizione,	che	tu,	nella	stessa	maniera,	gli	ceda	il	tuo	diritto	e	ne	autorizzi	tutte
le	azioni"	(7).	Fatto	ciò,	la	moltitudine	così	unita	in	una	sola	persona	si	chiama
STATO,	 in	 latino	 CIVITAS.	 E'	 questa	 la	 generazione	 di	 quel	 grande
LEVIATANO,	 o	 piuttosto	 (per	 parlare	 con	 maggior	 rispetto)	 di	 quel	 "dio
mortale",	al	quale	dobbiamo,	sotto	il	"Dio	Immortale",	la	nostra	pace	e	la	nostra
difesa.	Infatti,	grazie	a	questa	autorità	datagli	da	ogni	singolo	uomo	dello	Stato,
egli	dispone	di	 tanta	potenza	e	di	 tanta	 forza	a	 lui	conferite,	che	col	 terrore	da
esse	 suscitato	 è	 in	 grado	 di	modellare	 le	 volontà	 di	 tutti	 i	 singoli	 in	 funzione
della	pace,	in	patria,	e	dell'aiuto	reciproco	contro	i	nemici	di	fuori.	In	lui	risiede
l'essenza	dello	Stato,	che,	per	darne	una	definizione,	è:	"Una	persona	unica,	dei
cui	atti	[i	membri	di]	una	grande	moltitudine	si	sono	fatti	autori,	mediante	patti
reciproci	di	ciascuno	con	ogni	altro,	affinché	essa	possa	usare	la	forza	e	i	mezzi
di	tutti	loro	nel	modo	che	riterrà	utile	per	la	loro	pace	e	per	la	difesa	comune".

Chi	 incarna	 questa	 persona	 (8)	 si	 chiama	 SOVRANO	 e	 si	 dice	 che	 ha	 il
"potere	sovrano";	ogni	altro	[si	chiama]	SUO	SUDDITO.

Il	 raggiungimento	 di	 questo	 potere	 sovrano	 avviene	 in	 due	modi.	 Il	 primo
consiste	 nella	 forza	 naturale,	 come	 quando	 un	 uomo	 costringe	 i	 propri	 figli	 a
sottomettere	 se	 stessi	 e	 i	 loro	 figli	 al	 proprio	governo,	 in	quanto	 è	 in	grado	di
distruggerli	se	rifiutano;	o	[come	quando	un	uomo]	sottomette	per	mezzo	della
guerra	 i	 propri	 nemici	 alla	 propria	 volontà,	 condonando	 loro	 la	 vita	 a	 questa
condizione.	Il	secondo	[modo]	si	ha	quando	degli	uomini	si	accordano	fra	di	loro
sul	 sottomettersi	 a	 un	 certo	 uomo	 o	 a	 una	 certa	 assemblea	 di	 uomini,
volontariamente	e	con	la	fiducia	di	esserne	protetti	da	tutti	gli	altri.	Quest'ultimo
può	 essere	 chiamato	uno	Stato	politico	o	Stato	per	 "istituzione";	 il	 primo,	 uno
Stato	per	"acquisizione".	Prima	parlerò	dello	Stato	per	istituzione.

	
	



Capitolo	diciottesimo.

I	«DIRITTI»	DEI	SOVRANI	PER	ISTITUZIONE.
	
	
Si	 dice	 che	 uno	 Stato	 è	 istituito,	 quando	 gli	 uomini	 di	 una	 moltitudine

concordano	 e	 stipulano	 -	 ciascuno	 singolarmente	 con	 ciascun	 altro	 -	 che
qualunque	 sia	 l'uomo,	 o	 l'assemblea	 di	 uomini,	 a	 cui	 verrà	 dato	 dalla
maggioranza	 il	 diritto	 di	 incarnare	 (1)	 la	 persona	 di	 tutti	 loro	 (cioè	 a	 dire	 di
essere	 il	 loro	 rappresentante),	 ognuno	 -	 che	 abbia	 votato	 a	 favore	 o	 che	 abbia
votato	 contro	 -	 autorizzerà	 tutte	 le	 azioni	 e	 i	 giudizi	 di	 quell'uomo	 o	 di
quell'assemblea	 di	 uomini	 alla	 stessa	 maniera	 che	 se	 fossero	 propri,	 affinché
possano	vivere	in	pace	fra	di	loro	ed	essere	protetti	contro	gli	altri	uomini.

Da	 questa	 istituzione	 dello	 Stato	 derivano	 tutti	 i	 diritti	 e	 le	 facoltà	 (2)	 di
colui,	 o	 di	 coloro,	 a	 cui	 è	 conferito	 il	 potere	 sovrano	 dal	 consenso	 del	 popolo
radunato	in	assemblea.

Primo,	poiché	stipulano	un	patto,	è	da	intendersi	che	non	siano	obbligati	ad
alcunché	di	 incompatibile	 con	questo	da	un	patto	precedente.	Di	 conseguenza,
coloro	che	hanno	già	 istituito	uno	Stato,	essendo	perciò	vincolati	da	un	patto	a
riconoscere	come	proprie	le	azioni	e	i	giudizi	di	un	uomo,	non	possono,	senza	il
suo	permesso,	fare	legittimamente	un	nuovo	patto	fra	di	loro,	in	forza	del	quale
obbedire	a	un	altro	-	quale	che	sia	la	cosa	rispetto	alla	quale	stipulino	il	nuovo
patto	di	obbedienza.	Quindi,	coloro	che	sono	sudditi	di	un	monarca	non	possono,
senza	 il	 suo	 beneplacito,	 rigettare	 la	monarchia	 e	 ritornare	 nella	 confusione	 di
una	moltitudine	disunita,	né	possono	trasferire	la	loro	persona	da	colui	che	le	dà
corpo	(3)	a	un	altro	uomo	o	a	un'altra	assemblea	di	uomini.	E	la	ragione	è	che
essi	sono	vincolati,	ciascuno	con	ciascun	altro,	a	riconoscere	tutto	-	e	ad	essere
ritenuti	autori	di	 tutto	-	ciò	che	farà	e	giudicherà	sia	da	farsi,	colui	che	è	già	 il
loro	sovrano;	cosicché	se	uno	solo	dissentisse,	tutti	gli	altri	dovrebbero	rompere
il	patto	 fatto	con	 lui,	 il	 che	è	 ingiustizia.	Essi	 altresì	 -	ognuno	singolarmente	 -
hanno	 dato	 la	 sovranità	 a	 colui	 che	 dà	 corpo	 alla	 loro	 persona,	 perciò,	 se	 lo
depongono,	gli	tolgono	quel	che	è	suo;	e	così	si	ha	ancora	ingiustizia.	Inoltre,	se
colui	 che	 tenta	 di	 deporre	 il	 proprio	 sovrano,	 viene	 da	 quest'ultimo	 ucciso	 o
punito	per	questo	tentativo,	egli	è	autore	della	propria	punizione,	in	quanto	è	per
istituzione	autore	di	tutto	ciò	che	il	sovrano	abbia	a	fare;	e	poiché	è	ingiusto	per



un	uomo	fare	qualcosa	per	cui	possa	essere	punito	per	sua	propria	autorizzazione
(4),	egli	è	ingiusto	anche	a	questo	titolo.	E	siccome	alcuni,	a	giustificazione	della
loro	 disobbedienza	 al	 sovrano,	 accampano	 un	 nuovo	 patto	 fatto	 non	 con	 gli
uomini	ma	con	Dio,	[va	detto	che]	anche	questo	è	ingiusto;	poiché	non	c'è	alcun
patto	con	Dio	se	non	per	la	mediazione	di	qualcuno	che	rappresenti	la	Persona	di
Dio,	cosa	che	non	fa	nessuno	all'infuori	del	luogotenente	di	Dio,	che	al	di	sotto
di	 Dio	 detiene	 la	 sovranità.	 Sennonché	 questa	 pretesa	 di	 patto	 con	Dio	 è	 una
menzogna	così	evidente,	anche	nelle	coscienze	di	coloro	che	 lo	accampano,	da
essere	un	atto	di	una	disposizione	non	solo	ingiusta,	ma	anche	abietta	e	indegna
di	un	uomo.

Secondo,	poiché	il	diritto	di	dar	corpo	alla	persona	di	tutti	loro	è	dato	a	colui
che	fanno	sovrano	soltanto	con	un	patto	di	ognuno	con	ogni	altro	e	non	[con	un
patto]	del	sovrano	con	alcuno	di	loro,	non	può	darsi	alcuna	infrazione	di	patti	da
parte	del	 sovrano	e,	 conseguentemente,	nessuno	dei	 sudditi	può	essere	 liberato
'dalla	 sua	 soggezione	 accampando	 qualche	 pretesa	 di	 confisca	 a	 titolo	 di
penalizzazione.	 E'	manifesto	 che	 colui	 il	 quale	 viene	 fatto	 sovrano	 non	 faccia
preventivamente	alcun	patto	con	 i	 suoi	 sudditi,	poiché	o	dovrebbe	 farlo	con	 la
totalità	 della	moltitudine,	 come	 una	 delle	 parti	 contraenti,	 o	 dovrebbe	 fare	 un
patto	 distinto	 con	 ciascun	 uomo.	 Ora,	 con	 la	 totalità	 come	 una	 delle	 parti
contraenti	 è	 impossibile,	 poiché	 essa	 non	 è	 ancora	 una	 persona	 unica;	 e,	 se	 fa
tanti	 patti	 quanti	 sono	 gli	 uomini,	 quei	 patti,	 una	 volta	 che	 egli	 ha	 assunto	 la
sovranità,	 divengono	 nulli,	 poiché,	 qualunque	 suo	 atto	 possa	 essere	 inteso	 da
qualcuno	dei	sudditi	come	infrazione	del	patto	stesso,	sarebbe	l'atto	sia	di	colui
che	l'ha	così	inteso	sia	di	tutti	gli	altri,	in	quanto	compiuto	in	rappresentanza	(5)
e	col	diritto	concesso	singolarmente	da	ciascuno	di	loro.	Inoltre,	se	uno	o	più	di
loro	pretendono	che	un	atto	del	 sovrano	costituisca	un'infrazione	del	patto	 che
questi	 fece	 alla	 sua	 istituzione,	 mentre	 altri,	 o	 anche	 uno	 solo,	 dei	 sudditi,	 o
solamente	 il	 sovrano	 stesso,	 negano	 che	 ci	 sia	 stata	 siffatta	 infrazione,	 non	 c'è
giudice	per	decidere	la	controversia.	Questa	pertanto	viene	di	nuovo	rimessa	alla
spada,	 e	 ogni	 uomo	 recupera	 il	 diritto	 di	 proteggere	 se	 stesso	 con	 le	 proprie
forze,	 contrariamente	 al	 disegno	 che	 ciascuno	 aveva	 nell'istituire	 lo	 Stato.	 E'
quindi	vano	concedere	la	sovranità	in	base	a	un	patto	precedente.	L'opinione	che
ogni	monarca	riceva	il	potere	grazie	a	un	patto,	ossia	a	condizione,	deriva	dalla
mancata	 comprensione	 di	 questa	 semplice	 verità,	 che	 i	 patti,	 non	 essendo	 che
parole	e	fiato,	non	hanno	alcun'altra	forza	per	obbligare,	trattenere,	costringere	o
proteggere	qualcuno,	 se	non	quella	derivante	dalla	 spada	pubblica;	vale	a	dire,
dalle	mani	[lasciate]	slegate	di	quell'uomo	-	o	di	quell'assemblea	di	uomini	-	che
detiene	la	sovranità	e	le	cui	azioni	sono	avallate	da	tutti,	nonché	eseguite	con	la
forza	di	 tutti	 in	 lui	uniti.	Del	resto,	quando	è	un'assemblea	di	uomini	ad	essere



fatta	sovrana,	allora	nessuno	immagina	che	alcun	patto	del	genere	sia	intercorso
all'atto	 dell'istituzione,	 poiché	 nessun	 uomo	 è	 così	 ottuso	 da	 dire,	 ad	 esempio,
che	il	popolo	di	Roma	avesse	fatto	un	patto	coi	Romani	per	detenere	la	sovranità
a	 determinate	 condizioni,	 e	 che	 se	 non	 avesse	 adempiuto	 ad	 esse,	 i	 Romani
avrebbero	potuto	legittimamente	deporre	il	popolo	romano.	Che	gli	uomini	non
vedano	che	il	principio	sia	lo	stesso	in	una	monarchia	e	in	un	governo	popolare,
dipende	 dall'ambizione	 di	 alcuni	 che	 sono	 più	 favorevoli	 al	 governo	 di
un'assemblea	di	 cui	 sperano	di	 far	 parte,	 che	 a	quello	di	 una	monarchia	di	 cui
disperano	di	godere.

Terzo,	dal	momento	che	la	maggioranza	ha	con	voci	concordi	proclamato	un
sovrano,	chi	 [prima]	dissentiva	deve	ora	consentire	con	gli	altri;	 in	altre	parole
deve	 di	 buon	 grado	 ammettere	 come	 proprie	 tutte	 le	 azioni	 che	 egli	 farà,	 o
altrimenti	 essere	 distrutto	 dagli	 altri.	 Se	 infatti	 è	 entrato	 volontariamente	 nella
comunità	di	coloro	che	stavano	riuniti,	ha	con	ciò	manifestato	sufficientemente
la	 propria	 volontà	 (e	 quindi	 tacitamente	 convenuto)	 di	 stare	 a	 ciò	 che	 avrebbe
ordinato	 la	 maggioranza;	 sicché,	 se	 [poi]	 rifiutasse	 di	 farlo,	 o	 ne	 contestasse
qualche	decreto,	agirebbe	 in	contrasto	col	 suo	patto	e,	pertanto,	 ingiustamente.
Ed	 egli,	 che	 faccia	 parte	 della	 comunità	 [degli	 adunati]	 o	 meno,	 e	 che	 il	 suo
consenso	 sia	 chiesto	 o	 meno,	 deve	 o	 sottomettersi	 ai	 decreti	 di	 essa	 o	 essere
lasciato	nella	condizione	di	guerra	in	cui	si	trovava	prima;	condizione	nella	quale
poteva	essere	distrutto	senza	ingiustizia	da	qualsiasi	uomo.

Quarto,	poiché	ogni	suddito	è	in	seguito	a	questa	istituzione	autore	di	tutte	le
azioni	e	di	tutti	i	giudizi	del	sovrano	costituito,	ne	segue	che	qualsiasi	cosa	questi
faccia	non	può	costituire	un	torto	verso	alcuno	dei	suoi	sudditi,	e	che	il	sovrano
non	deve	essere	accusato	di	ingiustizia	da	alcuno	di	loro.	Infatti,	posto	che	chi	fa
qualcosa	con	l'autorità	[conferitagli]	da	un	altro,	non	fa	in	ciò	torto	a	colui	con	la
cui	autorità	agisce;	e	posto	che,	in	seguito	a	questa	istituzione	dello	Stato,	ogni
singolo	è	autore	di	tutto	ciò	che	fa	il	sovrano;	ne	consegue	che	chi	si	lamenta	di
un	 torto	 del	 sovrano,	 si	 lamenta	 di	 ciò	 di	 cui	 egli	 stesso	 è	 autore	 e	 non	 deve
perciò	accusare	altri	che	se	stesso	-	anzi	neppure	se	stesso,	perché	è	impossibile
fare	 torto	 a	 se	 stessi.	 Vero	 è	 che	 coloro	 che	 hanno	 il	 potere	 sovrano	 possono
commettere	iniquità;	ma	non	ingiustizia	o	torto	in	senso	proprio.

Quinto,	come	conseguenza	delle	ultime	cose	dette,	nessun	uomo	che	abbia	il
potere	 sovrano	 può	 essere	 giustamente	messo	 a	morte,	 o	 altrimenti	 in	 qualche
modo	punito	dai	suoi	sudditi.	Infatti,	dato	che	ogni	suddito	è	autore	delle	azioni
del	proprio	sovrano,	egli	punisce	un	altro	per	azioni	commesse	da	lui	stesso.

Ora,	dal	momento	che	il	fine	di	questa	istituzione	è	la	pace	e	la	difesa	di	tutti
i	 sudditi	 e	 che	 chiunque	 abbia	 diritto	 al	 fine	 ha	 diritto	 ai	 mezzi,	 a	 qualunque
uomo	 o	 assemblea	 detenga	 la	 sovranità	 appartiene	 di	 diritto	 di	 essere	 giudice



tanto	dei	mezzi	atti	a	garantire	la	pace	e	la	difesa,	quanto	di	ciò	che	ne	costituisce
un	impedimento	e	una	turbativa,	nonché	di	fare	qualsiasi	cosa	reputi	necessario
che	venga	fatta,	sia	anticipatamente,	per	preservare	la	pace	e	la	sicurezza	con	la
prevenzione	della	discordia	all'interno	e	dell'ostilità	all'esterno,	sia,	quando	pace
e	sicurezza	siano	perdute,	per	recuperare	l'una	e	l'altra.	E	dunque:

sesto,	inerisce	alla	sovranità	l'esser	giudice	di	quali	opinioni	e	dottrine	siano
avverse	e	di	quali	siano	favorevoli	alla	pace	e,	conseguentemente,	inoltre,	delle
occasioni,	dei	limiti	e	di	ciò	in	cui	ci	si	debba	fidare	degli	uomini	quando	si	tratta
di	parlare	alle	moltitudini	di	popolo,	nonché	di	chi	debba	esaminare	le	dottrine	di
tutti	 i	 libri	 prima	 che	 siano	 pubblicati.	 Infatti	 le	 azioni	 degli	 uomini	 derivano
dalle	 loro	 opinioni,	 ed	 è	 nel	 buon	 governo	 delle	 opinioni	 che	 consiste	 il	 buon
governo	delle	azioni	degli	uomini	in	vista	della	loro	pace	e	concordia.	Vero	è	che
in	materia	di	dottrine	non	si	dovrebbe	 tener	conto	di	null'altro	che	della	verità,
ma	ciò	non	contrasta	con	l'adottare	la	pace	come	regola	delle	medesime;	giacché
dottrine	contrastanti	con	la	pace	non	possono	essere	più	vere	di	quanto	la	pace	e
la	concordia	possano	essere	contro	 la	 legge	di	natura.	Vero	è	anche	che	 in	uno
Stato	 -	 dove,	 per	 la	 negligenza	 o	 l'incapacità	 di	 governanti	 e	 maestri,	 false
dottrine	 vengono,	 col	 passar	 del	 tempo,	 universalmente	 recepite	 -	 le	 verità
contrarie	 possono	 risultare	 [altrettanto]	 universalmente	 offensive;	 tuttavia
l'apparizione,	la	più	repentina	e	impetuosa	che	possa	esserci,	di	una	verità	nuova
non	infrange	mai	la	pace,	ma	risveglia	soltanto	-	qualche	volta	-	la	guerra.	Infatti,
gli	uomini	che	sono	governati	in	maniera	così	negligente	da	osare	di	prendere	le
armi	 per	 difendere	 o	 introdurre	 un'opinione,	 sono	 ancora	 in	 guerra.	 La	 loro
condizione	non	è	la	pace,	ma	soltanto	una	pausa	delle	armi	per	paura	reciproca,
ed	 essi	 vivono	 continuamente,	 per	 dir	 così,	 in	 procinto	 di	 entrare	 in	 battaglia.
Spetta	pertanto	a	colui	che	ha	il	potere	sovrano	di	esser	giudice	[lui	stesso],	o	di
istituire	 tutti	 i	giudici	delle	 .opinioni	e	delle	dottrine,	 in	quanto	cosa	necessaria
alla	pace,	onde	prevenire	con	ciò	la	discordia	e	la	guerra	civile.

Settimo,	inerisce	interamente	alla	sovranità	il	diritto	di	prescrivere	le	regole
mediante	le	quali	ognuno	possa	sapere	di	quali	beni	può	disporre	e	quali	azioni
può	compiere	senza	essere	molestato	da	alcuno	degli	altri	sudditi.	E'	questo	che
gli	 uomini	 chiamano	 proprietà.	 Infatti	 (come	 si	 è	 già	 mostrato),	 prima	 della
costituzione	del	potere	sovrano	tutti	gli	uomini	avevano	diritto	a	tutte	le	cose,	il
che	 necessariamente	 causava	 la	 guerra.	 Perciò,	 questa	 proprietà,	 essendo
necessaria	alla	pace,	e	dipendendo	dal	potere	sovrano,	è	posta	in	atto	da	questo
potere	(6)	in	vista	della	pace	pubblica.	Queste	regole	[costitutive]	della	proprietà
(ossia	 del	 "meum"	 e	 "tuum")	 e	 di	 bene	 e	male,	 legittimità	 e	 illegittimità	 nelle
azioni	 dei	 sudditi,	 sono	 le	 leggi	 civili,	 vale	 a	 dire,	 le	 leggi	 proprie	 a	 ciascuno
Stato	 in	particolare	 -	 anche	se	 il	nome	di	 legge	civile	viene	oggi	 riservato	alle



antiche	leggi	della	città	di	Roma,	le	cui	leggi,	al	tempo	in	cui	era	la	capitale	di
una	gran	parte	del	mondo,	erano	la	legge	civile	delle	nostre	regioni.

Ottavo,	 inerisce	 alla	 sovranità	 il	 diritto	 di	 giudicatura,	 vale	 a	 dire	 di
esaminare	 (7)	 e	 di	 decidere	 tutte	 le	 controversie,	 che	 configurino	 questioni	 di
diritto,	sia	naturale	sia	civile,	o	questioni	di	 fatto	 (8).	 Infatti,	dove	 la	decisione
delle	controversie	non	ha	luogo,	non	c'è	alcuna	protezione	di	un	suddito	dai	torti
di	un	altro,	le	leggi	concernenti	il	"meum"	e	il	"tuum"	sono	vane,	e	a	ciascuno,	in
forza	del	naturale	e	necessario	appetito	alla	propria	conservazione,	resta	il	diritto
di	proteggersi	con	la	sua	forza	privata.	Tutto	ciò	è	la	condizione	di	guerra	ed	è
contrario	al	fine	per	cui	viene	istituito	ogni	Stato.

Nono,	inerisce	alla	sovranità	il	diritto	di	fare	la	guerra	e	la	pace	con	le	altre
nazioni	 e	 gli	 altri	 Stati;	 vale	 a	 dire	 di	 giudicare	 sia	 quando	 l'uno	 o	 l'altra
convenga	al	bene	pubblico,	sia	l'entità	delle	forze	da	radunare,	armare	e	pagare
in	vista	di	quel	fine,	sia	di	imporre	tributi	in	denaro	ai	sudditi	per	coprire	le	spese
relative.	 Infatti	 il	 potere	 con	 cui	 il	 popolo	deve	 essere	difeso	 consiste	 nei	 suoi
eserciti,	e	la	forza	di	un	esercito	nell'unione	delle	forze	del	popolo	sotto	uno	solo
comando;	comando	che	pertanto	possiede	il	sovrano	istituito,	poiché	il	comando
delle	milizie,	senza	altra	istituzione,	rende	sovrano	colui	che	lo	detiene.	Perciò,
chiunque	 sia	 colui	 che	 è	 stato	 fatto	 generale	 di	 un	 esercito,	 chi	 ha	 il	 potere
sovrano	è	sempre	il	generalissimo.

Decimo,	 inerisce	 alla	 sovranità	 la	 scelta	 di	 tutti	 i	 consiglieri,	 i	 ministri,	 i
magistrati,	 e	 i	 funzionari,	 sia	 in	pace	 sia	 in	guerra.	 Infatti,	 dal	momento	che	 il
sovrano	 ha	 l'onere	 del	 fine	 rappresentato	 dalla	 pace	 e	 dalla	 difesa	 comune,	 si
intende	che	abbia	il	potere	di	disporre	dei	mezzi	che	egli	riterrà	più	opportuni	per
farvi	fronte.

Undicesimo,	è	affidato	alla	sovranità	il	potere	di	ricompensare	con	ricchezze
o	onori,	e	di	punire	con	punizioni,	sia	corporali	sia	pecuniarie	o	con	l'ignominia,
ogni	suddito	in	conformità	ad	una	legge	precedentemente	promulgata,	oppure,	in
mancanza	 di	 leggi	 promulgate,	 secondo	 che	 egli	 giudicherà	 massimamente
efficace	a	incoraggiare	gli	uomini	a	servire	lo	Stato,	o	a	dissuaderli	dal	recargli
danno.

Infine,	considerando	quanto	gli	uomini	siano	per	natura	prodighi	nel	valutare
se	stessi,	quanto	 loro	prema	ricevere	 l'altrui	 rispetto	e	quanto	poco	valutino	gli
altri	-	donde	in	continuazione	sorgono	fra	loro	competizione,	contese,	fazioni	e,
in	 ultimo,	 la	 guerra	 con	 la	 conseguente	 vicendevole	 distruzione	 e	 diminuzione
della	loro	forza	contro	un	nemico	comune	-,	[si	comprende	che]	è	necessario,	da
un	 lato,	 che	 ci	 sia	 una	 legislazione	 concernente	 l'onore,	 nonché	 dei	 parametri
ufficiali	per	la	definizione	del	valore	(9)	degli	uomini	che	hanno	ben	meritato	o
possono	ben	meritare	dello	Stato;	e,	dall'altro,	che	nelle	mani	di	certuni	o	di	certi



altri	 vi	 sia	 la	 forza	 di	 fare	 applicare	 queste	 leggi.	 D'altra	 parte	 è	 già	 stato
dimostrato	che	nelle	competenze	della	sovranità	rientra	non	soltanto	tutta	la	sfera
militare	 (10),	 ossia	 le	 forze	 dello	 Stato,	 ma	 anche	 la	 giudicatura	 di	 tutte	 le
controversie;	 quindi	 appartiene	 al	 sovrano	 anche	 dare	 i	 titoli	 d'onore,	 fissare
l'ordine	della	posizione	sociale	(11)	e	il	rango	(12)	che	ognuno	deve	occupare	e	i
segni	di	rispetto	che	i	sudditi	debbono	tributarsi	l'un	l'altro	negli	incontri	pubblici
o	privati.

Questi	 sono	 i	 diritti	 che	 costituiscono	 l'essenza	 della	 sovranità,	 nonché	 i
segni	dai	quali	si	può	riconoscere	l'uomo,	o	l'assemblea	di	uomini,	in	cui	è	posto
e	 risiede	 il	 potere	 sovrano.	 Questi	 diritti	 sono	 infatti	 non	 trasmissibili	 e
inseparabili.	Il	sovrano	può	trasferire	il	potere	di	coniare	moneta,	di	esercitare	la
potestà	 sulla	 proprietà	 e	 sulle	 persone	 degli	 eredi	 minorenni,	 di	 avere	 la
prelazione	 sui	 mercati,	 e	 tutte	 le	 altre	 prerogative	 statuite	 per	 legge	 (13),	 e
nondimeno	 può	 mantenere	 il	 potere	 di	 proteggere	 i	 propri	 sudditi.	 Ma	 se
trasferisce	 ad	 altri	 le	 milizie,	 invano	 mantiene	 la	 giudicatura,	 poiché	 manca
l'esecuzione	 delle	 leggi.	 Analogamente,	 se	 cede	 il	 potere	 di	 riscuotere	 tributi,
diventa	vano	il	potere	militare	(14),	e,	se	rinuncia	al	governo	delle	dottrine,	gli
uomini	 saranno	 indotti	 alla	 ribellione	 con	 la	 paura	 degli	 spiriti.	 Così,	 se
consideriamo	 uno	 qualunque	 dei	 suddetti	 diritti,	 vediamo	 subito	 che	 il
mantenimento	di	tutti	gli	altri	non	ha	alcuna	efficacia	nella	conservazione	della
pace	 e	 della	 giustizia,	 il	 fine	 per	 cui	 tutti	 gli	 Stati	 sono	 istituiti.	 E'	 questa	 la
divisione	di	 cui	 è	 stato	 detto	 «un	 regno	diviso	 in	 se	 stesso	non	può	 reggersi»;
infatti,	 se	 non	 è	 preceduta	 da	questa	 divisione,	 neppure	 la	 divisione	 in	 eserciti
opposti	 può	 aver	 mai	 luogo.	 Se	 non	 ci	 fosse	 stata	 all'inizio	 un'opinione,	 fatta
propria	dalla	maggior	parte	dell'Inghilterra,	secondo	cui	questi	poteri	erano	divisi
fra	il	re,	i	lord	e	la	Camera	dei	Comuni,	il	popolo	non	sarebbe	stato	mai	diviso	e
non	sarebbe	caduto	in	questa	guerra	civile	-	insorta	prima	fra	coloro	che	erano	in
disaccordo	in	politica,	e	poi	fra	coloro	che	avevano	discordanti	opinioni	in	fatto
di	 libertà	 religiosa.	 Una	 guerra	 che	 ha	 così	 ben	 istruito	 gli	 uomini	 su	 questo
punto	del	diritto	sovrano,	da	essere	ormai	pochi	qui	(in	Inghilterra)	a	non	vedere
che	questi	diritti	sono	inseparabili,	che	 tali	saranno	universalmente	riconosciuti
al	prossimo	ritorno	della	pace	e	che	continueranno	ad	esserlo	 fino	a	quando	 le
loro	[attuali]	miserie	non	saranno	dimenticate;	ma	non	oltre,	a	meno	che	il	volgo
non	sia	istruito	meglio	di	quanto	sia	stato	finora.

Poiché	si	tratta	di	diritti	essenziali	e	inseparabili,	segue	necessariamente	che,
quali	 che	 siano	 le	 parole	 con	 le	 quali	 qualcuno	 di	 essi	 sembri	 essere	 ceduto,
tuttavia	se	non	c'è	una	rinuncia	al	potere	sovrano	stesso	con	parole	direttamente
pronunciate	[dal	sovrano]	e	 la	cessazione	dell'attribuzione	del	nome	di	sovrano
da	 parte	 dei	 cessionari	 [di	 quel	 potere]	 al	 cedente,	 la	 cessione	 è	 nulla.	Difatti,



quando	quegli	ha	ceduto	tutto	quello	che	può,	se	noi	gli	cediamo	di	rimando	la
sovranità,	tutto	viene	restituito,	in	quanto	inseparabilmente	connesso	ad	essa.

Dal	 momento	 che	 questa	 grande	 autorità	 è	 indivisibile	 e	 inscindibilmente
connessa	alla	sovranità,	si	rivela	ben	poco	fondata	l'opinione	di	coloro	che,	pur
ammettendo	che	i	re	sovrani	sono	"singulis	majores"	-	ossia	dotati	di	un	potere
maggiore	di	 quello	 di	 ciascuno	dei	 loro	 sudditi	 -,	 dicono	nondimeno	 che	 sono
"universis	 minores"	 -	 vale	 a	 dire	 dotati	 di	 un	 potere	minore	 di	 quello	 di	 tutti
insieme.	 Infatti,	 se	 con	 "tutti	 insieme"	 non	 intendono	 il	 corpo	 collettivo	 come
una	sola	persona,	allora	"tutti	insieme"	significa	la	stessa	cosa	di	"ciascuno",	e	il
discorso	 è	 assurdo.	 Se,	 d'altra	 parte,	 con	 "tutti	 insieme"	 intendono	 i	 sudditi	 in
quanto	 sono	 una	 sola	 persona	 (cui	 dà	 corpo	 la	 persona	 del	 sovrano),	 allora	 il
potere	di	 tutti	 insieme	è	 identico	al	potere	del	sovrano,	e,	così,	 il	discorso	è	di
nuovo	 assurdo.	 Assurdità	 che	 è	 abbastanza	 ben	 visibile	 quando	 la	 sovranità
risiede	 nell'assemblea	 del	 popolo,	 ma	 non	 altrettanto	 quando	 risiede	 in	 un
monarca;	 eppure	 il	 potere	 della	 sovranità	 è	 lo	 stesso	 chiunque	 ne	 sia	 il
depositario.

Come	il	potere,	così	anche	l'onore	del	sovrano	dev'essere	maggiore	di	quello
di	ognuno	o	di	tutti	i	suoi	sudditi,	giacché	nella	sovranità	è	la	fonte	dell'onore.	Le
dignità	 di	 lord,	 conte,	 duca	 e	 principe	 esistono	 in	 quanto	 create	 dal	 sovrano.
Come	al	cospetto	del	padrone	i	servi	sono	uguali	e	affatto	spogli	di	ogni	onore,
così	sono	i	sudditi	al	cospetto	del	sovrano;	e	benché,	quando	sono	fuori	della	sua
vista,	brillino	alcuni	di	più	e	altri	di	meno,	tuttavia	in	sua	presenza	non	brillano
più	delle	stelle	in	presenza	del	sole.

Ma	a	questo	punto	si	può	obiettare	che	 la	condizione	dei	sudditi	è	davvero
miserabile,	esposti	come	sono	alle	brame	e	alle	altre	sregolate	passioni	di	colui,
o	 di	 coloro,	 che	 hanno	 nelle	 loro	 mani	 un	 potere	 così	 illimitato.	 Solitamente
coloro	 che	 vivono	 sotto	 un	 monarca	 ritengono	 si	 tratti	 di	 un	 difetto	 della
monarchia,	 e	 coloro	che	vivono	 sotto	un	governo	democratico,	o	 sotto	un'altra
assemblea	 sovrana,	 imputano	 tutti	 gli	 inconvenienti	 a	 questa	 forma	 di	 Stato;
laddove	il	potere	in	tutte	le	forme	-	che	siano	abbastanza	perfette	da	proteggerli	-
è	 lo	 stesso.	Essi,	dunque,	non	considerano	che	 lo	 stato	dell'uomo	non	può	mai
essere	 del	 tutto	 esente	 da	 qualche	molestia,	 e	 che	 la	 più	 grande	 che	 possa	 per
avventura	 capitare	 al	 popolo	 in	 generale,	 in	 qualsiasi	 forma	 di	 governo,	 è
pressoché	impercettibile	in	confronto	alle	miserie	e	alle	spaventose	calamità	che
sono	retaggio	di	una	guerra	civile.	E	non	tengono	conto	né	della	condizione	di
dissoluzione	degli	uomini	abbandonati	a	se	stessi	(15),	non	assoggettati	alle	leggi
e	senza	un	potere	coercitivo	che	leghi	loro	le	mani	e	le	tenga	lontane	dalla	rapina
e	dalla	vendetta;	né	del	fatto	che	la	più	grande	pressione	dei	governanti	sovrani
deriva	 non	 già	 da	 qualche	 piacere	 o	 vantaggio	 che	 essi	 possano	 aspettarsi	 dal



danno	o	dall'indebolimento	dei	loro	sudditi	-	nel	cui	vigore	consiste	la	loro	forza
e	 la	 loro	 gloria	 -	 ma	 dall'atteggiamento	 recalcitrante	 dei	 sudditi	 stessi,	 che,
contribuendo	 con	 riluttanza	 alla	 propria	 difesa,	 obbligano	 i	 loro	 governanti	 a
strappare	 loro	 quel	 che	 possono	 in	 tempo	 di	 pace,	 per	 poter	 avere	 i	mezzi,	 in
ogni	 occasione	 d'emergenza	 o	 di	 improvvisa	 necessità,	 per	 resistere	 o	 per
avvantaggiarsi	sui	loro	nemici.	Tutti	gli	uomini,	invero,	sono	dotati	per	natura	di
notevoli	lenti	di	ingrandimento	(vale	a	dire	le	passioni	e	l'amore	di	sé),	attraverso
le	quali	ogni	piccolo	pagamento	appare	una	grande	afflizione,	ma	sono	privi	di
quegli	occhiali	per	guardare	distante	 (cioè	 la	 legge	morale	e	civile)	con	 i	quali
scorgere	 da	 lontano	 le	 miserie	 che	 incombono	 su	 di	 loro	 e	 che	 non	 possono
essere	evitate	senza	quei	contributi.

	
	



Capitolo	diciannovesimo.

LE	DIVERSE	SPECIE	DELLO	STATO	PER	ISTITUZIONE.
LA	SUCCESSIONE	AL	POTERE	SOVRANO.
	
	
La	 differenza	 fra	 gli	 Stati	 consiste	 nella	 differenza	 dei	 sovrani,	 ossia	 delle

persone	 che	 rappresentano	 (1)	 tutti	 e	 ciascuno	 degli	 appartenenti	 alla
moltitudine.	 Ora,	 considerato	 che	 la	 sovranità	 risiede	 o	 in	 un	 solo	 uomo	 o	 in
un'assemblea	composta	da	più	d'uno,	 e	 che	 in	quest'assemblea	hanno	diritto	di
entrare	o	tutti	o	(non	tutti	ma)	solo	certuni	distinti	dagli	altri,	è	evidente	che	non
ci	possono	essere	che	 tre	specie	di	Stato.	 Infatti,	 il	 rappresentante	non	può	che
essere	o	un	uomo	singolo	o	più	uomini;	e,	nel	caso	di	più	uomini,	allora	si	tratta
di	un'assemblea	che	comprende	o	tutti	o	solo	una	parte.	Quando	il	rappresentante
è	un	uomo	singolo	allora	lo	Stato	è	una	MONARCHIA;	quando	è	un'assemblea
aperta	a	tutti	coloro	che	vorranno	riunirsi,	allora	è	una	DEMOCRAZIA	o	Stato
popolare;	 quando	 un'assemblea	 di	 una	 parte	 solamente,	 allora	 si	 chiama
ARISTOCRAZIA.	Non	ci	può	essere	alcun'altra	specie	di	Stato;	infatti	il	potere
sovrano	(che	ho	mostrato	essere	indivisibile)	deve	appartenere	integralmente	o	a
un	uomo	singolo	o	a	più	uomini	o	a	tutti.

Nei	libri	di	storia	e	di	politica	ricorrono	altri	nomi	di	regimi,	come	"tirannia"
e	 "oligarchia";	ma	 sono	 i	 nomi	 non	 già	 di	 altre	 forme	 di	 governo,	 bensì	 delle
stesse	 quando	 sono	 considerate	 con	 avversione.	 Coloro,	 infatti,	 che	 sono
scontenti	 sotto	 la	 "monarchia",	 la	 chiamano	 "tirannia";	 e	 coloro	 cui	 è	 invisa
l'"aristocrazia",	la	chiamano	"oligarchia".	Parimenti	coloro	che	si	sentono	vessati
sotto	 una	 "democrazia",	 la	 chiamano	 "anarchia"	 (che	 significa	 mancanza	 di
governo);	 ciononostante	 non	 mi	 pare	 che	 qualcuno	 creda	 che	 la	 mancanza	 di
governo	rappresenti	una	qualche	nuova	specie	di	governo,	e	per	la	stessa	ragione
non	si	deve	credere	che	 il	governo	sia	di	una	specie	quando	piace	e	di	un'altra
quando	non	piace	o	si	è	oppressi	dai	governanti.

E'	evidente	che	uomini,	che	si	trovino	in	assoluta	libertà,	possono,	se	a	loro
piace,	 dare	 l'autorità	di	 rappresentare	 ciascuno	di	 loro	 a	un	 singolo	uomo,	 allo
stesso	 modo	 che	 possono	 dare	 quest'autorità	 a	 una	 qualsiasi	 assemblea	 di
uomini;	di	conseguenza,	se	pare	loro	bene,	a	un	monarca	si	possono	assoggettare
in	maniera	altrettanto	assoluta	che	a	qualunque	altro	rappresentante.	Perciò,	dove



un	potere	sovrano	è	già	eretto,	non	può	esserci	nessun	altro	rappresentante	dello
stesso	popolo,	tranne	che	per	scopi	particolari	limitati	dal	sovrano.	Infatti,	[se	ci
fosse	un	altro	rappresentante]	sarebbe	come	se	si	 fossero	 istituiti	due	sovrani	e
come	se	ogni	uomo	avesse	la	propria	persona	rappresentata	da	due	attori,	i	quali,
contrapponendosi,	 finirebbero	 inevitabilmente	 col	 dividere	 quel	 potere	 che	 (se
gli	uomini	vogliono	vivere	in	pace)	è	indivisibile,	e	con	ciò	-	contrariamente	al
fine	per	cui	è	istituita	ogni	sovranità	-	finirebbero	col	ridurre	la	moltitudine	nella
condizione	di	guerra.	Di	conseguenza,	come	è	assurdo	pensare	che	un'assemblea
sovrana,	 quando	 invita	 il	 popolo	 dei	 propri	 domini	 a	 mandare	 suoi	 deputati
investiti	 del	 potere	 di	 esprimere	 pareri	 o	 desideri,	 consideri	 perciò	 come
rappresentante	 assoluto	 del	 popolo	 questi	 deputati	 invece	 di	 se	 stessa;	 così	 è
altrettanto	 assurdo	 pensare	 la	 stessa	 cosa	 in	 un	 regime	 monarchico.	 E	 non
capisco	come	una	verità	tanto	manifesta	sia	stata	negli	ultimi	tempi	così	negletta,
che,	in	una	monarchia,	il	detentore	della	sovranità	in	virtù	di	un	diritto	ereditario
trasmesso	per	seicento	anni,	pur	essendo	l'unico	ad	essere	chiamato	sovrano,	pur
ricevendo	 il	 titolo	 di	 Maestà	 da	 ciascuno	 dei	 suoi	 sudditi	 e	 da	 tutti	 essendo
riconosciuto	 senza	 discussione	 come	 loro	 re,	 ciononostante	 non	 venisse	 mai
considerato	il	loro	rappresentante;	mentre	questo	nome	passava	senza	obiezioni
per	 il	 titolo	 di	 coloro	 che	 il	 popolo	 inviava	 -	 dietro	 suo	ordine	 -	 a	 portargli	 le
proprie	petizioni	e	a	dargli	(se	lo	permetteva)	i	propri	pareri.	Ciò	può	servire	ad
ammonire	coloro	che	sono	i	veri	e	assoluti	rappresentanti	del	popolo	a	istruire	gli
uomini	sulla	natura	del	ruolo	di	sovrano	e,	se	intendono	assolvere	alla	missione
loro	 affidata,	 a	 prestare	 molta	 attenzione	 al	 modo	 in	 cui	 [accade	 che]	 questi
ultimi	 ammettano	 -	 quale	 che	 sia	 l'occasione	 in	 cui	 lo	 fanno	 -	 l'esistenza	 di
un'altra	rappresentanza	generale.

La	differenza	 fra	queste	 tre	 specie	di	Stato	non	consiste	nella	differenza	di
potere,	 ma	 nella	 differenza	 dei	 vantaggi	 e	 delle	 idoneità	 che	 presentano	 nel
produrre	la	pace	e	la	sicurezza	del	popolo	-	fine	per	il	quale	sono	state	istituite.
Par	 paragonare	 la	monarchia	 con	 le	 altre	 due	 specie,	 possiamo	 osservare	 che,
primo,	 chiunque	 dia	 corpo	 alla	 persona	 del	 popolo,	 o	 che	 appartenga
all'assemblea	che	le	dà	corpo,	dà	corpo	anche	alla	propria	persona	naturale.	E	per
quanto	attento	sia,	nella	sua	qualità	di	persona	pubblica,	a	perseguire	l'interesse
comune,	 tuttavia	 sarà	 ancora	 più,	 o	 non	 meno,	 attento	 a	 perseguire	 il	 bene
privato	 suo	 proprio,	 della	 propria	 famiglia,	 dei	 propri	 amici.	 Perlopiù,	 inoltre,
ove	accadesse	che	l'interesse	pubblico	fosse	in	conflitto	con	quello	privato,	egli
sceglierebbe	quello	privato,	poiché	 le	passioni	degli	uomini	sono	generalmente
più	 potenti	 della	 loro	 ragione.	 Donde	 segue	 che	 dove	 l'interesse	 pubblico	 e
quello	 privato	 sono	 più	 strettamente	 uniti,	 è	 là	 che	 l'interesse	 pubblico	 è
massimamente	 avvantaggiato.	 Ora,	 in	 una	 monarchia,	 l'interesse	 privato	 è	 lo



stesso	di	quello	pubblico,	poiché	le	ricchezze,	il	potere	e	l'onore	di	un	monarca
sorgono	soltanto	dalle	ricchezze,	dalla	forza	e	dalla	reputazione	dei	suoi	sudditi.
Infatti	nessun	re	può	essere	ricco,	glorioso	o	sicuro,	se	i	suoi	sudditi	sono	poveri,
avviliti	o	troppo	deboli,	a	causa	del	bisogno	o	della	discordia,	per	sostenere	una
guerra	contro	i	loro	nemici.	Per	contro,	in	una	democrazia,	o	in	un'aristocrazia,	la
prosperità	pubblica	non	contribuisce	tanto	alla	fortuna	privata	di	un	corrotto	o	di
un	ambizioso	quanto,	molte	volte,	un	consiglio	perfido,	un'azione	traditrice	o	una
guerra	civile.

Secondo,	 un	monarca	 riceve	 consiglio	 da	 chi,	 quando	 e	 dove	 gli	 piace;	 di
conseguenza	può	ascoltare	l'opinione	di	uomini	versati	nella	materia	su	cui	egli
delibera,	 di	 qualsiasi	 rango	 e	 qualità,	 quanto	 tempo	 prima	 del	 momento
dell'azione,	e	con	quanta	segretezza	voglia.	Per	contro,	quando	ad	aver	bisogno
di	consiglio	è	un'assemblea	sovrana,	nessun	altro	è	ammesso	[a	darglielo]	se	non
coloro	 che	 ne	 hanno	 il	 diritto	 fin	 dall'inizio;	 i	 quali	 in	massima	 parte	 sono	 di
quelli	 che	 sono	 stati	 versati	 più	 nell'acquisizione	 di	 ricchezze	 che	 in	 quella	 di
conoscenza,	e	debbono	dare	 il	 loro	parere	 in	 lunghi	discorsi	che	possono	bensì
eccitare	 -	 e	 normalmente	 eccitano	 -	 gli	 uomini	 all'azione,	ma	 non	 guidarli	 nel
compierla.	 Dalla	 fiamma	 delle	 passioni,	 infatti,	 l'"intelletto"	 (2)	 non	 è	 mai
illuminato	 ma	 abbacinato;	 né	 c'è	 alcun	 luogo	 o	 tempo	 in	 cui	 un'assembleal	 a
causa	della	sua	pluralità,	possa	ricevere	consiglio	in	segreto.

Terzo,	 le	 risoluzioni	 di	 un	 monarca	 non	 sono	 soggette	 a	 nessun'altra
incostanza	 che	 quella	 della	 natura	 umana;	ma,	 nelle	 assemblee,	 oltre	 a	 quella
propria	 della	 natura,	 si	 presenta	 un'altra	 incostanza	 dovuta	 al	 numero,	 giacché
l'assenza	di	alcuni	che	sarebbero	favorevoli	al	mantenimento	di	una	risoluzione
presa	 in	 precedenza	 (assenza	 che	 può	 essere	 dovuta	 a	 motivi	 di	 sicurezza,	 a
negligenza	 o	 a	 impedimenti	 privati),	 o	 la	 puntuale	 comparsa	 di	 alcuni	 di
opinione	contraria,	disfà	oggi	tutto	quello	che	era	stato	concluso	ieri.

Quarto,	un	sovrano	non	può	essere	in	disaccordo	con	se	stesso	per	invidia	o
per	 interesse;	per	contro	un'assemblea	può	esserlo,	anzi	può	esserlo	a	 tal	punto
che	ciò	può	provocare	una	guerra	civile.

Quinto,	c'è	nella	monarchia	questo	inconveniente,	che	un	suddito,	a	causa	del
potere	 di	 un	 solo	 uomo,	 può	 essere	 spogliato	 di	 tutto	 ciò	 che	 possiede	 per
arricchire	un	favorito	o	un	adulatore;	il	che,	lo	confesso,	rappresenta	un	grande	e
inevitabile	inconveniente.	Sennonché	la	stessa	cosa	può	accadere	anche	dove	il
potere	 sovrano	 risiede	 in	 un'assemblea;	 identico,	 infatti,	 è	 il	 potere	 di
quest'ultima,	i	cui	membri	sono	altrettanto	soggetti	ai	cattivi	consigli	e	altrettanto
seducibili	 dai	 retori	 (3)	 quanto	 i	 monarchi	 dagli	 adulatori;	 e,	 divenendo
vicendevolmente	gli	uni	adulatori	degli	altri,	assecondano	a	turno	gli	uni	l'avidità
e	l'ambizione	degli	altri	e	viceversa.	E,	mentre	i	monarchi	hanno	pochi	favoriti	e



non	 hanno	 nessun	 altro	 da	 avvantaggiare	 che	 i	 loro	 parenti,	 i	 favoriti	 di
un'assemblea	 sono	molti,	 e	 i	 parenti	 [dei	 suoi	membri]	molto	 più	 numerosi	 di
quelli	 di	 qualsiasi	monarca.	 Inoltre,	 non	 c'è	 alcun	 favorito	 di	 un	monarca	 che,
come	 può	 nuocere	 ai	 propri	 nemici,	 non	 possa	 anche	 aiutare	 i	 propri	 amici;
mentre	i	retori,	vale	a	dire	i	favoriti	delle	assemblee	sovrane,	benché	abbiano	un
gran	potere	di	nuocere,	ben	poco	ne	hanno	di	salvare.	Infatti,	l'accusare	richiede
meno	 eloquenza	 che	 il	 difendere	 (tale	 è	 la	 natura	 dell'uomo),	 e	 la	 condanna
assomiglia	alla	giustizia	più	dell'assoluzione.

Sesto,	che	 la	sovranità	possa	passare	nelle	mani	di	un	minore	o	di	uno	che
non	 sappia	 discernere	 il	 bene	 dal	male	 è	 un	 inconveniente	 della	monarchia,	 e
consiste	nel	fatto	che	il	potere	appartenente	a	costui	viene	esercitato	da	un	altro	o
da	qualche	assemblea	di	uomini,	che	debbono	governare	in	virtù	del	suo	diritto	e
a	suo	nome	come	curatori	o	protettori	della	sua	persona	e	della	sua	autorità.	Ma
dire	che	è	un	inconveniente	affidare	l'esercizio	del	potere	sovrano	a	un	uomo	o	a
un'assemblea	di	uomini	è	come	dire	che	qualsiasi	governo	conviene	meno	della
confusione	e	della	guerra	civile.	Perciò	tutto	il	pericolo	che	si	può	pretendere	di
paventare	 non	 può	 in	 realtà	 che	 derivare	 dalla	 contesa	 di	 coloro	 che	 possono
divenire	rivali	per	un	ruolo	di	sì	grande	onore	e	lucro.	Per	rendere	evidente	che
questo	 inconveniente	 non	 deriva	 da	 quella	 forma	 di	 governo	 che	 chiamiamo
monarchia,	 dobbiamo	 considerare	 che	 il	 monarca	 precedente	 ha	 nominato	 chi
debba	 avere	 la	 tutela	 del	 proprio	 successore	 minorenne	 o	 espressamente	 con
testamento,	 o	 tacitamente	 non	 contraddicendo	 la	 consuetudine	 invalsa	 in	 casi
simili.	 Sicché,	 tale	 inconveniente	 (se	 si	 verifica)	 va	 attribuito	 non	 già	 alla
monarchia,	ma	all'ambizione	e	alla	ingiustizia	dei	sudditi,	le	quali	peraltro,	se	il
popolo	 non	 è	 ben	 istruito	 intorno	 al	 proprio	 dovere	 e	 ai	 diritti	 della	 sovranità,
sono	le	stesse	in	tutte	le	specie	di	governo.	Comunque,	se	il	sovrano	precedente
non	 ha	 dato	 assolutamente	 nessuna	 disposizione	 per	 tale	 tutela,	 allora	 è
sufficiente	 la	 norma	 fornita	 dalla	 legge	 di	 natura	 secondo	 cui	 la	 tutela	 deve
andare	 a	 colui	 che	 abbia	 per	 natura	 il	 massimo	 interesse	 alla	 salvaguardia
dell'autorità	 del	 successore	 minorenne	 e	 a	 cui	 possa	 ridondare	 il	 minimo
beneficio	dalla	sua	morte	o	dallo	sminuirne	il	ruolo.	Infatti,	dato	che	ogni	uomo
ricerca	 per	 natura	 il	 proprio	 bene	 e	 il	 proprio	 avanzamento,	 porre	 un	 erede
minorenne	 in	potestà	 (4)	di	 chi	 con	 la	 sua	morte	o	 rovina	può	 far	 avanzare	 se
stesso,	 non	 è	 tutela	 ma	 tradimento.	 Cosicché	 una	 volta	 che	 ci	 si	 sia
sufficientemente	premuniti	contro	ogni	giusta	contestazione	relativa	al	governo
sotto	 un	 fanciullo,	 qualunque	 contesa	 sorga	 a	 disturbare	 la	 pace	 pubblica	 è	 da
attribuirsi	 non	 già	 alla	 forma	 monarchica,	 ma	 all'ambizione	 dei	 sudditi	 e
all'ignoranza	del	 loro	dovere.	Per	un	altro	verso,	non	c'è	grande	Stato	della	cui
sovranità	sia	detentrice	una	grande	assemblea,	il	quale,	quanto	alle	consultazioni



sulla	pace	e	sulla	guerra,	nonché	al	fare	le	leggi,	non	sia	nella	stessa	condizione
che	se	 il	governo	appartenesse	a	un	bambino.	 Infatti,	come	un	bambino	manca
del	 giudizio	 [necessario]	 per	 esprimere	 un	 dissenso	 sui	 consigli	 datigli	 ed	 è
perciò	 costretto	 ad	 accettare	 il	 parere	 di	 coloro,	 o	 di	 colui,	 cui	 è	 affidato,	 così
un'assemblea	manca	della	 libertà	di	dissentire	dal	consiglio	della	maggioranza,
buono	o	cattivo	che	sia.	E,	come	un	bambino,	per	preservare	la	propria	persona	e
la	propria	 autorità,	 ha	bisogno	di	 un	 tutore	o	di	 un	protettore,	 così	 (nei	 grandi
Stati),	anche	 le	assemblee	sovrane,	 in	situazioni	di	grande	pericolo	e	 travaglio,
hanno	 bisogno	 di	 "custodes	 libertatis",	 cioè	 di	 dittatori	 o	 protettori	 della	 loro
autorità;	 i	 quali	 sono	 come	 dei	 monarchi	 temporanei	 cui	 affidano	 l'intero
esercizio	 del	 loro	 potere	 per	 un	 tempo	 determinato	 -	 essendone	 spogliate	 (al
termine	di	quel	tempo)	più	sovente	di	quanto	non	lo	siano	i	re	minorenni	dai	loro
protettori,	reggenti	o	tutori	di	qualsiasi	altro	genere.

Sebbene,	come	ho	testé	dimostrato,	le	specie	della	sovranità	siano	solo	tre	-
cioè	 la	 monarchia,	 nella	 quale	 la	 sovranità	 appartiene	 a	 un	 solo	 uomo;	 la
democrazia,	 nella	 quale	 appartiene	 all'assemblea	 generale	 dei	 sudditi;
l'aristocrazia,	nella	quale	appartiene	a	un'assemblea	di	alcune	persone	designate
o	 in	 qualche	 altro	 modo	 distinte	 dalle	 altre	 -,	 tuttavia,	 chi	 consideri	 gli	 Stati
particolari	che	sono	esistiti	ed	esistono	al	mondo	sarà	forse	restio	a	ridurli	a	tre
[tipi]	 e	 può	 pertanto	 essere	 incline	 a	 pensare	 che	 ce	 ne	 siano	 altre	 forme,
originate	 dalla	 mescolanza	 di	 questi.	 I	 regni	 elettivi,	 ad	 esempio,	 nei	 quali	 il
potere	 sovrano	 è	 posto	 nelle	 mani	 dei	 re	 per	 un	 tempo	 determinato;	 oppure	 i
regni	 nei	 quali	 il	 re	 detiene	 un	 potere	 limitato	 -	 governi	 che	 nondimeno	 sono
chiamati	monarchie	dalla	maggior	parte	degli	 scrittori.	Parimenti,	 se	uno	Stato
popolare	o	 aristocratico	 sottomette	un	paese	nemico	 e	 lo	governa	mediante	un
governatore	 (5),	 un	 procuratore	 o	 un	 altro	 magistrato,	 a	 prima	 vista	 questo
governo	può	forse	sembrare	democratico	o	aristocratico;	ma	le	cose	non	stanno
così.	I	re	elettivi	infatti	non	sono	sovrani,	ma	ministri	del	sovrano;	e	neppure	i	re
con	un	potere	 limitato	 sono	 sovrani,	ma	ministri	 di	 coloro	 che	hanno	 il	 potere
sovrano	E	il	governo	di	quelle	province	che	sono	soggette	a	una	democrazia	o	a
un	 aristocrazia	 di	 un	 altro	 Stato	 non	 è	 democratico	 o	 aristocratico	 ma
monarchico.

In	 primo	 luogo,	 dunque,	 per	 quanto	 concerne	 un	 re	 elettivo	 il	 cui	 potere	 è
limitato	 alla	 durata	 della	 sua	 vita	 -	 come	 accade	 oggi	 in	 molto	 luoghi	 della
Cristianità	-	o	a	un	certo	numero	di	anni	o	di	mesi	-	come	il	potere	del	dittatore
presso	i	Romani	-,	se	egli	ha	il	diritto	di	designare	il	proprio	successore,	non	è
più	 elettivo	 ma	 ereditario.	 Se,	 invece,	 non	 ha	 il	 potere	 di	 eleggere	 il	 proprio
successore,	 allora	 o	 c'è	 qualche	 altro	 uomo	 (o	 assemblea)	 cui	 notoriamente
spetti,	 dopo	 la	 sua	 morte,	 eleggere	 un	 nuovo	 re,	 oppure	 altrimenti	 lo	 Stato



muore,	si	dissolve	col	re	e	ritorna	nella	condizione	di	guerra.	Se	sono	noti	coloro
che	hanno	il	potere	di	dare	la	sovranità	dopo	la	morte	del	re,	è	noto	anche	che	la
sovranità	risiedeva	già	in	loro,	poiché	nessuno	ha	il	diritto	di	dare	ciò	che	non	ha
diritto	di	possedere	o	di	riservare	a	se	stesso	se	lo	ritiene	opportuno.	Ma	se	non
c'è	alcuno	che	possa	dare	la	sovranità	dopo	la	morte	di	colui	che	era	stato	eletto,
allora	 è	 quest'ultimo	 ad	 avere	 il	 potere,	 anzi	 l'obbligo	 per	 legge	 di	 natura,	 di
evitare,	stabilendo	il	proprio	successore,	che	coloro	che	gli	affidarono	il	governo
ricadano	nella	miserabile	condizione	di	guerra	civile.	Di	conseguenza,	quando	fu
eletto,	era	un	sovrano	assoluto.

In	secondo	luogo,	quel	re	il	cui	potere	è	limitato	non	è	superiore	a	colui	o	a
coloro	che	hanno	il	potere	di	limitarlo,	chi	non	è	superiore	non	è	supremo,	vale	a
dire	 non	 è	 sovrano.	Quindi	 la	 sovranità	 era	 sempre	 rimasta	 in	 quell'assemblea
che	aveva	il	potere	di	imporre	dei	limiti	al	re	e	di	conseguenza	il	governo	era	non
una	monarchia,	ma	una	democrazia	o	un'aristocrazia;	come	anticamente	a	Sparta,
dove	 i	 re	 avevano	 la	 prerogativa	 di	 guidare	 gli	 eserciti,	 ma	 la	 sovranità
apparteneva	agli	efori.

In	terzo	luogo,	nei	tempi	in	cui	il	popolo	romano	governava	(ad	esempio)	la
terra	 di	 Giudea	 con	 un	 governatore	 (6),	 non	 per	 tanto	 la	 Giudea	 era	 una
democrazia,	 poiché	 gli	 Ebrei	 non	 erano	 governati	 da	 un'assemblea	 in	 cui
chiunque	 di	 essi	 aveva	 il	 diritto	 di	 entrare;	 né	 [la	 Giudea	 era	 retta]	 da
un'aristocrazia,	poiché	gli	Ebrei	non	erano	neppure	governati	da	un'assemblea	in
cui	poteva	entrare	chiunque	essi	eleggessero.	Erano	invece	governati	[insieme	ai
Romani]	 da	 un'unica	 persona,	 la	 quale,	 però,	 rispetto	 al	 popolo	 di	 Roma,	 era
un'assemblea	popolare	o	una	democrazia,	mentre	rispetto	al	popolo	di	Giudea	-
che	non	aveva	affatto	nessun	diritto	di	partecipare	al	governo	-,	era	un	monarca.
Infatti,	 sebbene	 dove	 il	 popolo	 è	 governato	 da	 un'assemblea	 scelta	 dal	 popolo
medesimo	fra	 le	proprie	 fila	quel	governo	si	chiami	democrazia	o	aristocrazia,
tuttavia,	quando	è	governato	da	un'assemblea	che	non	è	stata	scelta	dal	popolo
medesimo,	 è	 una	 monarchia:	 non	 di	 "un"	 uomo	 su	 un	 altro	 uomo,	 ma	 di	 un
popolo	su	un	altro	popolo.

Poiché	 la	 materia	 di	 tutte	 queste	 forme	 di	 governo	 è	 mortale	 -	 cosicché
muoiono	 non	 soltanto	 i	 monarchi	 ma	 anche	 le	 intere	 assemblee	 -,	 per	 la
conservazione	della	pace	degli	uomini	è	necessario	che,	come	è	stato	preordinato
un	 uomo	 artificiale,	 così	 se	 ne	 preordini	 anche	 l'eternità	 artificiale	 della	 vita;
senza	 la	 quale	 gli	 uomini	 governati	 da	 un'assemblea	 ritornerebbero	 nella
condizione	di	guerra	ad	ogni	generazione,	 e	quelli	governati	da	un	 solo	uomo,
ogni	volta	che	muore	il	loro	governante.	Questa	eternità	artificiale	è	quello	che
gli	uomini	chiamano	diritto	di	"successione".

Non	c'è	forma	di	governo	perfetta	in	cui	non	appartenga	al	sovrano	regnante



(7)	 di	 disporre	 la	 propria	 successione.	 Difatti,	 se	 appartenesse	 a	 qualche	 altro
individuo	 particolare,	 o	 a	 un'assemblea	 privata,	 apparterrebbe	 a	 una	 persona
soggetta	al	sovrano	che	potrebbe	quindi	riprenderne	possesso	a	suo	piacimento;
perciò	è	nel	 sovrano	che	 risiede	 il	diritto.	Se	non	 risiedesse	 in	alcun	 individuo
particolare	e	fosse	lasciato	a	una	nuova	scelta,	allora	lo	Stato	sarebbe	sciolto	e	il
diritto	 diventerebbe	 di	 chi	 riuscisse	 a	 impadronirsene,	 in	 contrasto	 con
l'intenzione	di	coloro	che	istituirono	lo	Stato	per	la	loro	sicurezza	perpetua	e	non
temporanea.

In	una	democrazia	l'assemblea	non	può	scomparire	interamente,	a	meno	che
non	scompaia	la	moltitudine	che	deve	essere	governata.	Perciò,	in	questa	forma
di	governo,	non	hanno	affatto	luogo	questioni	sul	diritto	di	successione.

In	una	aristocrazia,	ove	muoia	uno	dei	membri	dell'assemblea,	 l'elezione	di
un	 altro	 al	 suo	 posto	 appartiene	 all'assemblea	 medesima,	 in	 quanto	 essa	 è	 il
sovrano,	cui	spetta	la	scelta	di	tutti	i	consiglieri	e	i	funzionari.	Infatti,	quello	che
il	 rappresentante	 fa	 come	 attore,	 ciascun	 suddito	 fa	 come	 autore;	 sicché,
quantunque	l'assemblea	sovrana	possa	dare	ad	altri	il	potere	di	eleggere	i	nuovi
membri	per	completare	i	propri	ranghi,	tuttavia	è	ancora	per	sua	autorità	che	vien
fatta	 l'elezione	 ed	 è	 in	 forza	 della	 medesima	 autorità	 che	 (quando	 lo	 richieda
l'interesse	pubblico)	(8)	può	essere	annullata.

La	difficoltà	più	grande	per	quanto	concerne	il	diritto	di	successione	inerisce
alla	monarchia.	La	difficoltà	sorge	dal	fatto	che	a	prima	vista	non	è	evidente	né
chi	 debba	 designare	 il	 successore,	 né,	 molte	 volte,	 chi	 sia	 colui	 che	 è	 stato
designato.	Per	ambedue	questi	casi,	infatti,	occorre	un	ragionamento	più	preciso
di	 quelli	 che	 ognuno	 è	 abituato	 a	 fare.	 Quanto	 alla	 questione	 di	 chi	 debba
designare	il	successore	di	un	monarca	dotato	di	autorità	sovrana,	cioè	a	dire,	di
chi	debba	decidere	sul	diritto	di	eredità	 (dal	momento	che	re	e	principi	elettivi
hanno	 il	 potere	 sovrano	 non	 già	 a	 titolo	 di	 proprietà	 ma	 soltanto	 d'uso),
dobbiamo	 considerare	 che	 [vale	 la	 seguente	 alternativa:]	 o	 colui	 che	 è	 in
possesso	 [del	 potere	 sovrano]	 ha	 il	 diritto	 disporre	 della	 successione,	 oppure
altrimenti	 questo	 diritto	 risiede	 di	 nuovo	 nella	 disunita	 moltitudine.	 Infatti	 la
morte	di	colui	che	ha	il	potere	sovrano	a	titolo	di	proprietà	lascia	la	moltitudine
affatto	priva	di	sovrano,	cioè	senza	alcun	rappresentante	nel	quale	essa	sia	unita
ed	esclusivamente	tramite	il	quale	sia	capace	di	compiere	qualsiasi	azione	(10).
Pertanto,	 la	 moltitudine	 è	 incapace	 di	 eleggere	 un	 nuovo	 monarca,	 avendo
ognuno	 pari	 diritto	 a	 sottomettersi	 a	 chi	 gli	 sembra	 in	 grado	 di	 assicurargli	 la
migliore	protezione	o,	se	può,	a	proteggersi	[da	solo]	con	la	propria	spada;	il	che
è	 un	 ritorno	 alla	 confusione	 e	 alla	 condizione	 di	 guerra	 di	 ciascuno	 contro
ciascun	 altro,	 in	 contrasto	 col	 fine	 per	 il	 quale	 la	 monarchia	 era	 stata	 prima
istituita.	 Di	 conseguenza	 è	 manifesto	 che	 con	 l'istituzione	 della	 monarchia	 il



[diritto	di]	disporre	 in	merito	al	 successore	è	 sempre	 lasciato	al	giudizio	e	alla
volontà	del	titolare	regnante	(11).

Quanto	alla	questione	(che	può	sorgere	talvolta)	di	riconoscere	chi	sia	colui
che	il	monarca	titolare	abbia	designato	a	succedergli	e	a	ereditare	il	suo	potere,	è
risolta	o	dalle	sue	esplicite	parole	e	dal	suo	testamento,	o	da	altri	taciti	segni	che
siano	sufficienti	[a	manifestare	la	sua	volontà].

Da	parole	esplicite	o	dal	testamento,	quando	la	successione	è	dichiarata	dal
sovrano,	durante	la	sua	vita,	"viva	voce"	o	per	iscritto	-	come	i	primi	imperatori
di	 Roma	 proclamavano	 chi	 fossero	 i	 loro	 eredi.	 La	 parola	 erede,	 infatti,	 non
significa	di	per	 sé	 i	 figli	o	 i	parenti	più	prossimi	di	un	uomo,	ma	chiunque	un
uomo	in	qualche	modo	dichiari	di	volere	che	debba	succedergli	nel	suo	Stato.	Se,
quindi,	un	monarca	dichiara	esplicitamente,	oralmente	o	per	iscritto,	che	un	certo
uomo	 sarà	 suo	 erede,	 allora	 è	 quest'uomo	ad	 essere	 investito,	 immediatamente
dopo	il	decesso	del	suo	predecessore,	del	diritto	di	essere	monarca.

Ma	 dove	 mancano	 testamento	 e	 parole	 esplicite,	 vanno	 seguiti	 altri	 segni
naturali	 della	 volontà,	 uno	 dei	 quali	 è	 la	 consuetudine.	 Perciò,	 dove	 la
consuetudine	 è	 che	 il	 successore	 sia	 senza	 alcuna	 restrizione	 il	 parente	 più
prossimo,	qui	altresì	il	parente	più	prossimo	ha	diritto	alla	successione;	poiché,
se	 la	 volontà	 del	 titolare	 (12)	 fosse	 stata	 diversa,	 questi	 avrebbe	 potuto
facilmente	manifestarla	durante	la	sua	vita.	Parimenti,	quando	la	consuetudine	è
che	 il	 successore	 sia	 il	 parente	maschio	più	prossimo,	qui	 altresì,	 per	 la	 stessa
ragione,	il	diritto	di	successione	appartiene	al	parente	maschio	più	prossimo.	Lo
stesso	sarebbe	se	 la	consuetudine	fosse	quella	di	anteporre	 le	donne,	giacché	 il
fatto	che	un	uomo	possa	sopprimere	con	una	parola	qualsiasi	consuetudine	e	si
astenga	 dal	 farlo,	 rappresenta	 un	 segno	 naturale	 che	 egli	 vuole	 che	 quella
consuetudine	permanga.

Ma	ove	non	ci	si	possa	basare	né	su	una	precedente	consuetudine	né	su	un
testamento,	allora	bisogna	tener	presente	[quanto	segue].	Primo,	che	è	volontà	di
un	monarca	 che	 il	 governo	 resti	monarchico,	 poiché	 egli	 ha	 approvato	 questa
forma	di	governo	 in	 se	 stesso.	Secondo,	 che	 [sua	volontà	 è	 anche	che]	un	 suo
figlio,	maschio	o	femmina,	venga	preferito	a	chiunque	altro,	poiché	si	presume
che	 gli	 uomini	 siano	 inclini	 per	 natura	 ad	 anteporre	 più	 i	 loro	 figli	 che	 quelli
degli	altri,	e,	fra	loro,	più	i	maschi	che	le	femmine,	dal	momento	che	gli	uomini
sono	 naturalmente	 più	 adatti	 delle	 donne	 ad	 attività	 faticose	 e	 rischiose	 (13).
Terzo,	 ove	 manchi	 la	 sua	 discendenza,	 [che	 venga	 preferito]	 un	 fratello	 a	 un
estraneo,	e	così	ancora	un	consanguineo	più	prossimo	ad	uno	più	remoto,	poiché
si	 presume	 sempre	 che	 il	 più	 prossimo	 nel	 grado	 di	 parentela	 sia	 anche	 il	 più
prossimo	nel	 grado	di	 affetto;	 oltre	 a	 essere	 evidente	 che	per	 la	 grandezza	dei
parenti	più	stretti	un	uomo	riceve	di	riflesso	sempre	il	più	grande	onore.



Sennonché,	contro	 il	 fatto	che	sia	 legittimo	che	un	monarca	disponga	della
propria	successione	con	le	parole	di	un	contratto	o	con	un	testamento,	gli	uomini
possono	 forse	 addurre	 un	 grande	 inconveniente.	Quegli,	 infatti,	 può	 vendere	 o
cedere	 il	proprio	diritto	di	governare	a	uno	straniero;	e	ciò,	poiché	gli	stranieri
(ossia	uomini	non	abituati	a	vivere	sotto	lo	stesso	governo	e	di	lingue	differenti)
generalmente	si	disistimano	 tra	 loro,	può	volgersi	 in	oppressione	dei	sudditi.	 Il
che	è	realmente	un	grande	inconveniente;	tuttavia	non	necessariamente	derivante
dalla	 sottomissione	al	governo	di	un	 re	 straniero,	ma	piuttosto	dalla	 incapacità
dei	 governanti,	 ignoranti	 delle	 vere	 regole	 della	 politica.	 Per	 questo	 i	Romani,
dopo	 aver	 sottomesso	 molte	 nazioni,	 per	 rendere	 digeribile	 il	 loro	 governo,
solevano	 togliere	quel	motivo	di	malcontento	nella	misura	 in	cui	 lo	 ritenevano
necessario,	concedendo,	 talvolta	a	 intere	nazioni,	 talaltra	agli	uomini	principali
di	 ogni	 nazione	 conquistata,	 non	 soltanto	 i	 privilegi	 ma	 anche	 il	 nome	 di
Romani,	 e	molti	 ne	 immettevano	nel	Senato	 e	 in	 cariche	direttive,	 anche	nella
città	 di	 Roma.	 Questo,	 in	 effetti,	 era	 l'obiettivo	 a	 cui	 mirava	 il	 nostro	 re
Giacomo,	sovrano	molto	saggio,	quando	perseguiva	con	ogni	sforzo	l'unione	dei
due	regni	d'Inghilterra	e	di	Scozia.	Cosa	che,	se	egli	fosse	riuscito	a	raggiungere,
avrebbe	 con	 ogni	 verosimiglianza	 evitato	 le	 guerre	 civili,	 che	 rendono	 al
presente	 miserabili	 ambedue	 quei	 regni.	 Pertanto	 non	 costituisce	 alcun	 torto
verso	 il	popolo	che	un	monarca	disponga	della	 successione	 secondo	 la	propria
volontà,	anche	se	per	colpa	di	molti	prìncipi	ciò	sia	stato	trovato	dannoso.	Della
legittimità	 di	 ciò	 anche	 questo	 è	 una	 prova,	 che	 qualsiasi	 inconveniente	 possa
derivare	 dalla	 cessione	 di	 un	 regno	 a	 uno	 straniero,	 può	 anche	 derivare	 da
matrimoni	 per	 i	 quali	 il	 diritto	 di	 successione	 può	 passare	 a	 stranieri;	 eppure
questo	è	considerato	legittimo	da	tutti.

	
	



Capitolo	ventesimo.

DOMINIO	«PATERNO»	E	DOMINIO	«DISPOTICO».
	
	
Uno	"Stato	per	acquisizione"	è	quello	nel	quale	il	potere	sovrano	è	acquisito

con	 la	 forza;	 ed	 è	 acquisito	 con	 la	 forza	 quando	 gli	 uomini,	 ad	 uno	 ad	 uno	 o
molti	 insieme	 a	maggioranza,	 autorizzano,	 per	 paura	 della	morte	 o	 di	 vincoli,
tutte	 le	 azioni	 di	 quell'uomo,	 o	 di	 quell'assemblea,	 che	 ha	 in	 proprio	 potere	 le
loro	vite	e	la	loro	libertà.

Questa	 specie	 di	 dominio	 o	 di	 sovranità	 differisce	 dalla	 sovranità	 per
istituzione	solo	in	ciò,	che	gli	uomini	che	scelgono	il	loro	sovrano	lo	fanno	per
paura	l'uno	dell'altro	e	non	di	colui	che	istituiscono	[sovrano];	mentre	in	questo
caso	si	sottomettono	a	colui	di	cui	hanno	timore.	In	ambedue	i	casi	lo	fanno	per
paura;	 ciò	 va	notato	da	 coloro	 che	 ritengono	nulli	 tutti	 i	 patti	 che	derivano	da
paura	di	morte	o	di	violenza.	Se	ciò	fosse	vero,	nessuno,	in	nessun	tipo	di	Stato,
potrebbe	 essere	 obbligato	 all'obbedienza.	 Vero	 è	 che	 in	 uno	 Stato,	 istituito	 o
acquisito	 che	 sia,	 le	 promesse	 che	 derivano	 da	 paura	 di	 morte	 o	 di	 violenza,
quando	 la	 cosa	 promessa	 è	 contraria	 alle	 leggi,	 non	 costituiscono	 patti,	 né
obbligano.	Ma	la	ragione	non	è	che	ciò	è	stato	fatto	per	paura,	bensì	che	colui
che	ha	promesso	non	aveva	alcun	diritto	sulla	cosa	promessa.	Inoltre,	nei	casi	in
cui	 questi	 può	 legittimamente	 adempiere	 alla	 promessa	 e	 non	 lo	 fa,	 non	 è
l'invalidità	del	patto	ad	assolverlo,	ma	la	sentenza	del	sovrano.	In	ogni	altro	caso,
tutte	 le	 volte	 che	 un	 uomo	 fa	 legittimamente	 una	 promessa,	 la	 infrange
illegittimamente.	Ma	quando	il	sovrano,	che	è	l'attore,	lo	libera	dalla	promessa,
allora	lo	libera	[anche]	colui	che	gliela	aveva	strappata,	in	quanto	autore	di	tale
liberazione.

Ma	i	diritti	della	sovranità	e	le	proprietà	che	ne	derivano	(1)	sono	gli	stessi	in
entrambi	 i	 tipi	 di	 Stato.	 [Anche]	 il	 potere	 del	 sovrano	 [di	 uno	 Stato	 per
acquisizione]	 non	 può,	 senza	 il	 suo	 consenso,	 essere	 trasferito	 a	 un	 altro.	 Il
sovrano	 non	 può	 esserne	 privato	 [a	 titolo	 di	 penalizzazione].	 Non	 può	 essere
accusato	di	torto	da	nessuno	dei	suoi	sudditi.	Non	può	essere	punito	da	loro.	E'
giudice	di	ciò	che	è	necessario	per	 la	pace;	nonché	giudice	delle	dottrine.	E'	 il
solo	 legislatore,	 il	 giudice	 supremo	 delle	 liti	 e	 dei	 tempi	 opportuni	 per	 fare	 la
guerra	e	la	pace.	A	lui	spetta	scegliere	magistrati,	consiglieri,	comandanti	e	tutti



gli	 altri	 funzionari	 e	 ministri;	 e	 di	 determinare	 ricompense,	 punizioni,	 titoli
onorifici	e	ordini.	Le	ragioni	di	tutto	ciò	sono	le	medesime	addotte	nel	capitolo
precedente	per	gli	stessi	diritti	della	sovranità	per	istituzione.

Il	 dominio	 si	 acquisisce	 in	 due	 modi:	 per	 generazione	 e	 per	 conquista.	 Il
diritto	del	dominio	per	generazione	è	quello	che	il	genitore	ha	sui	propri	figli,	ed
è	 chiamato	 PATERNO.	 Esso	 deriva	 dalla	 generazione	 non	 nel	 senso	 che	 il
genitore	ha	il	dominio	sui	propri	figli	per	il	fatto	di	averli	generati,	bensì	per	il
loro	 consenso,	 esplicitamente	 espresso	o	 [indirettamente]	manifestato	 con	altre
dimostrazioni	 sufficienti	 [a	 indicarne	 la	 volontà].	 Quanto	 alla	 generazione,
infatti,	Dio	ha	previsto	 che	 l'uomo	vi	 concorra	 [con	una	donna],	 e	 ad	 essere	 a
pari	titolo	(2)	genitori	sono	sempre	due.	Perciò	ad	entrambi	apparterrebbe	a	pari
titolo	 il	 dominio	 sul	 figlio,	 e	 questi	 a	 pari	 titolo	 sarebbe	 soggetto	 a	 entrambi;
cosa	 che	 è	 impossibile	 perché	 nessuno	 può	 obbedire	 a	 due	 padroni.	Quanto	 a
coloro	 che	 attribuiscono	 il	 dominio	 solamente	 all'uomo,	 come	 appartenente	 al
sesso	più	eccellente,	si	sbagliano.	Non	sempre,	infatti,	la	differenza	di	forza	e	di
prudenza	 fra	 uomo	 e	 donna	 è	 così	 rilevante	 da	 rendere	 inutile	 la	 guerra	 per
determinare	a	chi	dei	due	appartenga	il	diritto.	Negli	Stati,	questa	controversia	è
risolta	 dalla	 legge	 civile;	 e	 nella	 massima	 parte	 dei	 casi	 (ma	 non	 sempre)	 la
sentenza	 è	 favorevole	 al	 padre,	 poiché	 perlopiù	 gli	 Stati	 sono	 stati	 fondati	 dai
padri	e	non	dalle	madri	delle	famiglie.	Ma	la	questione	concerne	ora	[il	diritto]
nello	Stato	di	mera	natura,	nel	quale	non	si	suppone	nessuna	legge	matrimoniale,
nessuna	legge	sull'educazione	dei	figli	 tranne	la	legge	di	natura	e	l'inclinazione
naturale	dei	sessi,	l'uno	verso	l'altro	e	verso	i	figli.	In	siffatta	condizione	di	mera
natura,	 o	 i	 genitori	 regolano	 fra	 loro	mediante	 contratto	 il	 dominio	 sui	 figli,	 o
non	lo	regolano	affatto.	Se	lo	regolano,	il	diritto	si	trasmette	conformemente	al
contratto.	[Ad	esempio]	troviamo	nella	storia	che	le	Amazzoni	avevano	fatto	un
contratto	con	gli	uomini	dei	paesi	circostanti,	ai	quali	facevano	ricorso	per	avere
una	 discendenza,	 secondo	 il	 quale	 la	 progenie	maschile	 sarebbe	 stata	mandata
indietro,	 mentre	 quella	 femminile	 sarebbe	 restata	 con	 loro.	 In	 tal	 modo	 il
dominio	delle	femmine	apparteneva	alle	madri.

Se	 non	 c'è	 alcun	 contratto,	 il	 dominio	 appartiene	 alla	 madre.	 Ciò	 perché,
nella	condizione	di	mera	natura,	nella	quale	non	sussistono	 leggi	matrimoniali,
non	si	può	sapere	chi	sia	il	padre	se	non	viene	dichiarato	dalla	madre;	pertanto	il
diritto	di	dominio	sui	figli	dipende	dalla	volontà	della	madre	e	di	conseguenza	le
appartiene.	 Inoltre,	 poiché	 il	 fanciullo	 è	 inizialmente	 in	 potere	 della	madre,	 la
quale	può	nutrirlo	o	esporlo,	se	lo	nutre,	egli	deve	la	propria	vita	alla	madre,	ed	è
pertanto	 obbligato	 a	 obbedire	 a	 lei	 piuttosto	 che	 ad	 altri;	 di	 conseguenza	 a
quest'ultima	appartiene	il	dominio	su	di	lui.	Ma	se	la	madre	lo	espone	e	un	altro
lo	trova	e	lo	nutre,	il	dominio	appartiene	a	colui	che	lo	nutre.	Egli,	infatti,	deve



obbedire	 a	 colui	 che	 gli	 assicura	 la	 sopravvivenza	 (3),	 poiché,	 essendo	 la
preservazione	della	vita	 il	fine	per	 il	quale	un	uomo	si	sottomette	a	un	altro,	si
suppone	che	ognuno	prometta	obbedienza	a	chi	ha	in	proprio	potere	di	salvarlo	o
distruggerlo.

Se	la	madre	è	soggetta	al	padre,	il	figlio	è	in	potere	del	padre;	e	se	il	padre	è
soggetto	 alla	 madre	 (come	 quando	 una	 regina	 sovrana	 sposa	 uno	 dei	 propri
sudditi),	il	figlio	è	soggetto	alla	madre	giacché	anche	il	padre	è	a	lei	soggetto.

Se	un	uomo	e	una	donna,	monarchi	di	due	diversi	regni,	hanno	un	figlio	e	si
accordano	per	contratto	su	chi	debba	averne	il	dominio,	 il	diritto	di	dominio	si
trasmette	 per	 contratto.	 Se	 non	 fanno	 alcun	 contratto,	 allora	 il	 dominio	 [sul
figlio]	coincide	col	dominio	sul	 luogo	della	sua	residenza,	poiché	 il	sovrano	di
ogni	Paese	ha	il	dominio	su	chiunque	vi	risieda.

Chi	ha	il	dominio	sul	figlio,	ha	anche	il	dominio	sui	figli	del	figlio	e	sui	figli
dei	loro	figli,	poiché,	chi	ha	il	dominio	sulla	persona	di	un	uomo,	ha	il	dominio
su	 tutto	 ciò	 che	 a	 questo	 appartiene,	 senza	 di	 che	 il	 dominio	 sarebbe	 solo	 un
titolo	privo	di	effetto.

Il	diritto	di	succedere	nel	possesso	del	dominio	paterno	procede	secondo	le
stesse	 norme	 del	 diritto	 di	 successione	 nella	 monarchia,	 delle	 quali	 ho	 già	 a
sufficienza	parlato	nel	capitolo	precedente.

Il	 dominio	 acquisito	 mediante	 conquista	 o	 vittoria	 in	 guerra,	 è	 quello	 che
alcuni	scrittori	chiamano	DISPOTICO,	da	"despotes",	che	significa	"signore"	o
"padrone";	 ed	 è	 il	 dominio	 del	 padrone	 sul	 suo	 servo.	 Questo	 dominio	 è
acquisito,	 per	 il	 vincitore,	 quando	 il	 vinto,	 per	 evitare	 il	 colpo	 mortale
imminente,	 stipula	 -	 o	 con	 parole	 esplicite,	 o	 con	 altri	 segni	 sufficienti	 a
esprimere	la	volontà	-	un	patto	secondo	cui,	finché	gli	sarà	concessa	la	vita	e	la
libertà	del	corpo,	il	vincitore	ne	potrà	disporre	a	proprio	piacimento.	Solo	dopo
la	 stipulazione	di	 tale	 patto,	 e	 non	prima,	 il	 vinto	 è	 un	SERVO,	poiché	 con	 la
parola	 "servo"	 (sia	 che	derivi	da	 "servire",	 servire,	 sia	 che	derivi	da	 "servare",
salvare,	cosa	che	 lascio	discutere	ai	grammatici)	non	si	 intende	un	prigioniero,
che	 è	 tenuto	 in	 carcere	 o	 in	 vincoli	 finché	 il	 padrone	 che	 lo	 ha	 catturato	 -	 o
comprato	da	colui	che	l'aveva	catturato	-	non	decide	cosa	fare	di	lui.	Infatti	tali
uomini,	comunemente	chiamati	schiavi,	non	hanno	assolutamente	alcun	obbligo,
ma	 possono	 giustamente	 infrangere	 i	 loro	 vincoli	 o	 le	 porte	 del	 carcere	 e
uccidere	o	portar	via	prigioniero	il	loro	padrone.	Il	servo,	invece,	è	un	uomo	al
quale,	 dopo	 che	 è	 stato	 catturato,	 è	 stato	 concesso	 di	 disporre	 liberamente	 del
proprio	 corpo	 e	 al	 quale,	 in	 seguito	 a	 promessa	 di	 non	 scappare	 e	 di	 non	 far
violenza	al	proprio	padrone,	è	stata	data	fiducia	da	quest'ultimo.

Non	è	pertanto	 la	vittoria	che	dà	 il	diritto	di	dominio	sul	vinto,	ma	 il	patto
che	egli	fa.	Da	un	lato,	il	vinto	non	è	obbligato	in	quanto	sopraffatto,	cioè	battuto



e	catturato	o	messo	in	fuga,	ma	in	quanto	si	consegna	e	sottomette	al	vincitore;
dall'altro,	 il	vincitore,	dal	 fatto	che	un	nemico	gli	si	consegna	(senza	promessa
della	 vita),	 non	 è	 obbligato	 a	 risparmiarlo	 a	 causa	 di	 questa	 sua	 resa	 a
discrezione	 -	 che	 non	 obbliga	 il	 vincitore	 più	 di	 quanto,	 a	 sua	 discrezione,	 gli
sembrerà	opportuno.

Ciò	 che	 gli	 uomini	 fanno,	 quando	 chiedono	 (quello	 che	 ora	 si	 chiama)
"quartiere"	 (e	che	 i	Greci	chiamavano	"Zoghria",	"prendere	vivo"),	è	scampare
all'incombente	 furore	 del	 vincitore	 con	 la	 sottomissione	 e	 riscattare	 le	 proprie
vite	o	col	denaro	o	col	servire	(4).	Perciò,	a	colui	cui	vien	dato	quartiere,	la	vita
non	 viene	 propriamente	 data,	 ma	 solo	 temporaneamente	 concessa	 fino	 a	 una
successiva	 deliberazione	 (5);	 si	 tratta,	 infatti,	 di	 una	 resa	 a	 discrezione,	 non	 a
condizione	della	vita.	E	allora	soltanto	la	sua	vita	è	al	sicuro	e	il	suo	servizio	è
dovuto,	 quando	 il	 vincitore	 si	 fida	 di	 lasciargli	 la	 libertà	 del	 corpo.	 Infatti	 gli
schiavi	 che	 lavorano	nelle	prigioni	o	 ai	 ferri,	 non	 lo	 fanno	per	dovere,	ma	per
evitare	la	crudeltà	dei	loro	sorveglianti.

Il	padrone	del	servo	è	padrone	anche	di	tutto	ciò	che	questi	possiede,	e	può
esigerne	l'uso.	Vale	a	dire,	[può	esigere	l'uso]	dei	beni,	del	lavoro,	dei	servi	e	dei
figli	 del	 proprio	 servo	 tutte	 le	 volte	 che	 lo	 ritenga	 opportuno.	 Il	 servo,	 infatti,
deve	la	propria	vita	al	padrone	(6)	in	seguito	al	patto	di	obbedienza,	ovvero	[al
patto]	 di	 riconoscere	 e	 di	 autorizzare	 qualunque	 cosa	 faccia	 il	 padrone.	 E	 nel
caso	 in	 cui	 il	 padrone,	 qualora	 egli	 si	 rifiuti,	 lo	uccida,	 lo	getti	 in	 catene,	 o	 lo
punisca	in	altro	modo	per	la	sua	disobbedienza,	è	lui	stesso	l'autore	di	tutto	ciò	e
non	può	accusare	il	padrone	di	[fargli]	torto.

Insomma,	 i	 diritti	 sia	 del	 dominio	 "paterno"	 sia	 di	 quello	 "dispotico"	 e	 le
proprietà	che	ne	derivano	(7)	sono	esattamente	gli	stessi	di	quelli	del	sovrano	per
istituzione	e	per	le	stesse	ragioni;	che	sono	quelle	fissate	nel	capitolo	precedente.
Cosicché,	 poniamo	 il	 caso	 che	 un	 uomo	 sia	 il	 monarca	 di	 diverse	 nazioni	 e
detenga,	in	una,	la	sovranità	per	istituzione	del	popolo	riunito	e,	in	un'altra,	per
conquista	-	cioè	per	la	sottomissione	di	ciascun	individuo	volta	a	evitare	la	morte
o	i	vincoli	-;	ora,	che	egli	pretenda	da	una	nazione	più	che	da	un'altra	in	base	al
titolo	 di	 conquista,	 in	 quanto	 nazione	 conquistata,	 è	 un	 atto	 di	 ignoranza	 dei
diritti	della	sovranità.	In	entrambi	i	casi,	infatti,	il	sovrano	è	parimenti	assoluto;
se	così	non	 fosse	non	ci	 sarebbe	affatto	alcuna	sovranità	e	ognuno	 in	grado	di
farlo	potrebbe	legittimamente	proteggere	se	stesso	con	la	propria	spada	-	il	che	è
la	condizione	di	guerra.

Da	 ciò	 appare	 chiaramente	 che	 una	 grande	 famiglia,	 se	 non	 fa	 parte	 di
qualche	Stato,	è	di	per	sé,	quanto	ai	diritti	di	sovranità,	una	piccola	monarchia	-
sia	che	questa	famiglia	consista	di	un	uomo	e	dei	suoi	figli,	o	di	un	uomo	e	dei
suoi	servi,	o	di	un	uomo	e	dei	suoi	figli	e	servi	insieme.	E	in	essa	il	sovrano	è	il



padre	o	padrone.	Eppure	una	famiglia	non	è	propriamente	uno	Stato,	a	meno	che,
grazie	al	numero	[dei	suoi	membri]	o	ad	altre	possibilità,	non	possegga	un	potere
tale	 da	 non	 essere	 sottomessa	 senza	 il	 rischio	 di	 una	 guerra.	 Infatti,	 ove	 degli
uomini	 siano	 manifestamente	 troppo	 deboli	 di	 numero	 per	 difendersi	 uniti,
ognuno	di	loro,	al	momento	del	pericolo,	può	usare	la	propria	ragione	per	salvare
la	 propria	 vita,	 con	 la	 fuga	 o	 con	 la	 sottomissione	 al	 nemico,	 come	 gli	 parrà
meglio;	allo	stesso	modo	che	una	sparuta	compagnia	di	soldati,	 sorpresa	da	un
esercito,	può	deporre	le	armi,	domandare	quartiere	o	fuggire	piuttosto	che	farsi
passare	a	 fil	di	 spada.	Tanto	basti	 relativamente	a	quello	che	dei	diritti	 sovrani
trovo	sulla	base	della	sola	riflessione	(8)	e	deduzione	a	partire	dalla	natura,	dal
bisogno	 e	 dai	 disegni	 che	 gli	 uomini	 rivelano	 nel	 fondare	 gli	 Stati	 e	 nel	 porsi
sotto	monarchi	o	assemblee	cui	affidano	il	potere	sufficiente	alla	loro	protezione.

Consideriamo	ora	quello	che	sullo	stesso	punto	insegna	la	Scrittura.	A	Mosè
i	figli	di	Israele	così	dicono:	«Parla	tu	a	noi,	e	noi	ti	ascolteremo:	ma	non	ci	parli
Dio,	 affinché	 non	 moriamo»	 (Esodo	 20.19).	 Questo	 significa	 obbedienza
assoluta	 a	Mosè.	Riguardo	 al	 diritto	 dei	 re,	Dio	 stesso,	 per	 bocca	 di	 Samuele,
dice:	«Questo	sarà	il	diritto	(9)	del	re	che	regnerà	su	di	voi.	Prenderà	i	vostri	figli
e	li	destinerà	a	guidare	i	suoi	carri,	ad	essere	i	suoi	cavalieri,	a	correre	davanti	ai
suoi	 carri,	 a	 raccogliere	 le	 sue	 messi,	 a	 fare	 le	 sue	 macchine	 di	 guerra	 e	 le
attrezzature	dei	suoi	carri;	prenderà	le	vostre	figlie	per	preparare	profumi	e	per
farle	 sue	 cuoche	 e	 fornaie.	 Prenderà	 i	 vostri	 campi,	 le	 vostre	 vigne,	 i	 vostri
oliveti	 e	 li	darà	ai	 suoi	 servi.	Prenderà	 la	decima	sul	vostro	grano	e	 sul	vostro
vino	e	la	darà	ai	suoi	camerieri	e	agli	altri	suoi	servi.	Prenderà	i	vostri	servi	e	le
vostre	 serve	 e	 la	 parte	 scelta	 della	 vostra	 gioventù	 per	 impiegarla	 per	 i	 suoi
affari.	Prenderà	la	decima	sulle	vostre	greggi	e	voi	sarete	suoi	servi»	(1	Samuele
8,	 11,	 12	 ecc.).	 Questo	 significa	 potere	 assoluto	 ed	 è	 riassunto	 nelle	 ultime
parole,	«voi	sarete	suoi	servi».	Inoltre,	quando	il	popolo	apprese	quale	potere	il
re	 dovesse	 avere,	 vi	 consentì	 e	 disse:	 «Saremo	 come	 tutte	 le	 altre	 nazioni	 e	 il
nostro	 re	 giudicherà	 le	 nostre	 cause	 e	 andrà	 alla	 nostra	 testa	 per	 condurre	 le
nostre	 guerre»	 (versetto	 19	 eccetera).	 Qui	 viene	 confermato	 il	 diritto	 che	 i
sovrani	 hanno	 sia	 al	 primato	 nella	 sfera	militare	 (10)	 sia	 ad	 ogni	 giudicatura;
diritto	nel	quale	è	contenuto	il	potere	più	assoluto	che	è	possibile	che	un	uomo
trasferisca	a	un	altro.	E	ancora,	 la	preghiera	del	 re	Salomone	a	Dio	era	questa:
«Dà	al	tuo	servo	l'intelligenza	per	giudicare	il	tuo	popolo	e	discernere	il	bene	dal
male»	(1	Re	3.9).	Appartiene	quindi	al	sovrano	di	essere	giudice	e	di	prescrivere
le	regole	del	"discernere	il	bene"	e	il	"male";	regole	che	sono	leggi	e	perciò	in	lui
risiede	il	potere	legislativo.	Saul	voleva	la	vita	di	Davide,	tuttavia	quando	fu	in
potere	di	quest'ultimo	di	uccidere	Saul,	e	i	suoi	servi	lo	avrebbero	fatto,	Davide
lo	proibì	loro	dicendo:	«Dio	mi	guardi	dal	commettere	un	tale	atto	contro	il	mio



Signore,	 l'unto	 di	Dio»	 (I	Samuele	 24.9)	 (11).	A	proposito	 dell'obbedienza	dei
servi,	 san	 Paolo	 dice:	 «Servi	 obbedite	 in	 tutto	 ai	 vostri	 padroni»,	 e	 «Figli
obbedite	 in	 tutto	 ai	 vostri	 genitori»	 (Colossesi	 3.20	 e	 22)	 (12).	Un'obbedienza
perfetta	(13)	è	dunque	dovuta	da	coloro	che	sono	soggetti	a	un	dominio	paterno
o	 dispotico.	 Ancora:	 «Gli	 Scribi	 e	 i	 Farisei	 siedono	 sulla	 cattedra	 di	 Mosè	 e
pertanto	 tutto	quello	che	essi	vi	ordineranno	di	osservare,	osservatelo	e	 fatelo»
(Matteo	 23.2,	 3).	 Ecco	 di	 nuovo	 un'obbedienza	 perfetta.	 E	 san	 Paolo:
«Ammoniscili	 ad	 essere	 sottomessi	 ai	 principi	 e	 a	 coloro	 che	 sono	 investiti	 di
autorità	e	ad	obbedire	loro»	(Tito	3.2)	(14).	Anche	questa	è	obbedienza	perfetta.
Infine	 il	 nostro	 Salvatore	 stesso	 riconosce	 che	 si	 debbono	 pagare	 le	 tasse	 che
sono	imposte	dai	re,	quando	dice:	«Date	a	Cesare	quel	che	è	di	Cesare»;	ed	egli
stesso	pagava	queste	tasse.	E	[riconosce	anche]	che	la	parola	del	re	è	sufficiente
a	 esigere	qualsiasi	 cosa	da	un	 suddito,	 quando	ce	ne	 sia	bisogno,	 e	 che	 il	 re	 è
giudice	di	questo	bisogno.	 Infatti	 egli	 stesso,	 come	 re	degli	Ebrei,	 comandò	ai
suoi	 discepoli	 di	 prendere	 l'asina	 e	 il	 puledro	 dell'asina	 per	 essere	 portato	 a
Gerusalemme,	 con	 queste	 parole:	 «Andate	 nel	 villaggio	 di	 fronte	 a	 voi,	 vi
troverete	un'asina	legata	e	il	suo	puledro	con	lei;	scioglieteli	e	conduceteli	a	me.
E	se	qualcuno	vi	chiede	che	cosa	intendete	con	ciò	fare,	dite	che	il	Signore	ne	ha
bisogno,	 e	 li	 lasceranno	 andare»	 (Matteo	 21.2,	 3).	 Non	 chiederanno	 se	 la	 sua
necessità	 rappresenti	 un	 titolo	 sufficiente,	 né	 se	 egli	 sia	 giudice	 di	 questa
necessità,	ma	saranno	acquiescenti	alla	volontà	del	Signore.

A	questi	luoghi	si	può	anche	aggiungere	quello	della	"Genesi":	«Sarete	come
dèi,	conoscendo	il	bene	e	il	male»	(Genesi	3.5).	E,	versetto	11:	«Chi	ti	ha	detto
che	 eri	 nudo?	 hai	 mangiato	 dell'albero	 di	 cui	 ti	 avevo	 comandato	 di	 non
mangiare?».	 Infatti,	 siccome	 la	 cognizione	 giudiziale	 (15)	 del	 "bene"	 e	 del
"male"	-	col	nome	di	frutto	dell'albero	della	conoscenza	-	era	stata	vietata	come
prova	 dell'obbedienza	 di	 Adamo,	 il	 diavolo,	 per	 infiammare	 l'ambizione	 della
donna,	 alla	 quale	 quel	 frutto	 era	 già	 sembrato	 bello,	 le	 disse	 che,	 gustandolo,
sarebbero	 divenuti	 come	 dèi,	 conoscendo	 il	 "bene"	 e	 il	 "male".	 Dopo	 di	 che,
avendone	 entrambi	 mangiato,	 si	 arrogarono	 effettivamente	 quella	 funzione	 di
Dio	che	è	 la	giudicatura	del	bene	e	del	male,	senza,	 tuttavia,	acquisire	nessuna
nuova	capacità	per	distinguere	correttamente	fra	di	essi.	Quanto	al	luogo	dove	è
detto	 che,	 avendone	 mangiato,	 videro	 che	 erano	 nudi,	 nessuno	 lo	 ha	 mai
interpretato	come	se	essi	prima	fossero	stati	ciechi	e	non	vedessero	la	loro	pelle.
Il	 significato	 è	 chiaro,	 ed	 è	 che	 allora	 per	 la	 prima	 volta	 giudicavano
sconveniente	 la	 loro	nudità	 (a	crearli	nella	quale	era	stata	 la	volontà	di	Dio)	e,
col	 vergognarsene,	 in	 effetti	 censuravano	 tacitamente	Dio	 stesso.	E'	 allora	 che
Dio	 dice:	 «Hai	 mangiato,	 eccetera»;	 ed	 è	 come	 se	 dicesse:	 tu	 che	 mi	 devi
obbedienza	 ti	 arroghi	 di	 giudicare	 i	 miei	 comandi?	 Donde	 risulta	 (ancorché



allegoricamente)	 chiaramente	 indicato	 che	 i	 comandi	 di	 coloro	 che	 hanno	 il
diritto	di	comandare	non	debbono	essere	né	censurati	né	discussi	dai	loro	sudditi.

Cosicché,	 sia	 in	 base	 alla	 ragione	 che	 alla	 Scrittura,	 appare	 chiaro,	 al	mio
intelletto,	 che	 il	 potere	 sovrano	 -	 risieda	 in	 un	 singolo	 uomo,	 come	 nella
monarchia,	o	in	un'assemblea	di	uomini,	come	negli	Stati	popolari	e	aristocratici
-	 è	 tanto	 grande	 quanto	 si	 possa	 immaginare	 che	 gli	 uomini	 possano	 farlo.	 E
sebbene	di	un	potere	così	 illimitato	 si	possano	 immaginare	molte	 conseguenze
dannose,	tuttavia	le	conseguenze	della	mancanza	di	esso,	consistenti	nella	guerra
perpetua	 di	 ciascuno	 contro	 il	 suo	 vicino,	 sono	 di	 gran	 lunga	 peggiori.	 La
condizione	dell'uomo	in	questa	vita	non	sarà	mai	esente	da	inconvenienti,	ma	gli
unici	 grandi	 inconvenienti	 che	 si	 verificano	 in	 qualsiasi	 Stato	 sono	 quelli	 che
derivano	dalla	disobbedienza	dei	sudditi	e	dall'infrazione	di	quei	patti,	dai	quali
lo	Stato	trae	la	propria	esistenza.	E	chiunque,	ritenendo	il	potere	sovrano	troppo
grande,	 cercherà	 di	 diminuirlo,	 dovrà	 sottomettersi	 a	 un	 potere	 capace	 di
limitarlo;	vale	a	dire,	a	uno	ancora	più	grande.

L'obiezione	più	grave	deriva	dalla	pratica,	ed	è	quella	di	coloro	che	chiedono
dove	 e	 quando	 tale	 potere	 sia	 stato	 riconosciuto	 dai	 sudditi.	 Ma	 si	 può	 di
rimando	 chiedere	 loro	 quando	 o	 dove	 [ancora	 in	 base	 alla	 loro	 esperienza]	 un
regno	 ha	 resistito	 a	 lungo	 libero	 da	 sedizione	 e	 guerra	 civile.	Le	 nazioni	 i	 cui
Stati	hanno	avuto	una	lunga	durata	e	sono	stati	abbattuti	solo	da	guerre	esterne,
sono	 quelle	 in	 cui	 i	 sudditi	 non	 hanno	 mai	 messo	 in	 discussione	 il	 potere
sovrano.	Ma	comunque	sia,	un	argomento	basato	sulla	pratica	di	uomini	che	non
hanno	 vagliato	 fino	 in	 fondo	 e	 soppesato	 con	 ragione	 rigorosa	 le	 cause	 e	 la
natura	degli	Stati,	e	che	non	soffrono	giorno	per	giorno	le	miserie	che	derivano
dalla	 ignoranza	 di	 queste	 cose,	 è	 privo	 di	 valore.	 Anche	 se,	 infatti,	 in	 tutti	 i
luoghi	 della	 terra	 gli	 uomini	 ponessero	 le	 fondamenta	 delle	 loro	 case	 sulla
sabbia,	non	se	ne	potrebbe	inferire	che	si	debba	fare	così.	L'arte	(16)	di	costruire
e	conservare	gli	Stati	consiste	 in	certe	regole,	come	l'aritmetica	e	 la	geometria,
non	(come	il	gioco	del	tennis)	nella	pratica	soltanto.	Regole	per	scoprire	le	quali,
agli	uomini,	se	poveri,	manca	il	tempo	necessario	(17),	e,	se	non	privi	di	tempo	a
disposizione,	è	mancata	finora	sia	la	curiosità	sia	il	metodo.

	
	



Capitolo	ventunesimo.

LA	LIBERTA'	DEI	SUDDITI.
	
	
LIBERTA'	 (1),	 significa	 propriamente	 assenza	 di	 opposizione	 (per

opposizione	 intendo	 impedimenti	 esterni	 del	movimento)	 e	 può	 essere	 riferita
non	 meno	 a	 creature	 irrazionali	 e	 inanimate	 che	 a	 creature	 razionali.	 Infatti,
quando	una	cosa	di	qualunque	genere	è	legata	o	chiusa	tutt'intorno	così	da	non
potersi	muovere	se	non	all'interno	di	un	certo	spazio	-	spazio	che	è	determinato
dall'opposizione	di	 corpi	 esterni	 -,	 diciamo	che	non	ha	 la	 libertà	di	 andare	più
lontano.	Così,	 di	 tutte	 le	 creature	viventi	 finché	 sono	 imprigionate	o	 trattenute
con	 muri	 o	 catene,	 e	 dell'acqua	 finché	 è	 contenuta	 da	 rive	 o	 da	 bacini	 e	 che
altrimenti	 si	 spargerebbe	 in	 uno	 spazio	 più	 ampio,	 siamo	 soliti	 dire	 che	 non
hanno	la	libertà	di	muoversi	nella	maniera	in	cui	si	muoverebbero	senza	quegli
impedimenti	 esterni.	 Mentre,	 quando	 l'impedimento	 al	 movimento	 è	 nella
costituzione	della	cosa	stessa,	siamo	soliti	dire	che	questa	cosa	manca	non	della
libertà,	ma	del	potere	di	muoversi;	come	quando	una	pietra	giace	in	quiete	o	un
uomo	è	inchiodato	(2)	al	suo	letto	da	una	malattia.

Secondo	questo	[che	è	il]	significato	proprio	e	universalmente	accettato	della
parola,	un	UOMO	LIBERO	"è	colui	che,	nelle	cose	che	è	capace	di	fare	con	la
propria	forza	e	il	proprio	ingegno,	non	è	impedito	di	fare	ciò	che	ha	la	volontà	di
fare".	 Ma	 tutte	 le	 volte	 che	 le	 parole	 "libero"	 e	 "libertà"	 sono	 riferite	 a
qualcos'altro	 che	 non	 sia	 corpo,	 si	 compie	 un	 abuso;	 poiché	 ciò	 che	 non	 è
soggetto	 al	movimento	 non	 è	 soggetto	 a	 impedimento.	 Perciò,	 quando	 si	 dice
(per	esempio):	la	via	è	libera,	si	significa	non	già	la	libertà	della	via,	ma	quella	di
chi	vi	transita	senza	interruzioni	(3).	E	quando	diciamo	che	un	dono	è	libero,	non
di	una	libertà	del	dono	si	intende	parlare,	ma	di	quella	del	donatore,	che	non	era
vincolato	 a	 darlo	 da	 alcuna	 legge	 o	 patto.	 Così,	 quando	 noi	 "parliamo
liberamente",	non	si	tratta	della	libertà	della	voce	o	dei	suoni	pronunciati	(4),	ma
dell'uomo	 che	 nessuna	 legge	 ha	 obbligato	 a	 parlare	 diversamente	 da	 come	 ha
fatto.	Infine,	dall'uso	delle	parole	"libero	arbitrio"	(5)	non	si	può	inferire	alcuna
libertà	 della	 volontà,	 del	 desiderio	 o	 dell'inclinazione,	 ma	 [quella	 che	 si	 può
inferire	è]	la	libertà	dell'uomo,	la	quale	consiste	nel	non	incontrare	arresti	(6)	nel
fare	ciò	che	ha	la	volontà,	il	desiderio	o	l'inclinazione	di	fare.



Timore	e	libertà	sono	compatibili.	Così,	quando	un	uomo	getta	i	propri	beni
in	 mare	 per	 "timore"	 che	 la	 nave	 affondi,	 nondimeno	 lo	 fa	 del	 tutto
volontariamente	e,	se	vuole,	può	rifiutarsi	di	farlo.	Si	tratta,	dunque,	dell'azione
di	uno	che	era	libero.	Allo	stesso	modo,	un	uomo	talvolta	paga	un	proprio	debito
soltanto	per	timore	di	essere	imprigionato	e,	poiché	nessuno	gli	impedisce	di	non
restituirlo,	 compie	 un	 atto	 che	 ha	 la	 "libertà"	 di	 fare	 o	 di	 non	 fare.	 Detto	 in
termini	generali,	tutte	le	azioni	che	gli	uomini	fanno,	negli	Stati,	per	timore	della
legge,	sono	azioni	che	coloro	che	le	compiono	avevano	la	libertà	di	non	fare.

"Libertà"	e	"necessità"	sono	compatibili.	Lo	sono	nel	caso	dell'acqua	che	ha
non	 solo	 la	 libertà	 ma	 la	 necessità	 di	 scorrere	 nel	 letto	 del	 fiume,	 e	 lo	 sono
altrettanto	nel	caso	delle	azioni	che	gli	uomini	compiono	volontariamente	e	che
procedono,	 da	 un	 lato,	 dalla	 libertà	 (poiché	 procedono	 dalla	 loro	 volontà)	 e
tuttavia,	 dall'altro,	 dalla	 necessità,	 poiché	 ogni	 atto	 della	 volontà	 umana,	 ogni
desiderio	e	ogni	inclinazione	procede	da	qualche	causa,	questa	da	un'altra	e	così
via	in	una	catena	continua	(il	cui	primo	anello	è	nelle	mani	di	Dio,	la	prima	di
tutte	 le	 cause).	 Cosicché	 a	 chi	 potesse	 vedere	 la	 connessione	 di	 tutte	 queste
cause,	 la	 necessità	 di	 tutte	 le	 azioni	 volontarie	 degli	 uomini	 apparirebbe
manifesta.	 Pertanto	 Dio,	 che	 vede	 e	 dispone	 tutte	 le	 cose,	 vede	 anche	 che	 la
libertà	 dell'uomo	 nel	 fare	 quello	 che	 vuole,	 è	 accompagnata	 dalla	 necessità	 di
fare,	né	più	né	meno,	quello	che	Dio	vuole.

Vero	è,	infatti,	che	gli	uomini	possono	fare	molte	cose	che	Dio	non	comanda
e	 di	 cui,	 pertanto,	 non	 è	 autore,	 tuttavia	 essi	 non	 possono	 avere	 passione	 o
appetito	che	non	siano	causati	dalla	,volontà	di	Dio.	E	se	la	volontà	divina	non
imponesse	 la	 necessità	 di	 quella	 umana,	 e	 conseguentemente	 di	 tutto	 ciò	 che
dipende	 dalla	 volontà	 dell'uomo,	 la	 libertà	 umana	 contraddirebbe	 ed
escluderebbe	l'onnipotenza	e	la	libertà	di	Dio.	Ciò	basti	(quanto	all'argomento	in
questione)	 in	merito	 alla	 libertà	 naturale,	 la	 sola	 ad	 essere	 chiamata	 libertà	 in
modo	appropriato.

Sennonché	 gli	 uomini,	 per	 raggiungere	 la	 pace	 e,	 con	 ciò,	 la	 propria
conservazione,	 hanno	 fatto	 un	 uomo	 artificiale,	 che	 chiamiamo	 Stato;	 e	 così
hanno	 fatto	anche	catene	artificiali,	 chiamate	"leggi	civili",	 che	essi	 stessi,	 con
patti	 reciproci,	hanno	fissato,	per	una	estremità,	alle	 labbra	di	quell'uomo,	o	di
quell'assemblea,	 cui	 hanno	 dato	 il	 potere	 sovrano	 e,	 per	 l'altra,	 alle	 proprie
orecchie.	 Questi	 legami,	 ancorché	 deboli	 per	 loro	 natura,	 possono	 nondimeno
essere	resi	resistenti	dal	pericolo	(ma	non	dalla	difficoltà)	di	infrangerli.

E'	 solo	 in	 relazione	a	questi	 legami	che	devo	ora	parlare	della	"libertà"	dei
"sudditi".	 Infatti,	dato	che	non	c'è	alcuno	Stato	al	mondo	in	cui	si	siano	fissate
regole	sufficienti	a	disciplinare	tutte	le	azioni	e	le	parole	degli	uomini	(essendo
una	cosa	impossibile),	ne	consegue	necessariamente	che	in	tutti	i	generi	di	azioni



trascurate	dalle	leggi	gli	uomini	hanno	la	libertà	di	comportarsi	nel	modo	che	la
loro	 ragione	 suggerirà	 come	 il	 più	 vantaggioso	 per	 loro	 stessi.	 Difatti,	 se
prendiamo	 [la	 parola]	 libertà	 in	 senso	 proprio,	 come	 libertà	 del	 corpo	 -	 cioè
come	 libertà	 da	 catene	 e	 prigioni	 -,	 tutto	 il	 gran	 rivendicare,	 che	 fanno	 gli
uomini,	 una	 libertà	 di	 cui	 così	 manifestamente	 godono	 già,	 sarebbe	 affatto
assurdo.	 D'altra	 parte,	 se	 prendiamo	 [la	 parola]	 libertà	 come	 esenzione	 dalle
leggi,	non	è	meno	assurdo	che	gli	uomini	domandino,	come	fanno,	quella	libertà
per	 la	 quale	 le	 loro	 vite	 cadrebbero	 in	 balìa	 di	 tutti	 gli	 altri	 uomini.	Ma,	 per
assurdo	che	sia,	è	questo	che	essi	chiedono,	ignorando	che	le	leggi	sono	prive	del
potere	di	proteggerli,	senza	una	spada	nelle	mani	di	un	uomo	o	di	più	uomini	a
procurare	che	siano	applicate.	La	libertà	di	un	suddito	risiede,	quindi,	soltanto	in
quelle	 cose	 che	 il	 sovrano	 ha	 trascurato	 nel	 disciplinare	 le	 azioni	 dei	 sudditi,
quali	la	libertà	di	comprare,	di	vendere	e	fare	fra	loro	altri	contratti,	di	scegliere
la	 loro	 dimora,	 la	 loro	 dieta,	 la	 loro	 occupazione,	 di	 educare	 i	 figli	 come	 loro
stessi	ritengono	opportuno	e	di	fare	cose	analoghe.

Ciononostante	 non	 dobbiamo	 intendere	 che	 il	 potere	 sovrano	 di	 vita	 e	 di
morte	 sia	 abolito	 o	 limitato	 da	 tale	 libertà.	 E'	 stato,	 infatti,	 già	 mostrato	 che,
qualunque	 cosa	 il	 sovrano	 possa	 fare	 a	 un	 suddito,	 non	 è	 adducibile	 alcuna
pretesa	per	la	quale	possa	essere	chiamata	ingiustizia	o	torto	in	senso	proprio.	E
la	causa	è	che	ogni	suddito	è	autore	di	tutti	gli	atti	del	sovrano,	cosicché	questi
non	manca	mai	del	diritto	di	 fare	qualsiasi	cosa,	se	non	 in	quanto	egli	stesso	è
suddito	di	Dio	 e	perciò	vincolato	 a	osservare	 le	 leggi	 di	 natura.	Può	 accadere,
dunque,	 e	 accade	 spesso	 negli	 Stati,	 che	 un	 suddito	 venga	messo	 a	morte	 per
comando	 del	 potere	 sovrano;	 ciononostante	 nessuna	 delle	 due	 parti	 fa	 torto
all'altra.	 Così,	 nel	 caso	 di	 Iefte	 che	 fece	 sacrificare	 la	 propria	 figlia,	 e	 in	 casi
analoghi,	colui	che	muore	aveva	la	libertà	di	compiere	l'azione	per	la	quale	viene
nondimeno	messo	 a	morte	 senza	 [che	 gli	 si	 faccia]	 torto.	 La	 stessa	 cosa	 vale
anche	nel	caso	di	un	principe	sovrano	che	metta	a	morte	un	suddito	 innocente.
Infatti,	 sebbene	 l'azione,	 in	 quanto	 contraria	 all'equità,	 sia	 contro	 la	 legge	 di
natura,	come	lo	fu	l'uccisione	di	Uria	procurata	da	Davide,	tuttavia	si	trattò	di	un
torto	fatto	non	già	a	Uria,	ma	a	Dio.	Non	a	Uria,	poiché	da	Uria	stesso	Davide
aveva	ricevuto	il	diritto	di	fare	quello	che	gli	piacesse;	e	tuttavia	a	Dio,	poiché
Davide	 era	 suddito	 di	 Dio	 e	 questi	 proibiva	 ogni	 iniquità	 contro	 la	 legge	 di
natura.	 Distinzione	 che,	 Davide	 stesso,	 quando	 si	 pentì	 del	 fatto,	 confermò	 in
maniera	chiara	dicendo:	«Contro	di	te	soltanto	ho	peccato».	Allo	stesso	modo	il
popolo	di	Atene,	quando	esiliava	per	dieci	 anni	 il	 [cittadino]	più	potente	dello
Stato,	 non	 riteneva	 di	 commettere	 ingiustizia	 e	 tuttavia	 non	 si	 poneva	 mai	 il
problema	di	quale	crimine	quegli	avesse	commesso,	ma	di	quale	danno	avrebbe
procurato.	Anzi	non	sapeva	neppure	chi	avrebbe	colpito	l'esilio	che	ordinava	(7);



e	ogni	cittadino,	portando	nella	piazza	del	mercato	il	proprio	guscio	d'ostrica	su
cui	aveva	scritto	il	nome	di	colui	che	desiderava	fosse	bandito,	senza	muovergli
alcuna	 effettiva	 accusa,	 bandiva	 talvolta	 un	Aristide	 per	 la	 sua	 reputazione	 di
giustizia,	talaltra	un	uomo	ridicolo	e	triviale	come	Iperbolo	per	farsi	beffe	di	lui.
Ciononostante	 non	 si	 può	 dire	 che	 il	 popolo	 sovrano	 di	Atene	 fosse	 privo	 del
diritto	di	esiliare	questi	personaggi	o	che	un	ateniese	fosse	privo	della	libertà	di
fare	una	beffa	o	di	essere	giusto.

La	libertà	di	cui	si	fa	così	frequente	e	onorevole	menzione	nei	libri	di	storia	e
di	 filosofia	 degli	 antichi	Greci	 e	Romani,	 nonché	negli	 scritti	 e	 nei	 discorsi	 di
coloro	che	da	essi	hanno	appreso	tutto	il	proprio	sapere	relativo	alla	politica,	non
è	la	libertà	dei	singoli	individui	(8),	ma	la	libertà	dello	Stato;	che	è	la	stessa	di
quella	che	avrebbe	ogni	uomo	se	non	ci	 fossero	affatto	 leggi	civili	né	Stato.	E
identici	 sono	 anche	 gli	 effetti	 di	 questa	 libertà,	 giacché,	 come	 fra	 gli	 uomini
senza	padrone	c'è	una	guerra	perpetua	di	ognuno	contro	il	suo	vicino	e	non	esiste
alcuna	eredità	né	da	trasmettere	al	figlio	né	da	attendersi	dal	padre,	né	proprietà
di	beni	o	 terre,	né	 sicurezza,	ma	una	piena	e	assoluta	 libertà	di	ogni	 individuo
(9);	 così,	 fra	 gli	 Stati	 (10)	 che	 non	 dipendono	 l'uno	 dall'altro,	 ogni	 Stato	 (non
ogni	 uomo)	ha	 l'assoluta	 libertà	 di	 fare	 quello	 che	giudica	 (ovvero,	 quello	 che
l'uomo	o	l'assemblea	che	lo	rappresenta	giudica)	più	confacente	al	suo	interesse
(11).	 Nello	 stesso	 tempo	 essi	 vivono	 in	 una	 condizione	 di	 perpetua	 guerra,
sull'orlo	del	conflitto,	con	le	frontiere	fortificate	e	i	cannoni	piazzati	tutt'intorno
contro	i	vicini.	Gli	Ateniesi	e	i	Romani	erano	liberi,	vale	a	dire	erano	degli	Stati
liberi.	 Non	 che	 ogni	 individuo	 avesse	 la	 libertà	 di	 resistere	 al	 proprio
rappresentante;	ma	il	 loro	rappresentante	aveva	 la	 libertà	di	 resistere	a	un	altro
popolo	o	di	aggredirlo.	Ai	giorni	nostri,	sulle	torri	della	città	di	Lucca,	è	scritta	a
grandi	 caratteri	 la	 parola	LIBERTAS;	 ciononostante	 nessuno	può	 inferirne	 che
un	individuo	goda	qui	di	maggior	libertà,	o	esenzione	dal	servire	lo	Stato,	che	a
Costantinopoli.	Che	uno	Stato	sia	monarchico	o	popolare,	la	libertà	è	sempre	la
stessa.

Sennonché	è	molto	facile	essere	ingannati	dallo	specioso	nome	di	 libertà	e,
mancando	del	giudizio	necessario	a	distinguere,	scambiare	per	eredità	privata	e
diritto	di	nascita	quello	che	è	esclusivamente	un	diritto	dello	Stato	(12).	Se,	poi,
lo	 stesso	errore	viene	confermato	dall'autorità	di	uomini	che	godono	di	grande
reputazione	per	i	loro	scritti	su	questa	materia,	non	desta	meraviglia	che	produca
sedizione	 e	 sovvertimento	 del	 governo.	 In	 queste	 parti	 occidentali	 del	mondo,
per	nostra	 formazione,	mutuiamo	 le	opinioni	concernenti	 l'istituzione	e	 i	diritti
degli	 Stati	 da	 Aristotele,	 da	 Cicerone	 e	 da	 altri	 autori,	 greci	 e	 romani,	 che,
vivendo	 sotto	Stati	 popolari,	 non	derivavano	quei	 diritti	 dai	 princìpi	 di	 natura,
ma	li	trascrivevano	nei	loro	libri	basandosi	sulla	pratica	dei	loro	Stati	che	erano



popolari;	 come	 i	 grammatici	 descrivono	 le	 regole	 della	 lingua	 basandosi	 sulla
pratica	del	 tempo,	o	 le	 regole	della	poesia	basandosi	 sui	 poemi	di	Omero	 e	di
Virgilio.	Agli	Ateniesi	 (per	distoglierli	dal	desiderio	di	mutare	 il	 loro	governo)
veniva	 insegnato	che	 loro	erano	uomini	 liberi	mentre	 tutti	coloro	che	vivevano
sotto	una	monarchia	erano	schiavi;	fu	per	questo	motivo	che	Aristotele,	nella	sua
"Politica"	 (lib.	 6,	 cap.	 2),	 scrisse	 che	 «si	 suppone	 che	 la	 [libertà]	 sia	 nella
democrazia,	 giacché	 si	 sostiene	 comunemente	 che	 nessuno	 sia	 libero	 in	 alcun
altro	governo».	Come	Aristotele,	anche	Cicerone	e	altri	scrittori	hanno	fondato
la	 loro	 dottrina	 civile	 sulle	 opinioni	 dei	 Romani,	 ai	 quali	 venne	 insegnato	 a
odiare	la	monarchia,	dapprima,	da	coloro	che	avendo	deposto	il	loro	sovrano	si
erano	spartiti	 la	 sovranità	di	Roma,	e,	dopo,	dai	 loro	 successori.	A	causa	della
lettura	 di	 questi	 autori	 greci	 e	 latini,	 gli	 uomini	 fin	 dalla	 loro	 infanzia
acquisiscono	un	abito	[mentale]	che	(sotto	la	falsa	apparenza	di	[abito	di]	libertà)
favorisce	 le	 sedizioni	 e	 l'arbitraria	 e	 impudente	 censura	 delle	 azioni	 dei	 loro
sovrani	 e,	 di	 nuovo,	 la	 censura	 dei	 censori;	 con	 [l'effetto	 di	 produrre]	 un	 sì
grande	spargimento	di	sangue	che	credo	di	poter	sinceramente	dire	che	niente	fu
mai	 pagato	 tanto	 a	 caro	 prezzo,	 quanto	 queste	 parti	 occidentali	 [del	 mondo]
hanno	pagato	l'apprendimento	delle	lingue	greca	e	latina.

Per	venire,	ora,	agli	elementi	(13)	della	vera	libertà	di	un	suddito,	vale	a	dire
a	quali	siano	le	cose	che,	sebbene	comandate	dal	sovrano,	egli	può,	nondimeno,
rifiutarsi	di	fare	senza	[compiere]	ingiustizia,	dobbiamo	considerare	quali	diritti
trasferiamo	quando	facciamo	lo	Stato;	ovvero	(che	è	lo	stesso)	di	quale	libertà	ci
priviamo	 quando	 riconosciamo	 come	 nostre	 (senza	 eccezione)	 tutte	 le	 azioni
dell'uomo	o	dell'assemblea	che	facciamo	nostro	sovrano.	Infatti	è	sull'atto	della
nostra	sottomissione	che	poggia

no	 sia	 la	 nostra	 "obbligazione"	 sia	 la	 nostra	 "libertà",	 ed	 è	 quindi	 con
argomenti	 tratti	da	questo	atto	che	esse	vanno	dedotte,	poiché,	essendo	tutti	gli
uomini	 egualmente	 liberi	 per	 natura,	 non	 c'è	 obbligazione	 cui	 qualcuno	 possa
essere	soggetto	che	non	sorga	da	un	atto	che	egli	stesso	ha	compiuto	(14).	Ora,
poiché	tali	argomenti	vanno	ricavati	o	dalle	parole	esplicitamente	pronunciate	-
autorizzo	tutte	le	sue	azioni	-	o	dall'intenzione	di	colui	che	si	sottomette	al	potere
del	sovrano	(intenzione	che	va	compresa	a	partire	dal	fine	per	il	quale	quegli	si
sottomette),	 ne	 consegue	 che	 l'obbligazione	 e	 la	 libertà	 del	 suddito	 vanno
derivate	o	da	quelle	 parole	 (o	 altre	 equivalenti)	 oppure	dal	 fine	dell'istituzione
della	 sovranità,	 che	 è	 la	 pace	 dei	 sudditi	 fra	 loro	 e	 la	 loro	 difesa	 dal	 nemico
comune.

Pertanto,	anzitutto,	dato	che	la	sovranità	per	 istituzione	sussiste	 in	virtù	del
patto	di	 ciascuno	con	ciascun	altro,	 e	 la	 sovranità	per	acquisizione	 in	virtù	dei
patti	dei	vinti	coi	vincitore	o	dei	figli	col	genitore,	è	chiaro	che	ogni	suddito	ha



libertà	in	tutte	quelle	cose	il	diritto	alle	quali	non	può	essere	ceduto	per	patto.	Ho
mostrato	 sopra,	 nel	 Cap.	 14,	 che	 i	 patti	 [che	 implicano	 la	 promessa]	 di	 non
difendere	il	proprio	corpo	sono	nulli.	Pertanto:

se	 il	 sovrano	 comanda	 a	 un	 uomo	 (ancorché	 giustamente	 condannato)	 di
uccidersi,	ferirsi	o	mutilarsi,	o	di	non	resistere	a	chi	lo	aggredisce,	o	di	astenersi
dall'uso	di	 cibo,	 aria,	medicine	o	qualsiasi	 altra	 cosa	 senza	 la	 quale	non	possa
vivere,	quest'uomo	ha	nondimeno	la	libertà	di	disubbidire;

se	 un	 uomo	 viene	 interrogato	 dal	 sovrano	 -	 o	 in	 base	 all'autorità	 da
quest'ultimo	 concessa	 -	 riguardo	 a	 un	 crimine	 da	 lui	 stesso	 compiuto,	 non	 è
vincolato	 (a	 meno	 che	 non	 gli	 sia	 stato	 assicurato	 il	 perdono)	 a	 confessare,
poiché	nessuno	(come	ho	mostrato	nel	medesimo	capitolo)	può	essere	obbligato
per	patto	ad	accusare	se	stesso.

D'altronde,	 il	 consenso	 di	 un	 suddito	 al	 potere	 sovrano	 è	 contenuto	 nelle
seguenti	parole:	"Io	autorizzo,	o	mi	addosso	(15)	tutte	le	sue	azioni";	parole	che
non	 contengono	 affatto	 alcuna	 restrizione	 della	 sua	 libertà	 naturale.	 Infatti,
concedendogli	di	"uccidermi"	non	mi	vincolo	a	uccidermi	se	me	lo	chiede.	Una
cosa	 è	 dire	 "Uccidi	 me	 o	 un	 mio	 concittadino,	 se	 ti	 piace";	 altra	 cosa	 è	 dire
"Ucciderò	me	 stesso	 o	 un	mio	 concittadino".	 Ne	 segue,	 allora,	 che	 nessuno	 è
vincolato	dalle	sole	parole	(16)	a	uccidere	se	stesso	o	un	altro;	di	conseguenza,
l'obbligo,	che	può	qualche	volta	sussistere,	di	eseguire,	per	ordine	del	sovrano,
un	 compito	 pericoloso	 o	 disonorevole,	 non	 dipende	 dalle	 parole	 della	 nostra
sottomissione,	ma	dall'intenzione;	la	quale	non	può	che	essere	intesa	(17)	in	base
al	fine	che	sottostà	alla	sottomissione	stessa.	Sicché,	quando	il	nostro	rifiuto	di
obbedire	vanifica	il	fine	per	il	quale	è	stata	istituita	(18)	la	sovranità,	allora	non
c'è	alcuna	libertà	di	rifiutare	[l'obbedienza],	in	caso	contrario	[questa	libertà]	c'è.

Sulla	base	di	 tutto	ciò,	un	uomo,	cui	venga	comandato	di	combattere	come
soldato	contro	il	nemico	-	fermo	restando	che	(19)	il	sovrano	possiede	un	diritto
sufficiente	a	punire	con	 la	morte	 il	 suo	 rifiuto	 -	può	nondimeno,	 in	molti	 casi,
rifiutarsi	 senza	 ingiustizia;	 come	quando	pone	 al	 proprio	posto	un	 soldato	non
meno	idoneo,	giacché	in	questo	caso	egli	non	diserta	dal	servizio	dello	Stato.

Concessioni	sono	inoltre	da	fare,	a	causa	della	[loro]	pavidità	costituzionale
(20),	non	soltanto	alle	donne	(dalle	quali	non	ci	si	aspetta	[l'adempimento	di]	un
dovere	così	pericoloso)	ma	anche	agli	uomini	dal	coraggio	 femmineo.	Quando
gli	eserciti	combattono,	da	una	parte	o	da	entrambe	le	parti	ci	sono	casi	di	fuga;
ciononostante,	questo	comportamento,	quando	è	dettato	non	da	tradimento	ma	da
paura,	 è	 ritenuto	 non	 ingiusto	 ma	 disonorevole.	 Per	 la	 medesima	 ragione,
l'evitare	 la	 battaglia	 non	 costituisce	 ingiustizia	ma	 codardia.	Ma	 chi	 si	 arruola
come	 soldato,	 o	 prende	 il	 soldo	 in	 anticipo,	 perde	 la	 scusa	 di	 una	 natura
timorosa,	 ed	 è	 obbligato	 non	 solo	 ad	 andare	 in	 battaglia,	 ma	 anche	 a	 non



ritirarsene	 senza	 il	 permesso	 del	 suo	 capitano.	 E	 quando	 la	 difesa	 dello	 Stato
richieda	l'aiuto	simultaneo	di	tutti	coloro	che	sono	abili	a	portare	le	armi,	ognuno
è	obbligato,	poiché,	altrimenti,	l'istituzione	dello	Stato	-	non	avendo	essi	l'intento
o	il	coraggio	di	preservarlo	-	sarebbe	vana.

Di	resistere	alla	spada	dello	Stato	in	difesa	di	un	altro,	colpevole	o	innocente
che	 sia,	 nessuno	ha	 libertà,	 poiché	questa	 libertà	 toglie	 al	 sovrano	 i	mezzi	 per
proteggerci,	ed	è	perciò	distruttiva	dell'essenza	stessa	del	governo.	Ma,	nel	caso
in	 cui	 un	 gran	 numero	 di	 uomini	 abbiano	 insieme	 già	 opposto	 resistenza	 al
potere	 sovrano,	 compiendo	 ingiustizia,	 o	 commesso	 un	 delitto	 capitale	 per	 il
quale	ciascuno	di	loro	si	aspetta	la	morte,	non	hanno	allora	la	libertà	di	unirsi	e
di	prestarsi	mutua	assistenza	e	difesa?	L'hanno	certamente,	poiché	non	fanno	che
difendere	 le	 loro	 vite;	 cosa	 che	 il	 colpevole	 può	 fare	 altrettanto	 [lecitamente]
dell'innocente.	 Ingiustizia,	 invero,	 c'era	 nella	 prima	 infrazione	del	 loro	 dovere;
ma	 il	 loro	 successivo	 ricorrere	 alle	 armi,	 ancorché	 per	 difendere	 quello	 che
hanno	fatto,	non	costituisce	un	nuovo	atto	di	ingiustizia	e,	se	ha	il	solo	scopo	di
difendere	le	loro	persone,	non	è	per	nulla	ingiusto.	Tuttavia	l'offerta	di	perdono
toglie,	 a	 coloro	 ai	 quali	 è	 proposta,	 la	 scusante	 dell'autodifesa	 (21)	 e	 rende
illegittima	la	loro	persistenza	nell'assistere	o	difendere	gli	altri.

Quanto	alle	altre	libertà,	esse	dipendono	dal	silenzio	della	legge.	Nei	casi	in
cui	 il	 sovrano	non	ha	prescritto	alcuna	norma,	 il	 suddito	ha	 la	 libertà	di	 fare	o
non	 fare,	 a	 sua	 discrezione.	 Perciò	 questa	 libertà	 è	maggiore	 in	 certi	 luoghi	 e
minore	in	certi	altri;	maggiore	in	certi	tempi	e	minore	in	certi	altri,	secondo	che
riterranno	più	conveniente	coloro	che	detengono	la	sovranità.	Così,	ad	esempio,
ci	fu	un	tempo	in	cui	in	Inghilterra	un	uomo	poteva	entrare	nel	proprio	terreno
con	la	forza,	per	toglierne	il	possesso	a	chi	lo	deteneva	ingiustamente.	In	tempi
successivi,	 però,	 questa	 libertà	 di	 accesso	 forzoso	 fu	 tolta	 da	 uno	 statuto	 fatto
(dal	 re)	 in	Parlamento	 (23).	 In	 certe	 zone	del	mondo	gli	 uomini	 sono	 liberi	 di
avere	molte	mogli;	in	altre,	tale	libertà	non	è	concessa.

Se	un	suddito	ha	col	proprio	sovrano	una	controversia	per	un	debito,	o	per	un
diritto	 di	 possesso	 di	 terre	 o	 beni,	 o	 in	merito	 a	 un	 servizio	 a	 lui	 richiesto,	 o
[anche]	 in	merito	 a	 una	pena	 corporea	 o	 pecuniaria,	 [e	 se	 la	 contestazione	del
suddito	 è]	 fondata	 su	 una	 legge	 vigente	 (24),	 allora	 questi,	 per	 difendere	 il
proprio	 diritto,	 ha	 la	 medesima	 libertà	 di	 intentare	 causa	 che	 avrebbe	 nei
confronti	 di	 un	 [altro]	 suddito	 e	 dinanzi	 a	 quei	 giudici	 che	 sono	 incaricati	 dal
sovrano.	 Infatti,	 dato	 che	 il	 sovrano	 avanza	 la	 propria	 pretesa	 in	 forza	 di	 una
legge	vigente	 (25)	 e	non	 in	virtù	del	proprio	potere,	 con	ciò	 stesso	dichiara	di
non	 pretendere	 di	 più	 di	 quanto	 risulti	 che	 sia	 dovuto	 in	 base	 a	 quella	 legge.
L'intentare	 causa	 non	 è	 pertanto	 contrario	 alla	 volontà	 del	 sovrano	 e,	 di
conseguenza,	il	suddito	ha	la	libertà	di	esigere	l'esame	della	propria	causa	(26)	e



una	 sentenza	 conforme	 a	 quella	 legge.	 Ma	 se	 [il	 sovrano]	 pretende	 o	 prende
qualcosa	 facendo	 appello	 al	 proprio	 potere,	 in	 questo	 caso	 non	 c'è	 luogo	 ad
alcuna	azione	legale,	poiché	tutto	ciò	che	da	lui	è	fatto	in	virtù	del	suo	potere	è
fatto	 con	 l'autorizzazione	 di	 ogni	 suddito	 (27)	 e,	 di	 conseguenza,	 chi	 intenta
un'azione	contro	il	sovrano,	la	intenta	contro	se	stesso.

Se	un	monarca	(o	un'assemblea	sovrana)	concede	a	tutti	o	ad	alcuni	sudditi
una	libertà,	sussistendo	la	quale	egli	è	messo	nell'impossibilità	di	provvedere	alla
loro	 sicurezza,	 allora	 questa	 concessione	 è	 nulla;	 a	 meno	 che	 il	 sovrano	 in
maniera	esplicita	non	rinunci	alla	sovranità	o	la	trasferisca	a	un	altro.	In	realtà,
dal	fatto	che	egli,	apertamente	e	con	parole	esplicite,	avrebbe	potuto	rinunciare
ad	essa	o	trasferirla	(se	questa	fosse	stata	la	sua	volontà),	e	che	non	l'abbia	fatto,
si	 deve	 intendere	 che	 questa	 non	 era	 la	 sua	 volontà	 ma	 che	 la	 concessione
derivava	 dall'ignoranza	 dell'incompatibilità	 fra	 tale	 libertà	 e	 potere	 sovrano.
Perciò	 egli	 mantiene	 ancora	 la	 sovranità	 e,	 conseguentemente,	 tutti	 i	 poteri
necessari	 ad	 esercitarla,	 quali	 il	 potere	 di	 guerra	 e	 di	 pace,	 di	 giudicatura,	 di
nomina	 dei	 funzionari	 e	 dei	 consiglieri,	 di	 imposizione	 delle	 tasse,	 e	 gli	 altri
poteri	elencati	nel	Cap.	18.

L'obbligazione	dei	sudditi	verso	il	sovrano	è	intesa	durare	fintantoché	-	e	non
più	di	quanto	-	dura	il	potere	con	cui	quegli	è	in	grado	di	proteggerli.	Per	nessun
patto,	 infatti,	 si	può	abbandonare	 il	diritto	che	gli	uomini	hanno,	per	natura,	di
proteggere	se	stessi	quando	nessun	altro	può	proteggerli.	La	sovranità	è	l'anima
dello	Stato	e,	una	volta	separata	dal	corpo,	 le	membra	non	ricevono	più	 il	 loro
movimento	da	essa.	 Il	 fine	dell'obbedienza	è	 la	protezione;	 e	 ad	essa	 la	natura
indirizza	 l'obbedienza	e	 lo	 sforzo	di	conservarla	dell'uomo,	dovunque	questi	 la
veda	-	nella	propria	spada	o	 in	quella	di	un	altro.	E	sebbene	la	sovranità,	nelle
intenzioni	 di	 coloro	 che	 la	 istituiscono,	 sia	 immortale,	 tuttavia,	 per	 sua	 natura
non	solo	è	soggetta	a	morte	violenta	a	causa	di	guerra	contro	nemici	esterni	(28),
ma	 anche	 reca	 in	 sé,	 fin	 dalla	 stessa	 istituzione,	 a	 causa	 dell'ignoranza	 e	 delle
passioni,	i	molti	semi	della	mortalità	naturale	generati	dalla	discordia	intestina.

Se	un	suddito	viene	fatto	prigioniero	in	guerra,	oppure	la	sua	persona	o	i	suoi
mezzi	 di	 sostentamento	 si	 trovano	 alla	 mercé	 del	 nemico	 (29),	 laddove	 gli
vengano	 donate	 la	 vita	 e	 la	 libertà	 del	 corpo	 a	 condizione	 che	 si	 assoggetti	 al
vincitore	(30),	ha	la	libertà	di	accettare	questa	condizione	e,	avendola	accettata,
diviene	suddito	di	colui	che	 l'ha	preso,	poiché	non	aveva	nessun	altro	modo	di
conservare	se	stesso.	Identico	è	il	caso	di	chi	è	detenuto	nelle	stesse	condizioni
in	un	paese	straniero.	Ma	se	un	uomo	è	tenuto	in	prigione	o	in	vincoli,	o	non	gli
è	concessa,	per	mancanza	di	fiducia,	la	libertà	del	suo	corpo	(31),	allora	non	si
può	intendere	che	sia	tenuto	per	patto	alla	soggezione:	pertanto	può	fuggire,	se	è
in	grado	di	farlo,	con	qualsiasi	mezzo.



Se	un	monarca	 rinuncia	alla	 sovranità	 sia	per	 sé	 sia	per	 i	 suoi	eredi,	 i	 suoi
sudditi	ritornano	nell'assoluta	libertà	di	natura	poiché,	per	quanto	la	natura	possa
indicare	chi	siano	 i	suoi	figli	e	 i	suoi	parenti	più	prossimi,	dipende	nondimeno
dalla	sua	volontà	chi	debba	essere	suo	erede	(come	è	stato	detto	nel	precedente
capitolo).	 Se,	 quindi,	 egli	 non	 vorrà	 avere	 alcun	 erede,	 non	 ci	 sarà	 alcuna
sovranità	 né	 alcuna	 soggezione.	 Identico	 è	 il	 caso	 quando	 egli	 muoia	 senza
parenti	che	siano	noti	e	senza	aver	proclamato	l'erede.	Allora,	infatti,	non	v'è	né
alcun	 erede	 che	 possa	 essere	 conosciuto,	 né,	 conseguentemente,	 alcuna
soggezione	che	possa	essere	dovuta.

Se	il	sovrano	condanna	all'esilio	un	suo	suddito,	questi,	finché	dura	il	bando,
non	è	suo	suddito,	mentre	rimane	comunque	tale	chi	venga	inviato	in	missione
[all'estero]	 o	 abbia	 avuto	 licenza	 di	 viaggiare	 -	 ciò,	 tuttavia,	 per	 contratto	 fra
sovrani	e	non	in	virtù	del	patto	di	soggezione.	Infatti	chiunque	entri	nei	domini
di	un	altro	[sovrano]	è	soggetto	a	tutte	le	leggi	di	quest'ultimo,	a	meno	che	non
goda	di	un	privilegio	grazie	all'amicizia	dei	sovrani	o	a	una	licenza	speciale.

Se	 un	 sovrano	 sottomesso	 in	 guerra	 si	 assoggetta	 al	 vincitore	 (32),	 i	 suoi
sudditi	 sono	 sciolti	 dalla	 loro	 precedente	 obbligazione	 e	 divengono	 obbligati
verso	 il	 vincitore.	 Ma	 se	 quegli	 viene	 tenuto	 prigioniero	 o	 non	 dispone	 della
libertà	 del	 proprio	 corpo,	 non	 si	 intende	 che	 abbia	 consegnato	 il	 diritto	 di
sovranità	 e,	 pertanto,	 i	 suoi	 sudditi	 sono	 obbligati	 a	 prestare	 obbedienza	 ai
magistrati	 già	 insediati	 ed	 esercitanti	 il	 governo	 non	 in	 nome	 proprio,	 ma	 in
nome	 suo.	 Se,	 infatti,	 sussiste	 il	 suo	 diritto,	 la	 questione	 riguarda	 soltanto
l'amministrazione,	vale	a	dire	i	magistrati	e	i	funzionari;	e	se	egli	non	ha	più	la
possibilità	di	nominarne,	si	deve	supporre	che	approvi	quelli	che	egli	stesso	ha
precedentemente	nominato.

	
	



Capitolo	ventiduesimo.

«SISTEMI»	SOGGETTI,	POLITICI	E	PRIVATI.
	
	
Avendo	parlato	della	generazione,	della	forma	e	del	potere	dello	Stato,	sono

in	condizione	di	parlare	 successivamente	delle	 sue	parti.	Anzitutto	dei	 sistemi,
che	sono	paragonabili	alle	parti	analoghe	di	un	corpo	naturale,	ossia	ai	muscoli.
Con	SISTEMA	intendo	ogni	insieme	di	uomini	uniti	per	il	perseguimento	di	un
unico	 interesse,	o	di	un	unico	obiettivo.	Dei	 sistemi,	 alcuni	 sono	 regolari,	 altri
irregolari.	 "Regolari"	 sono	 quelli	 nei	 quali	 si	 costituisce	 un	 solo	 uomo,	 o
un'assemblea	 di	 uomini,	 a	 rappresentante	 di	 tutto	 l'insieme.	Tutti	 gli	 altri	 sono
"irregolari".

Dei	regolari,	alcuni	sono	assoluti	e	indipendenti,	non	soggetti	ad	altri	che	al
loro	rappresentante.	Tali	sono	soltanto	gli	Stati,	e	di	essi	ho	parlato	negli	ultimi
cinque	 capitoli	 che	 precedono	 questo.	 Gli	 altri	 sono	 dipendenti,	 vale	 a	 dire
subordinati	 a	 un	 qualche	 potere	 sovrano,	 a	 cui	 tutti,	 compreso	 il	 loro
rappresentante,	sono	soggetti.

Dei	sistemi	subordinati,	alcuni	sono	politici	e	altri	privati.	Politici	(altrimenti
detti	"Corpi	politici	e	persone	giuridiche")	(1)	sono	quelli	istituiti	per	autorità	del
potere	sovrano	dello	Stato.	Privati	sono	quelli	costituiti	dai	sudditi	fra	loro	stessi
o	 per	 autorità	 di	 uno	 straniero,	 poiché	 nessuna	 autorità	 derivata	 da	 un	 potere
estero	è	pubblica	all'interno	dei	domini	di	un	altro	[potere],	ma	privata.

Dei	 sistemi	 privati,	 alcuni	 sono	 legali,	 altri	 illegali.	 Legali	 sono	 quelli
permessi	dallo	Stato;	tutti	gli	altri	sono	illegali.	Sistemi	irregolari	sono	quelli	che
non	 hanno	 rappresentante	 e	 che	 perciò	 consistono	 soltanto	 in	 adunanze	 di
persone,	 che,	 se	 non	 proibite	 dallo	 Stato	 e	 non	 fatte	 con	 scopi	malvagi	 (come
l'affluenza	 delle	 persone	 ai	mercati,	 agli	 spettacoli,	 o	 con	 qualche	 altro	 scopo
innocuo),	sono	legali.

Ma	 quando	 l'intenzione	 è	 malvagia,	 o	 (nel	 caso	 in	 cui	 il	 numero	 sia
considerevole)	sconosciuta,	allora	sono	illegali.

Nei	Corpi	politici	il	potere	del	rappresentante	è	sempre	limitato,	e	ciò	che	ne
definisce	 i	 limiti	 è	 il	 potere	 sovrano.	 Il	 potere	 illimitato	 è,	 infatti,	 la	 sovranità
assoluta,	e	in	ogni	Stato	è	il	sovrano	il	rappresentante	assoluto	di	tutti	i	sudditi.
Perciò	nessun	altro	può	essere	 il	 rappresentante	di	una	parte	di	questi	ultimi	se



non	 nella	 misura	 in	 cui	 quegli	 glielo	 consentirà.	 Ora,	 consentire	 a	 un	 Corpo
politico	di	sudditi	di	avere	un	rappresentante	assoluto	in	tutti	i	loro	intenti	e	scopi
sarebbe	come	rinunciare	al	governo	di	altrettanta	parte	dello	Stato,	nonché	come
dividere	il	dominio,	compiendo	un	atto	contrario	alla	loro	pace	e	alla	loro	difesa,
che	il	sovrano	non	può	essere	inteso	fare	se	non	con	una	donazione	che	li	liberi
dalla	 loro	 soggezione	 in	modo	 chiaro	 e	 diretto	 (2).	 Implicazioni	 desumibili	 da
parole	non	sono,	infatti,	segni	della	sua	volontà	laddove	altre	implicazioni	sono
segni	del	contrario,	ma	piuttosto	segni	di	errore	e	di	 ingannevole	supposizione;
al	che	tutto	il	genere	umano	è	troppo	corrivo.

Da	due	cose	va	 tratta	 la	 conoscenza	dei	 limiti	 del	potere	 che	viene	dato	 al
rappresentante	di	 un	Corpo	politico.	La	prima	è	 la	 concessione	 scritta	 (3)	 o	 le
lettere	del	sovrano;	la	seconda	è	la	legge	dello	Stato.

Infatti,	sebbene	nell'istituzione	o	nell'acquisizione	di	uno	Stato	indipendente
non	c'è	bisogno	di	alcuno	scritto,	poiché	 il	potere	del	 rappresentante	non	ha	 in
questo	 caso	 altri	 limiti	 se	 non	 quelli	 indicati	 dalla	 non	 scritta	 legge	 di	 natura,
nondimeno,	nei	Corpi	 subordinati	 le	 limitazioni	necessarie	 -	 concernenti	 i	 loro
obiettivi,	tempi	e	luoghi	-	sono	talmente	varie	da	non	potersi	ricordare,	e	neppure
prenderne	conoscenza,	senza	lettere	se	queste	lettere	non	sono	patenti,	sì	da	poter
essere	 lette,	 nonché	munite	 di	 sigillo	 ovvero	 autenticate	 da	 sigilli	 o	 altri	 segni
permanenti	dell'autorità	sovrana.

E	 poiché	 tale	 limitazione	 non	 è	 sempre	 facile,	 o	 forse	 non	 è	 possibile	 da
delineare	dettagliatamente	per	 iscritto,	 sono	 le	 leggi	 ordinarie,	 comuni	 a	 tutti	 i
sudditi,	 che	 devono	 determinare	 ciò	 che	 il	 rappresentante	 può	 fare
legittimamente	in	tutti	i	casi	nei	quali	le	lettere	stesse	sono	silenti.

Pertanto,	se	in	un	Corpo	politico	il	rappresentante	è	un	uomo	solo,	qualsiasi
cosa	 egli	 faccia	 che	 non	 sia	 autorizzata	 né	 nelle	 sue	 lettere	 né	 dalle	 leggi,
[ancorché	la	faccia]	nelle	vesti	di	persona	del	Corpo,	è	un	suo	proprio	atto	e	non
un	atto	del	Corpo,	né	di	alcun	altro	membro	eccetto	lui	stesso.	[E	ciò]	per	il	fatto
che	 fuori	 dei	 limiti	 indicati	 dalle	 sue	 lettere	 o	 dalle	 leggi	 egli	 non	 rappresenta
nessun	 altro	 che	 se	 stesso.	Ma	 quello	 che	 fa	 in	 conformità	 a	 queste	 è	 atto	 di
ognuno:	 infatti	 ognuno	 è	 autore	 dell'atto	 del	 sovrano,	 rappresentandolo	 questi
illimitatamente.	Ora,	l'atto	di	colui	che	non	si	discosta	dalle	lettere	del	sovrano	è
atto	del	sovrano,	e	di	conseguenza	ne	è	autore	ogni	membro	del	Corpo.

Ma,	quando	il	rappresentante	sia	un'assemblea,	tutto	ciò	che	essa	decreterà	al
di	 fuori	 dell'autorizzazione	 delle	 proprie	 lettere,	 o	 delle	 leggi,	 è	 atto	 sia
dell'assemblea,	o	Corpo	politico,	sia	di	ciascuno	di	coloro	col	cui	voto	il	decreto
fu	fatto,	ma	non	di	tutti	coloro	che	erano	presenti	ma	votarono	contro	e	neppure
degli	 assenti,	 a	 meno	 che	 questi	 non	 abbiano	 votato	 per	 procura.	 E'	 atto
dell'assemblea	in	quanto	votato	dalla	maggioranza	e,	se	è	un	crimine,	l'assemblea



può	 essere	 punita	 nella	 misura	 in	 cui	 è	 suscettibile	 di	 pena;	 così	 può	 essere
punita	 con	 lo	 scioglimento	o	 con	 la	privazione	delle	 sue	 lettere	 (pena	 che,	per
Corpi	artificiali	e	 fittizi	come	questi,	è	capitale),	o	anche	(se	 l'assemblea	ha	un
fondo	comune,	in	cui	però	nessuno	dei	membri	innocenti	ha	proprietà)	con	una
multa	 pecuniaria.	 Infatti	 la	 natura	 rende	 esenti	 tutti	 i	 Corpi	 politici	 da	 pene
corporali;	 peraltro,	 coloro	 che	 non	 hanno	 dato	 il	 loro	 voto	 sono
conseguentemente	 innocenti	poiché	 l'assemblea	non	può	 rappresentare	nessuno
in	cose	non	autorizzate	dalle	proprie	 lettere,	 sicché	essi	non	sono	coinvolti	nei
suoi	voti.

Se,	 risiedendo	 la	 persona	 del	 Corpo	 politico	 (4)	 in	 un	 solo	 uomo,	 questi
prende	 denaro	 in	 prestito	 da	 un	 estraneo,	 ossia	 da	 uno	 che	 non	 fa	 parte	 del
medesimo	Corpo	(non	occorre,	infatti,	che	siano	le	lettere	a	limitare	il	prendere
prestiti,	essendo	ciò	lasciato	alla	spontanea	inclinazione	degli	uomini	a	limitarne
le	concessioni),	il	debito	è	del	rappresentante.	Infatti,	se	egli	ricevesse	dalle	sue
lettere	 l'autorità	 di	 far	 pagare	 ai	 membri	 quello	 che	 prende	 in	 prestito,	 allora
avrebbe	 necessariamente	 la	 sovranità	 su	 di	 loro	 e,	 pertanto,	 la	 concessione
sarebbe	 nulla	 in	 quanto	 frutto	 di	 errore	 (cui	 comunemente	 soggiace	 la	 natura
umana)	e	non	costituirebbe	un	segno	sufficiente	della	volontà	del	cedente	(5);	se,
invece,	 è	 dichiarata	 dal	 rappresentante	 medesimo,	 allora	 questi	 è	 il
rappresentante	 sovrano	 e	 non	 rientra	 nella	 questione	 presente	 che	 riguarda
soltanto	 i	 Corpi	 subordinati.	 Nessun	membro	 pertanto	 è	 obbligato	 a	 pagare	 il
debito	 così	 contratto	 se	 non	 il	 rappresentante	 stesso,	 poiché	 chi	 l'ha	 concesso,
che	 è	 estraneo	 alle	 lettere	 e	 alla	 qualifica	 del	Corpo,	 considera	 propri	 debitori
soltanto	 quelli	 che	 si	 sono	 impegnati,	 e	 [in	 questo	 caso],	 dal	 momento	 che	 il
rappresentante	può	impegnare	se	stesso	e	nessun	altro,	 ritiene	debitore	soltanto
costui,	il	quale	è	perciò	tenuto	a	pagarlo	col	fondo	comune	(se	ce	n'è	uno)	o	(in
mancanza)	con	mezzi	propri.

Il	caso	non	muta	se	quegli	si	viene	a	trovare	in	debito	a	causa	di	un	contratto
o	di	una	multa.

Ma	quando	il	rappresentante	è	un'assemblea	e	il	debito	è	con	un	estraneo,	del
debito	 sono	 responsabili	 tutti	 quelli,	 e	 solamente	 quelli,	 che	 diedero	 voto
favorevole	alla	richiesta	del	prestito	o	al	contratto	con	cui	si	assumeva	l'obbligo
o	all'iniziativa	per	la	quale	era	stata	imposta	la	multa.	E	la	ragione	è	che	ognuno
di	 essi	 col	 proprio	 voto	 ha	 impegnato	 se	 stesso	 al	 pagamento,	 giacché	 chi	 è
autore	 della	 richiesta	 del	 prestito	 è	 obbligato	 al	 pagamento	 anche	 dell'intero
debito,	 restando	 salvo	 che	 quando	 qualcuno	 l'abbia	 pagato	 egli	 è	 sciolto
dall'onere.

Ma	se	il	debito	è	con	un	appartenente	all'assemblea,	l'assemblea	è	obbligata
al	 pagamento	 soltanto	 col	 fondo	 comune	 (se	 ne	 ha	 uno),	 poiché,	 avendo	 il



creditore	 libertà	 di	 voto,	 se	 vota	 a	 favore	 della	 richiesta	 del	 prestito,	 ne	 vota
anche	la	restituzione;	se,	d'altra	parte,	vota	contro	la	richiesta	del	prestito,	o	se	è
assente,	nondimeno,	poiché	col	concedere	il	prestito	egli	esprime	[per	ciò	stesso]
un	 voto	 favorevole	 alla	 richiesta	 del	 medesimo,	 smentisce	 il	 proprio	 voto
precedente	ed	è	obbligato	dall'ultimo;	diviene,	così,	sia	debitore	sia	creditore	e,
per	conseguenza,	non	può	pretendere	il	pagamento	da	alcun	singolo,	ma	soltanto
dalla	 tesoreria	 comune.	 E,	 nel	 caso	 di	 insolvenza	 di	 quest'ultima,	 non	 può
ricorrere	né	rimostrare	se	non	contro	se	stesso,	che,	essendo	al	corrente	degli	atti
dell'assemblea	e	dei	suoi	mezzi	finanziari,	ciononostante	ha	prestato	per	follia	il
proprio	denaro	senza	esservi	costretto.

Da	 ciò	 risulta	 chiaramente	 che,	 nei	 Corpi	 politici	 subordinati	 e	 soggetti	 al
potere	sovrano,	talvolta	è	non	solo	lecito	ma	anche	vantaggioso	che	un	individuo
faccia	aperta	opposizione	contro	i	decreti	dell'assemblea	rappresentante,	e	che	si
preoccupi	che	il	proprio	dissenso	venga	registrato	o	che	se	ne	prenda	atto,	poiché
altrimenti	 può	 essere	 obbligato	 a	 pagare	 debiti	 contratti	 da	 altri	 e	 divenire
corresponsabile	di	crimini	commessi	da	altri.	Per	contro	in	un'assemblea	sovrana
questa	 libertà	 è	 tolta,	 sia	 perché	 chi	 si	 oppone	 in	 questo	 caso	 contesta	 la
sovranità,	sia	anche	perché	tutto	ciò	che	è	comandato	dal	potere	sovrano	è,	per
quel	che	riguarda	il	suddito	(ancorché	non	sempre	agli	occhi	di	Dio),	giustificato
dal	comando	stesso,	dato	che	autore	di	tale	comando	è	ogni	suddito.

La	varietà	dei	Corpi	politici	è	quasi	infinita;	essi,	infatti,	si	distinguono	non
solo	in	base	ai	diversi	affari	-	caratterizzati	da	un'indicibile	varietà	-	per	i	quali
vengono	costituiti,	ma	anche	in	base	ai	tempi,	ai	luoghi,	ai	numeri,	cose	soggette
a	molte	 limitazioni.	 Quanto	 agli	 affari,	 alcuni	 sono	 destinati	 al	 governo;	 ne	 è
anzitutto	un	esempio	il	caso	in	cui	il	governo	di	una	provincia	sia	demandato	a
un'assemblea	 nella	 quale	 tutte	 le	 risoluzioni	 dipendono	 dal	 voto	 della
maggioranza.	 Allora	 questa	 assemblea	 è	 un	 Corpo	 politico,	 e	 il	 suo	 potere	 è
limitato	dal	mandato.	Questa	parola,	provincia,	denota	un'incombenza,	o	cura	di
un	 affare,	 che,	 colui	 cui	 quell'affare	 appartiene,	 demanda	 a	 un	 altro	 perché	 vi
provveda	per	-	e	sotto	di	-	lui.	Sicché,	quando	in	uno	Stato	ci	sono	diversi	Paesi,
che	 hanno	 l'uno	 rispetto	 all'altro	 leggi	 distinte,	 o	 che	 sono	 assai	 distanti	 nello
spazio,	essendo	 l'amministrazione	del	governo	demandata	a	diverse	persone,	 si
chiamano	province	quei	Paesi	 nei	 quali	 il	 sovrano	non	 risiede	ma	governa	per
mandato.	Ci	sono,	tuttavia,	pochi	esempi	di	governo	di	una	provincia	per	mezzo
di	 un'assemblea	 residente	 nella	 provincia	 stessa.	 I	 Romani,	 che	 avevano	 la
sovranità	 di	 molte	 province,	 tuttavia	 le	 governavano	 sempre	 per	 mezzo	 di
governatori	e	pretori	e	non	di	assemblee,	come	[invece]	governavano	la	città	di
Roma	e	i	territori	adiacenti.	In	maniera	analoga,	quando	vi	furono	colonie	inviate
dall'Inghilterra	a	insediarsi	in	Virginia	e	nelle	Isole	Bermude,	benché	il	governo



di	esse	[con	sede]	qui	[in	Inghilterra]	fosse	demandato	ad	assemblee	in	Londra,
tuttavia	 queste	 assemblee	 non	 demandarono	 mai	 il	 governo	 sotto	 di	 sé	 ad
assemblee	 [con	 sede]	 là	 [nelle	 colonie];	ma	 inviarono	un	unico	governatore	 in
ogni	 insediamento.	 Sebbene,	 infatti,	 tutti	 gli	 uomini,	 dove	 possono	 essere
presenti,	 desiderino	 per	 natura	 partecipare	 al	 governo,	 tuttavia,	 sono	 anche
inclini,	 dove	 non	 possono	 essere	 presenti,	 a	 demandare	 il	 governo	 dei	 loro
interessi	comuni	a	una	 forma	di	governo	piuttosto	monarchica	che	popolare.	 Il
che	 appare	 chiaro	 dal	 comportamento	 di	 quegli	 uomini	 che	 hanno	 grandi
proprietà	private,	i	quali,	quando	non	sono	disposti	a	prendersi	pena	di	curare	gli
affari	 che	appartengono	 loro,	preferiscono	 fidarsi	piuttosto	di	un	 solo	 servitore
che	di	 un'assemblea	di	 amici	 o	di	 servitori.	Ma,	 come	che	 stiano	 le	 cose	nella
realtà,	 possiamo	 tuttavia	 supporre	 che	 il	 governo	 di	 una	 provincia	 o	 di	 una
colonia	sia	demandato	a	un'assemblea.	Quando	ciò	accade,	quello	che	a	questo
punto	ho	da	dire	è,	da	un	lato,	che	qualsiasi	debito	l'assemblea	abbia	contratto,	o
qualsiasi	atto	illecito	abbia	decretato,	è,	per	le	ragioni	prima	addotte,	solamente
l'atto	 di	 coloro	 che	 hanno	 dato	 il	 loro	 assenso	 e	 non	 di	 coloro	 che	 hanno
dissentito	 o	 che	 erano	 assenti.	 Dall'altro,	 che	 un'assemblea	 residente	 fuori	 dei
confini	 della	 colonia	 di	 cui	 ha	 il	 governo,	 dato	 che	 altrove	 non	 ha	 alcuna
giurisdizione	 né	 autorità,	 non	 può	 esercitare	 alcun	 potere	 in	 alcun	 luogo	 al	 di
fuori	della	colonia	stessa	sulle	persone	o	sui	beni	degli	appartenenti	alla	colonia,
[né]	espropriarli	per	debiti	o	altre	 inadempienze,	e	non	 le	 resta	che	ricorrere	ai
provvedimenti	che	la	legge	del	luogo	le	consente.	E	sebbene	l'assemblea	abbia	il
diritto	di	imporre	multe	ad	ogni	proprio	membro	che	infranga	le	leggi	che	essa
fa,	 non	 ha	 tuttavia	 alcun	 diritto	 di	 metterle	 in	 esecuzione	 fuori	 della	 colonia
stessa.	Ciò	che	s'è	detto	qui	dei	diritti	di	un'assemblea,	relativamente	al	governo
di	 una	 provincia	 o	 di	 una	 colonia,	 è	 applicabile	 anche	 a	 un'assemblea
relativamente	al	governo	di	una	città,	di	una	università,	di	un	collegio	(6),	di	una
chiesa,	 o	 relativamente	 a	 qualsiasi	 altro	 governo	 esercitato	 sulle	 persone	 degli
uomini.

Generalmente,	 poi,	 in	 tutti	 i	 Corpi	 politici,	 se	 un	 membro	 ritiene	 di	 aver
subito	 un	 torto	 dal	Corpo	medesimo,	 la	 cognizione	 della	 sua	 causa	 appartiene
non	al	Corpo	medesimo	ma	al	sovrano	e	a	coloro	che	il	sovrano	ha	investito	(7)
come	giudici	di	tali	cause,	o	che	abbia	ad	investire	per	quella	causa	particolare.
In	 questo	 caso,	 infatti,	 il	 Corpo	 nella	 sua	 totalità	 è	 parimenti	 suddito;
diversamente	stanno	invece	le	cose	se	si	tratta	di	un'assemblea	sovrana,	giacché
in	tal	caso,	se	non	è	giudice	il	sovrano	-	ancorché	in	una	causa	propria	-,	allora
non	ci	può	essere	affatto	nessun	giudice.

In	un	Corpo	politico	[creato]	per	un	ordinato	svolgimento	di	traffici	esteri,	il
rappresentante	più	opportuno	è	un'assemblea	di	 tutti	 i	membri;	vale	a	dire,	 tale



che	 ognuno	 che	 arrischia	 il	 proprio	 denaro	 possa	 essere	 presente	 a	 tutte	 le
deliberazioni	e	risoluzioni	del	Corpo,	se	la	voglia.	Come	prova	di	ciò,	dobbiamo
considerare	 il	 fine	per	 il	quale	gli	uomini	 che	 fanno	 i	mercanti,	 e	 che	possono
comprare	 e	 vendere,	 importare	 ed	 esportare	 le	 loro	 merci	 a	 discrezione,	 si
vincolano	nondimeno	in	una	corporazione.	E'	vero,	ci	sono	pochi	mercanti	che
possano	caricare	una	[intera]	nave	con	merci	comprate	in	patria,	per	esportarle,	o
con	 merci	 comprate	 all'estero,	 per	 trasportarle	 in	 patria;	 essi	 hanno	 pertanto
bisogno	di	unirsi	in	società	nelle	quali	ognuno	possa	o	partecipare	al	guadagno
nella	proporzione	del	proprio	rischio,	o	mantenere	le	proprie	merci	e	vendere	ciò
che	trasporta	o	importa	a	prezzi	che	ritiene	opportuni.	Ma	questo	non	è	un	Corpo
politico	perché	non	c'è	alcun	rappresentante	comune	che	li	obblighi	ad	altre	leggi
che	non	siano	quelle	comuni	a	tutti	i	sudditi.	Il	fine	di	unirsi	in	una	corporazione
è	di	 rendere	maggiore	 il	 loro	guadagno;	 il	che	si	 fa	 in	due	modi:	comprando	e
vendendo	 in	 esclusiva,	 sia	 in	 patria	 sia	 all'estero.	 Cosicché	 concedere	 a	 una
compagnia	 di	 mercanti	 di	 essere	 una	 corporazione	 o	 Corpo	 politico	 significa
concedere	loro	un	duplice	monopolio:	da	un	lato	di	essere	compratori	esclusivi,
dall'altro	 di	 essere	 venditori	 esclusivi.	 Infatti,	 quando	 c'è	 una	 compagnia	 con
carattere	di	 corporazione	per	un	particolare	Paese	 straniero,	 essa	 sola	 esporta	 i
prodotti	vendibili	in	quel	paese;	il	che	significa	comprare	in	esclusiva	in	patria	e
vendere	in	esclusiva	all'estero.	Infatti	in	patria	non	c'è	che	un	solo	compratore,	e
all'estero	soltanto	uno	che	vende;	 il	 che	 in	entrambi	 i	casi	è	vantaggioso	per	 il
mercante,	poiché	stando	così	le	cose	compra	in	patria	a	prezzi	più	bassi	e	vende
all'estero	 a	prezzi	più	 alti.	 Inoltre,	 all'estero	non	c'è	 che	un	 solo	 compratore	di
merci	straniere,	e	in	patria	soltanto	uno	che	le	vende;	ed	entrambi	i	casi	sono	di
nuovo	vantaggiosi	per	coloro	che	hanno	arrischiato	nell'impresa.

Questo	 doppio	monopolio	 è	 svantaggioso	 per	 le	 popolazioni	 di	 entrambi	 i
Paesi.	 Infatti,	 grazie	 all'esclusiva	 dell'esportazione,	 la	 compagnia	 stabilisce	 il
prezzo	 che	 vuole	 per	 i	 prodotti	 agricoli	 e	 i	 manufatti	 nazionali	 e,	 grazie
all'esclusiva	 dell'importazione,	 stabilisce	 il	 prezzo	 che	 vuole	 per	 i	 prodotti
stranieri	di	 cui	 la	popolazione	nazionale	ha	bisogno;	ed	entrambe	 le	cose	 sono
dannose	 per	 il	 popolo.	 Per	 converso,	 grazie	 all'esclusiva	 della	 vendita	 dei
prodotti	nazionali	all'estero,	e	all'esclusiva	dell'acquisto	dei	prodotti	stranieri	nel
luogo	 d'origine,	 la	 compagnia	 alza	 il	 prezzo	 dei	 primi	 e	 abbassa	 il	 prezzo	 dei
secondi,	a	svantaggio	del	Paese	straniero.	In	effetti,	la	merce	è	più	cara	dove	uno
solo	vende,	 e	più	 a	buon	mercato	dove	uno	 solo	 compra.	Siffatte	 corporazioni
non	sono	altro,	pertanto,	che	monopoli;	tuttavia	sarebbero	assai	vantaggiose	per
lo	Stato	se	sui	mercati	stranieri	 fossero	vincolate	 in	un	unico	Corpo	e	 in	patria
fossero	non	vincolanti	e	ognuno	fosse	libero	di	comprare	e	di	vendere	al	prezzo
che	gli	riuscisse	di	spuntare.



Poiché,	dunque,	il	fine	di	questi	Corpi	di	mercanti	non	è	il	profitto	dell'intero
Corpo	(che	non	ha	in	questo	caso	nessun	fondo	comune,	 tranne	che	quello	che
viene	 dedotto,	 per	 la	 costruzione,	 l'acquisto,	 il	 vettovagliamento	 e
l'equipaggiamento	 delle	 navi,	 da	 quanto	 i	 singoli	 arrischiano)	ma	 il	 guadagno
personale	 di	 ognuno	 di	 coloro	 che	 rischiano	 nell'impresa,	 è	 ragionevole	 che
ognuno	sia	al	corrente	dell'impiego	del	proprio	investimento;	in	altre	parole,	che
faccia	parte	dell'assemblea	che	ha	 il	potere	di	disporne	e	che	sia	 informato	del
bilancio	 di	 quest'ultima.	 Perciò	 il	 rappresentante	 di	 un	 tale	 Corpo	 deve	 essere
un'assemblea,	 alle	 cui	 sedute	 ogni	 membro	 del	 Corpo	 può	 essere	 presente	 se
vuole.

Se	 un	 Corpo	 politico	 di	 mercanti	 contrae,	 in	 forza	 di	 un	 atto	 della	 loro
assemblea	rappresentante,	un	debito	con	un	estraneo	[al	Corpo	medesimo],	ogni
membro	 risponde	personalmente	dell'intero	ammontare.	 Infatti	un	estraneo	non
può	 prendere	 conoscenza	 delle	 leggi	 private	 del	 Corpo,	 ma	 considera
quest'ultimo	 come	 tanti	 singoli	 individui,	 tutti	 obbligati	 all'intero	 pagamento,
finché	uno	lo	esegua	sgravando	tutti	gli	altri.	Mentre,	se	il	debito	è	con	uno	della
compagnia,	 il	 creditore	 ne	 è	 integralmente	 debitore	 verso	 se	 stesso	 e	 non	 può
pertanto	esigere	la	restituzione	se	non	soltanto	a	carico	del	fondo	comune,	se	ce
n'è	uno.

Se	lo	Stato	 impone	una	tassa	al	Corpo,	essa	va	 intesa	come	imposta	a	ogni
membro	 in	 proporzione	 della	 quota	 personalmente	 rischiata	 nella	 compagnia.
Non	 c'è,	 infatti,	 in	 questo	 caso,	 nessun	 altro	 fondo	 comune	 se	 non	 quello
costituito	dalle	singole	quote	arrischiate.

Se	al	Corpo	viene	imposta	una	multa	a	causa	di	qualche	iniziativa	illegale,	vi
sono	soggetti	soltanto	coloro	dai	cui	voti	 l'iniziativa	è	stata	approvata	o	col	cui
concorso	è	stata	portata	a	compimento;	a	nessuno	degli	altri	è	infatti	ascrivibile
altro	crimine	se	non	quello	di	appartenere	al	Corpo	 -	 il	che,	anche	se	 fosse	un
crimine,	non	sarebbe	comunque	un	loro	crimine	(poiché	il	Corpo	è	stato	istituito
(8)	con	l'autorizzazione	(9)	dello	Stato).

Se	uno	dei	membri	è	indebitato	col	Corpo,	può	essere	citato	in	giudizio	dal
Corpo	 stesso,	ma	 i	 suoi	 beni	 non	 possono	 essere	 confiscati	 né	 la	 sua	 persona
imprigionata	per	autorità	del	Corpo,	ma	solo	per	autorità	dello	Stato.	Infatti	se	il
Corpo	 potesse	 farlo	 per	 autorità	 propria,	 potrebbe	 per	 autorità	 propria
sentenziare	che	la	restituzione	è	dovuta,	 il	che	equivarrebbe	a	essere	giudice	in
una	propria	causa.

Questi	 Corpi,	 istituiti	 per	 il	 governo	 di	 uomini	 o	 di	 traffici,	 o	 sono
permanenti	o	hanno	durata	 limitata	al	 tempo	previsto	dal	documento	 istitutivo.
Ma	ci	sono	anche	Corpi	che	sono	di	durata	limitata	solo	a	causa	della	natura	del
loro	 compito.	 Supponiamo,	 ad	 esempio,	 che	 un	 monarca	 sovrano	 (o	 un,



assemblea	 sovrana)	 ritenga	 opportuno	 impartire	 alle	 città	 e	 alle	 altre	 parti	 del
proprio	 territorio	 l'ordine	 di	 inviare	 presso	 di	 lui	 loro	 deputati,	 perché	 lo
informino	 sulle	 condizioni	 e	 le	 necessità	 dei	 sudditi,	 o	 diano	 a	 lui	 -	 in	 quanto
persona	unica	rappresentante	l'intero	Paese	-	consigli	per	fare	buone	leggi	o	per
qualsiasi	 altra	 causa.	 Ora,	 tali	 deputati,	 cui	 sono	 assegnati	 tempo	 e	 luogo
dell'adunanza,	 costituiscono	 in	 quel	 luogo	 e	 in	 quel	 tempo	 un	 Corpo	 politico
rappresentante	 ogni	 suddito	 di	 quel	 dominio,	 ma	 soltanto	 relativamente	 alle
questioni	che	saranno	loro	proposte	da	quell'uomo	o	assemblea	che	con	autorità
sovrana	li	ha	convocati;	e	quando	sarà	dichiarato	che	nulla	debba	essere	da	loro
più	 proposto	 né	 dibattuto,	 il	 Corpo	 è	 sciolto.	 Infatti,	 se	 essi	 fossero	 i
rappresentanti	assoluti	del	popolo,	allora	sarebbero	l'assemblea	sovrana,	e	in	tal
modo	 vi	 sarebbero	 due	 assemblee	 sovrane	 o	 due	 sovrani	 sullo	 stesso	 popolo,
cosa	che	non	può	accordarsi	con	la	pace	di	quest'ultimo.	Pertanto,	dove	c'è	già
una	sovranità,	non	può	esservi	rappresentanza	assoluta	del	popolo	che	mediante
essa.	Quanto	all'estensione	dei	 limiti	 entro	 i	 quali	 un	corpo	 rappresenti	 l'intero
popolo,	essa	è	fissata	nel	documento	col	quale	[i	deputati]	sono	convocati.	Infatti
il	popolo	non	può	scegliere	i	propri	deputati	per	scopi	diversi	da	quelli	espressi
nel	documento	ad	esso	diretto	dal	suo	sovrano.

Corpi	 privati	 regolari	 e	 legittimi	 sono	 quelli	 costituiti	 senza	 lettere	 o	 altra
autorizzazione	 (10)	 scritta,	 fatte	 salve	 le	 leggi	 comuni	 a	 tutti	 gli	 altri	 sudditi.
Sono	 ritenuti	 regolari	 in	 quanto	 uniti	 in	 un'unica	 persona	 rappresentante;	 tali
sono	tutte	le	famiglie,	nelle	quali	il	padre	o	padrone	dirige	tutta	la	famiglia.	Egli
infatti	 obbliga	 figli	 e	 servi	 fin	 dove	 permette	 la	 legge,	 però	 non	 oltre,	 poiché
nessuno	di	essi	 è	vincolato	all'obbedienza	 in	azioni	che	 la	 legge	ha	proibito	di
compiere.	 In	 tutte	 le	 altre	 azioni,	 per	 il	 tempo	 che	 si	 trovano	 sotto	 il	 governo
domestico,	sono	soggetti	ai	loro	padri	e	padroni	come	ai	loro	sovrani	immediati.
D'altra	 parte,	 dal	 momento	 che	 prima	 dell'istituzione	 dello	 Stato	 il	 padre	 e
padrone	era	sovrano	assoluto	nella	propria	 famiglia,	 in	seguito	non	perde	della
propria	autorità	più	di	quanto	gliene	tolga	la	legge	dello	Stato.

Corpi	privati	regolari,	ma	illegittimi,	sono	quelli	che	si	uniscono	in	un'unica
persona	 rappresentante	 [e	 sono]	 del	 tutto	 privi	 di	 qualsiasi	 pubblica
autorizzazione;	 tali	 sono	 le	 corporazioni	 di	mendicanti,	 ladri	 e	 zingari,	 volte	 a
organizzare	meglio	la	loro	attività	di	accattonaggio	e	furto,	e	tali	sono	anche	le
corporazioni	di	uomini	che	si	uniscono	per	autorità	di	una	persona	straniera	nei
domini	di	un'altra	allo	scopo	di	propagare	meglio	le	loro	dottrine	e	per	costituire
un	partito	contro	il	potere	dello	Stato.

I	 sistemi	 irregolari	 -	 per	 loro	 natura	 nient'altro	 che	 leghe	 o	 talvolta	 mere
adunanze	di	gente,	prive	di	un'unione	finalizzata	a	qualche	disegno	particolare	o
determinata	da	obbligazioni	degli	uni	verso	gli	altri,	e	derivanti	solamente	da	una



coincidenza	 di	 volontà	 e	 di	 inclinazioni	 -	 divengono	 legittimi	 o	 illegittimi	 a
seconda	 della	 legittimità	 o	 illegittimità	 dei	 disegni	 di	 ogni	 individuo	 che	 ne
faccia	parte;	disegni	che	vanno	intesi	dalle	circostanze.

Le	leghe	di	sudditi	(dal	momento	che	generalmente	le	leghe	si	formano	per
mutua	 difesa)	 sono	 in	 massima	 parte	 non	 necessarie	 in	 uno	 Stato	 (che	 non	 è
niente	 di	 più	 che	 una	 lega	 di	 tutti	 i	 sudditi	 insieme)	 e	 sanno	 di	 disegno
illegittimo.	 Per	 questo	 motivo	 sono	 illegittime	 e	 vanno	 generalmente	 sotto	 il
nome	di	fazioni	o	cospirazioni.	Una	 lega,	 infatti,	essendo	una	consociazione	di
uomini	fondata	su	patti	(11),	se	non	v'ha	(come	nella	condizione	di	mera	natura)
potere	 alcuno	 concesso	 a	 un	 uomo	 singolo	 o	 a	 un'assemblea	 per	 costringerli
all'adempimento,	 vale	 soltanto	 fintantoché	 non	 sorga	 una	 giusta	 causa	 di
sfiducia.	Pertanto	le	leghe	fra	Stati,	su	cui	non	è	istituito	alcun	potere	umano	che
li	tenga	tutti	in	soggezione,	sono	non	solo	legittime	ma	anche	vantaggiose	per	il
tempo	 che	 durano;	mentre	 le	 leghe	 di	 sudditi	 di	 un	 unico	 e	 stesso	Stato,	 dove
ognuno	 può	 ottenere	 ragione	 (12)	 per	 mezzo	 del	 potere	 sovrano,	 non	 sono
necessarie	per	il	mantenimento	della	pace	e	della	giustizia,	e	(nel	caso	in	cui	il
loro	disegno	sia	malvagio	o	ignoto	allo	Stato)	illegittime,	giacché	ogni	unione	di
forze	 da	 parte	 di	 privati,	 se	 fatta	 con	 intenti	 malvagi,	 è	 ingiusta;	 se	 fatta	 con
intenti	ignoti,	pericolosa	per	lo	Stato	(13)	e	ingiustamente	tenuta	segreta.

Se	 il	 potere	 sovrano	 appartiene	 a	 una	 grande	 assemblea,	 e	 un	 gruppo	 di
uomini	 che	 ne	 fanno	 parte	 tiene,	 senza	 autorizzazione	 (15),	 consultazioni
separate	per	riuscire	a	controllare	tutti	gli	altri,	si	tratta	di	fazione	o	cospirazione
illegittima,	 in	 quanto	 compiono	 una	 fraudolenta	 opera	 di	 seduzione	 ai	 danni
dell'assemblea	 per	 i	 loro	 interessi	 particolari.	 Per	 contro,	 se	 uno,	 di	 cui
l'assemblea	deve	discutere	e	giudicare	gli	interessi	privati,	si	fa	quanti	più	amici
può	[fra	i	membri	dell'assemblea	stessa],	non	compie	alcuna	ingiustizia,	poiché
in	questo	caso	egli	non	fa	parte	dell'assemblea.	E	neppure	se	compra	tali	amici
con	denaro,	c'è	tuttavia	ingiustizia	(a	meno	che	ciò	non	sia	espressamente	vietato
dalla	 legge);	 giacché	qualche	volta	 (dati	 i	 comportamenti	 degli	 uomini)	 non	 si
può	avere	giustizia	senza	denaro	e	ognuno	può	pensare	giusta	la	propria	causa,
finché	non	sia	stata	ascoltata	e	giudicata.

In	 tutti	 gli	 Stati,	 allorché	 un	 privato	 mantenga	 più	 servitori	 di	 quanti
richiedano	il	governo	dei	suoi	possedimenti	e	il	 legittimo	impiego	che	egli	può
farne,	 ciò	 rappresenta	 una	 fazione	 ed	 è	 illegittimo;	 giacché,	 godendo	 della
protezione	dello	Stato,	non	ha	bisogno	della	difesa	di	una	forza	privata.	Invece,
nelle	nazioni	non	completamente	civilizzate,	[gli	uomini	sono	divisi	in]	diverse
famiglie	numerose	[che]	vivono	in	uno	stato	di	perpetua	ostilità	e	si	assaltano	a
vicenda	 con	 forze	 private;	 tuttavia	 è	 sufficientemente	 evidente	 che	 lo	 fanno
ingiustamente,	o	che	non	hanno	uno	Stato.



Come	le	fazioni	generate	da	parentela,	così	anche	le	fazioni	costituite	in	vista
del	governo	della	religione	-	come	quelle	di	papisti,	protestanti	eccetera	-	o	dello
Stato	(16)	-	come	quelle	di	patrizi	e	plebei	anticamente	a	Roma,	e	di	aristocratici
e	democratici	anticamente	in	Grecia	-	sono	ingiuste	in	quanto	contrarie	alla	pace
e	 alla	 sicurezza	del	 popolo	 e	 rappresentano	un	 sottrarre	 la	 spada	 alle	mani	 del
sovrano.

L'adunanza	di	popolo	è	un	sistema	irregolare	la	cui	legittimità	o	illegittimità
dipende	dall'occasione	e	dal	numero	di	coloro	che	si	sono	adunati.	Se	l'occasione
è	 legittima	 e	 manifesta,	 l'adunanza	 è	 legittima,	 come	 l'ordinario	 riunirsi	 di
uomini	in	chiesa	o	a	un	pubblico	spettacolo	in	numero	usuale;	ché,	se	il	numero
è	eccezionalmente	grande,	l'occasione	non	è	evidente	e,	di	conseguenza,	chi	non
sappia	 dare	 una	 precisa	 e	 buona	 spiegazione	 della	 propria	 presenza	 fra	 gli
adunati	 va	 giudicato	 consapevole	 di	 un	 disegno	 illegittimo	 e	 sedizioso.	 Può
essere	 lecito	 che	 un	 migliaio	 di	 uomini	 si	 uniscano	 in	 una	 petizione	 da
consegnare	a	un	giudice	o	a	un	magistrato;	tuttavia,	se	a	presentarla	si	recano	un
migliaio	di	uomini,	si	tratta	di	un'adunanza	sediziosa	perché	a	quello	scopo	non
ne	servono	che	uno	o	due.	Comunque	in	casi	del	genere	non	è	un	numero	fissato
di	uomini	che	rende	illegittima	l'assemblea,	ma	quel	numero	[variabile	a	seconda
delle	circostanze]	che	gli	ufficiali	presenti	non	siano	in	grado	di	reprimere	e	di
far	processare.

Quando	uno	straordinario	numero	di	uomini	si	raduna	per	manifestare	contro
un	 uomo	 che	 accusano,	 quell'adunanza	 è	 un	 tumulto	 illegittimo,	 poiché	 essi
potrebbero	consegnare	 la	 loro	accusa	al	magistrato	per	mezzo	di	pochi	o	di	un
solo	 uomo.	 Fu	 questo	 il	 caso	 di	 san	 Paolo	 a	 Efeso,	 dove	Demetrio	 e	 un	 gran
numero	 di	 altri	 uomini	 trascinarono	 due	 compagni	 di	 san	 Paolo	 davanti	 al
magistrato,	dicendo	a	una	sola	voce:	«Grande	è	Diana	degli	Efesini»;	che	era	il
loro	modo	di	esigere	giustizia	contro	di	essi,	colpevoli	di	insegnare	al	popolo	una
dottrina	 che	 era	 contro	 la	 loro	 religione	 e	 il	 loro	 commercio.	Qui	 l'occasione,
considerando	le	leggi	di	quel	popolo,	era	giusta;	ciononostante	la	loro	assemblea
fu	giudicata	illegale,	e	il	magistrato	li	riprese	con	queste	parole:	«Se	Demetrio	e
gli	 altri	 artigiani	 possono	 accusare	 qualcuno	 di	 qualcosa,	 ci	 sono	 tribunali	 e
delegati	(17)	si	accusino	l'un	l'altro.	Se	poi	avete	qualche	altra	cosa	da	chiedere,
il	vostro	caso	potrà	essere	giudicato	in	un'assemblea	legittimamente	convocata.
Infatti	rischiamo	di	essere	accusati	per	la	sedizione	di	oggi,	non	essendoci	alcun
motivo	con	cui	qualcuno	possa	rendere	una	qualche	ragione	di	questo	concorso
di	popolo»	(Atti	19.40).	Qui	egli	definisce	sedizione	un'assemblea	di	cui	non	si
possa	dare	giusto	conto	e	tale	che	nessuno	potrebbe	risponderne.	Questo	è	tutto
quello	che	ho	da	dire	sui	sistemi	e	sulle	assemblee	di	popolo,	che	possono	essere
paragonati	(come	ho	detto)	a	parti	analoghe	del	corpo	umano:	quelli	legittimi	ai



muscoli;	 quelli	 illegittimi	 a	 tumori,	 bile	 e	 ascessi,	 generati	 dall'innaturale
coagularsi	di	cattivi	umori.

	
	



Capitolo	ventitreesimo.

I	«PUBBLICI	MINISTRI»	DEL	POTERE	SOVRANO.
	
	
Nell'ultimo	 capitolo	 ho	 parlato	 di	 parti	 analoghe	 di	 uno	 Stato.	 In	 questo

parlerò	delle	parti	organiche	che	sono	i	pubblici	ministri.
PUBBLICO	MINISTRO	è	colui	che	viene	impiegato	dal	sovrano	(che	sia	un

monarca	 o	 un'assemblea)	 in	 certi	 affari,	 con	 l'autorità	 di	 rappresentare	 in
quell'impiego	la	persona	dello	Stato.	Mentre	ogni	uomo	o	assemblea	che	abbia	la
sovranità	rappresenta	due	persone	-	ovvero	(secondo	il	più	comune	modo	di	dire)
ha	 due	 vesti	 (1),una	 naturale	 e	 l'altra	 politica	 (come	 un	 monarca	 riveste	 non
solamente	 la	 persona	 dello	 Stato,	 ma	 anche	 quella	 di	 uomo,	 e	 un'assemblea
sovrana	ha	non	solamente	la	persona	dello	Stato	ma	anche	quella	dell'assemblea)
-,	non	sono	pubblici	ministri	coloro	che	sono	servitori	del	sovrano	nella	sua	veste
naturale,	bensì	solamente	coloro	che	lo	servono	nell'amministrazione	della	cosa
pubblica	 (2).	 Pertanto,	 né,	 in	 un	 regime	 aristocratico	 o	 democratico,	 uscieri,
commessi	o	altri	funzionari	addetti	all'assemblea,	con	nessun	altro	scopo	che	la
comodità	dei	partecipanti	alle	riunioni,	sono	pubblici	ministri;	né,	in	un	regime
monarchico,	 lo	 sono	camerlenghi,	 ciambellani,	 tesorieri	o	 altri	 funzionari	della
famiglia	del	monarca.

Fra	 i	 pubblici	ministri	 ad	 alcuni	 è	 affidato	 l'incarico	di	 un'amministrazione
generale,	 vuoi	 di	 tutto	 il	 dominio,	 vuoi	 di	 una	 sua	 parte.	 Di	 tutto	 il	 dominio:
come	quando	dal	predecessore	di	un	re	infante,	per	il	periodo	della	minore	età	di
quest'ultimo,	 l'intera	 amministrazione	 del	 proprio	 regno	 viene	 affidata	 a	 un
protettore	 o	 reggente.	 In	 questo	 caso	 ogni	 suddito	 è	 obbligato	 all'obbedienza
nella	misura	in	cui	le	ordinanze	che	questi	farà	e	i	comandi	che	darà	saranno	nel
nome	 del	 re	 e	 non	 incompatibili	 col	 suo	 potere	 sovrano.	 Di	 una	 parte,	 o
provincia:	 come	 quando	 un	 monarca,	 o	 un'assemblea	 sovrana,	 ne	 daranno
l'incarico	 generale	 a	 un	 governatore,	 luogotenente,	 prefetto	 o	 viceré.	Anche	 in
questo	caso,	ogni	appartenente	a	quella	provincia	è	obbligato	a	tutto	ciò	che	[il
governatore]	 farà	 in	 nome	 del	 sovrano	 e	 che	 col	 diritto	 del	 sovrano	 non	 sia
incompatibile.	 Infatti,	 questi	 protettori,	 viceré	 e	 governatori,	 non	 hanno	 altro
diritto	se	non	quello	che	dipende	dalla	volontà	del	sovrano;	e	nessun	mandato,
che	 possa	 essere	 loro	 dato,	 può	 essere	 interpretato	 come	 una	 manifestazione



della	 volontà	 di	 trasferire	 la	 sovranità,	 senza	 esplicite	 e	 perspicue	 parole	 a	 tal
proposito.	 Tal	 sorta	 di	 pubblici	 ministri	 assomiglia	 ai	 nervi	 e	 ai	 tendini	 che
muovono	le	diverse	membra	del	corpo	naturale.

Ad	altri	[è	affidato	l'incarico]	di	amministrazioni	speciali;	vale	a	dire	la	cura
di	 alcuni	 affari	 speciali,	 sia	 in	patria,	 sia	 all'estero.	 In	patria,	 innanzi	 tutto,	 per
considerare	 l'economia	 dello	 Stato,	 coloro	 che	 hanno	 l'autorità,	 riguardante
l'erario,	di	raccogliere,	riscuotere	ed	emettere	tributi,	imposte,	rendite,	balzelli	o
qualsiasi	pubblica	entrata,	o	di	 tenerne	 i	conti,	 sono	pubblici	ministri.	Ministri,
poiché	servono	la	persona	rappresentante,	e	non	possono	fare	nulla	contro	i	suoi
comandi	 né	 senza	 la	 sua	 autorità;	 pubblici,	 poiché	 la	 servono	 nella	 sua	 veste
politica	(3).

In	secondo	luogo,	coloro	che	hanno	l'autorità,	riguardante	la	sfera	militare,	di
custodire	 armi,	 fortificazioni,	 porti,	 di	 arruolare,	 pagare	 o	 guidare	 soldati,	 di
provvedere	ad	ogni	cosa	necessaria	per	gli	usi	della	guerra	sia	per	 terra	sia	per
mare,	sono	pubblici	ministri.	Ma	un	soldato	senza	comando,	ancorché	combatta
per	 lo	Stato,	non	ne	 rappresenta	per	questo	 la	persona,	poiché	non	c'è	nessuno
nei	 cui	 confronti	 rappresentarla.	 Infatti,	 chiunque	 abbia	 un	 comando	 la
rappresenta	solo	nei	confronti	di	coloro	che	egli	comanda.

Anche	coloro	che	hanno	l'autorità	di	insegnare	o	di	abilitare	altri	a	insegnare
al	popolo	i	suoi	doveri	verso	il	potere	sovrano	e	di	istruirlo	nella	conoscenza	di
ciò	che	è	giusto	e	di	ciò	che	è	ingiusto,	così	da	rendere	gli	uomini	più	inclini	a
vivere	 piamente,	 in	 pace	 fra	 di	 loro	 e	 a	 resistere	 ai	 nemici	 dello	 Stato,	 sono
pubblici	ministri.	Ministri,	in	quanto	fanno	tutto	ciò	non	per	autorità	propria,	ma
per	autorità	di	un	altro;	pubblici,	perché	fanno	(o	dovrebbero	fare)	tutto	ciò	per
nessun'altra	autorità	che	per	autorità	del	sovrano.	Solo	il	monarca,	o	l'assemblea
sovrana,	 riceve	 immediatamente	 da	 Dio	 l'autorità	 di	 insegnate	 al	 popolo	 e	 di
istruirlo;	 e	 nessun	 altro	 fuorché	 il	 sovrano	 riceve	 il	 proprio	 potere	 puramente
"Dei	gratia",	vale	a	dire	esclusivamente	dal	favore	di	Dio.	Tutti	gli	altri	ricevono
i	 loro	 poteri	 dal	 favore	 e	 dalla	 provvidenza	 di	 Dio	 e	 dei	 loro	 sovrani;	 in
particolare,	 in	una	monarchia,	 "Dei	gratia	et	 regis",	ovvero	"Dei	providentia	et
voluntate	regis".

Anche	 coloro	 cui	 è	 data	 la	 giurisdizione	 sono	pubblici	ministri,	 poiché	 dai
loro	scranni	di	giudici	rappresentano	la	persona	del	sovrano	e	la	loro	sentenza	è
la	sua	sentenza.	Infatti	(come	è	stato	sopra	chiarito)	ogni	giudicatura	è	connessa
per	essenza	alla	sovranità	e,	pertanto,	tutti	gli	altri	giudici	non	sono	che	ministri
di	 colui	 o	di	 coloro	 che	hanno	 il	 potere	 sovrano.	 Inoltre,	 come	 le	 controversie
sono	di	due	 sorte,	ossia	 sul	 "fatto"	e	 sul	 "diritto";	 così	 i	giudizi	 sono	alcuni	 in
merito	 al	 fatto	 e	 altri	 al	 diritto.	 Perciò	 in	 una	 stessa	 controversia	 ci	 possono
essere	due	giudici,	uno	del	fatto	e	l'altro	del	diritto.



In	 entrambe	 queste	 controversie	 può	 insorgere	 una	 [ulteriore]	 controversia
fra	la	parte	giudicata	e	il	giudice;	controversia	che,	essendo	sia	l'una	che	l'altro
ambedue	 sudditi	 del	 sovrano,	deve	 essere	giudicata,	 per	 rispetto	dell'equità,	 da
persone	che	riscuotano	il	gradimento	di	entrambe	le	parti,	dato	che	nessuno	può
essere	giudice	di	una	causa	nella	quale	è	parte.	Ma	sul	sovrano	come	giudice	c'è
già	 l'accordo	 di	 entrambe	 le	 parti,	 sicché	 sta	 al	 sovrano	 o	 celebrare	 (4)
[direttamente]	 il	processo	e	 risolverlo	egli	 stesso,	o	dare	 l'incarico	di	giudice	a
qualcuno	 su	 cui	 ci	 sia	 l'accordo	 delle	 parti.	 Che	 questo	 accordo	 sussista	 si
capisce	 da	 diversi	modi	 in	 cui	 può	 esser	 stato	 fatto;	 in	 primo	 luogo,	 visto	 che
all'imputato	 è	 concesso	di	 sollevare	 eccezione	 contro	quei	 giudici	 che	dai	 loro
interessi	sono	resi	sospetti	ai	suoi	occhi	(quanto	al	querelante,	infatti,	egli	ha	già
scelto	 il	 proprio	 giudice),	 su	 quei	 giudici	 contro	 cui	 non	 eccepisce	 egli	 è
d'accordo.	 In	 secondo	 luogo,	 se	 egli	 fa	 appello	 a	 un	 altro	 giudice,	 non	 può
appellarsi	 ulteriormente,	 poiché	 l'appello	 è	 la	 sua	 scelta.	 In	 terzo	 luogo,	 se	 si
appella	 direttamente	 al	 sovrano,	 e	 questi	 -	 personalmente	 o	 attraverso	 propri
delegati	 graditi	 a	 entrambe	 le	 parti	 -	 pronuncia	 la	 sentenza,	 questa	 sentenza	 è
definitiva,	 giacché	 l'imputato	 è	 giudicato	 dai	 suoi	 propri	 giudici,	 ossia,	 da	 se
stesso.

Considerate	queste	proprietà	di	una	giudicatura	giusta	e	razionale,	non	posso
esimermi	dal	mettere	 in	 rilievo	 l'eccellente	 costituzione	delle	Corti	 di	 giustizia
stabilite	in	Inghilterra	sia	per	i	processi	comuni	sia	anche	per	quelli	pubblici	(5).
Per	processi	comuni	intendo	quelli	nei	quali	sia	il	querelante	sia	l'imputato	sono
sudditi;	 mentre	 per	 processi	 pubblici	 (chiamati	 anche	 processi	 della	 corona)
intendo	quelli	nei	quali	il	querelante	è	il	sovrano.	Infatti,	essendoci	due	ordini	di
uomini	-	quello	dei	lord	e	quello	dei	comuni	(6)	-,	i	lord	avevano	il	privilegio	di
avere	 come	 giudici,	 in	 tutti	 i	 crimini	 capitali,	 esclusivamente	 dei	 lord,	 e	 di
costoro	 quanti	 volessero	 essere	 presenti.	 Il	 che	 essendo	 sempre	 riconosciuto
come	un	privilegio	 di	 favore,	 i	 loro	 giudici	 non	 erano	 altri	 che	 quelli	 che	 essi
stessi	 desideravano.	E	 in	 tutte	 le	 controversie	 ogni	 suddito	 (come	 anche	 i	 lord
nelle	controversie	civili)	aveva	come	giudici	degli	uomini	del	paese	nel	quale	era
sorta	la	questione	sulla	quale	verteva	la	controversia	stessa.	Contro	questi	uomini
poteva	sollevare	 le	proprie	eccezioni,	 finché,	accettatine	 in	ultimo	dodici	senza
eccepire,	 [le	 due	 parti]	 erano	 giudicate	 da	 quei	 dodici.	 In	 tal	 modo,	 avendo	 i
propri	 giudici,	 le	 parti	 non	 potevano	 addurre	 nulla	 per	 cui	 la	 sentenza	 non
potesse	 essere	 definitiva.	Queste	 persone	 pubbliche,	 dal	 potere	 sovrano	 dotate
dell'autorità	di	istruire	o	di	giudicare	il	popolo,	sono	dei	membri	dello	Stato	di	un
genere	per	cui	possono	essere	appropriatamente	paragonati	agli	organi	della	voce
in	un	corpo	naturale.

Pubblici	ministri	sono	anche	tutti	quelli	che	ricevono	dal	sovrano	l'autorità	di



far	eseguire	i	giudizi	pronunciati,	di	rendere	pubblici	i	comandi	del	sovrano,	di
sedare	i	 tumulti,	di	arrestare	e	imprigionare	i	malfattori,	e	di	compiere	altri	atti
tendenti	al	mantenimento	della	pace.	Infatti	ogni	atto	che	essi	compiono	in	forza
di	tale	autorità	è	atto	dello	Stato;	e	il	loro	servizio	corrispondente	a	quello	delle
mani	in	un	corpo	naturale.

Pubblici	ministri	all'estero	sono	coloro	che	rappresentano	la	persona	del	loro
sovrano	presso	Stati	stranieri	(7).	Tali	sono	ambasciatori,	messi,	agenti	e	araldi
inviati	 dall'autorità	 pubblica	 e	 a	 trattare	 affari	 pubblici.	 Ma,	 quelli	 che	 sono
inviati	solo	per	autorità	di	una	delle	parti	private	di	uno	Stato	travagliato	[da	lotte
civili],	non	sono,	ancorché	ricevuti	[dallo	Stato	straniero],	né	ministri	pubblici	né
ministri	privati	dello	Stato,	poiché	nessuno	dei	loro	atti	ha	lo	Stato	come	autore.
Parimenti,	 un	 ambasciatore	 inviato	 da	 parte	 di	 un	 principe	 a	 esprimere
condoglianze,	congratulazioni,	o	ad	assistere	a	una	solennità,	sebbene	l'autorità
sia	 pubblica,	 nondimeno,	 trattandosi	 di	 un	 affare	 privato	 e	 appartenente	 al
principe	 nella	 sua	 veste	 naturale	 (8),	 è	 una	 persona	 privata.	 Anche	 un	 uomo
inviato	 in	 un	 altro	 Paese	 per	 esplorarne	 segretamente	 le	 decisioni	 e	 la	 forza,
benché	 tanto	 l'autorità	 quanto	 l'affare	 siano	 pubblici,	 è	 tuttavia	 soltanto	 un
ministro	privato,	poiché	non	c'è	nessuno	che	lo	riconosca	come	rappresentante	di
altra	 persona	 fuorché	 della	 sua	 propria.	 Ciononostante	 egli	 è	 comunque	 un
ministro	 dello	 Stato	 e	 può	 essere	 paragonato	 a	 un	 occhio	 del	 corpo	 naturale.
Sono	altresì	pubblici	ministri	e	rappresentano	il	sovrano	nel	 loro	ufficio	coloro
che	sono	incaricati	di	ricevere	petizioni	e	altre	denunzie	del	popolo	e	sono,	per
dir	così,	l'orecchio	pubblico.

Né	un	consigliere	né	un	Consiglio	di	Stato	(9)	sono	persone	pubbliche,	se	li
consideriamo	privi	di	ogni	autorità	di	giudicatura	o	di	comando	ma	dotati	solo	di
quella	 di	 dare	 il	 proprio	 parere	 quando	 richiesto,	 o	 di	 offrirlo	 quando	 non
richiesto.	Infatti	il	parere	è	rivolto	soltanto	al	sovrano	la	cui	persona	non	può,	in
sua	 presenza,	 essere	 per	 lui	 rappresentata	 da	 un	 altro.	 Tuttavia	 un	 Corpo	 di
consiglieri	 non	 è	 mai	 privo	 di	 una	 qualche	 autorità	 o	 di	 giudicatura	 o	 di
amministrazione	diretta.	Così,	in	una	monarchia,	rappresenta	il	monarca	quando
ne	 trasmette	 i	 comandi	 ai	 pubblici	ministri.	 In	una	democrazia,	 il	Consiglio,	 o
Senato,	propone	il	risultato	delle	proprie	deliberazioni	al	popolo	come	consiglio,
ma	quando	nomina	giudici,	ascolta	cause	o	dà	udienza	ad	ambasciatori,	lo	fa	in
qualità	 di	 ministro	 del	 popolo.	 In	 un'aristocrazia	 il	 Consiglio	 di	 Stato	 è
l'assemblea	sovrana	stessa,	e	non	dà	consiglio	che	a	se	stessa.

	
	



Capitolo	ventiquattresimo.

ALIMENTAZIONE	E	PROGENIE	DELLO	STATO.
	
	
L'alimentazione	dello	Stato	dipende	dall'abbondanza	e	dalla	distribuzione	dei

materiali	necessari	alla	vita;	nonché	dalla	loro	concozione	o	elaborazione;	e	(una
volta	elaborati)	dal	loro	trasporto,	attraverso	appropriati	canali,	fino	alla	pubblica
fruizione.

Quanto	 all'abbondanza	 della	 materia,	 si	 tratta	 di	 una	 cosa	 limitata	 dalla
natura	a	quei	prodotti	che	dalla	terra	e	dal	mare	(le	due	mammelle	della	nostra
madre	comune)	normalmente	Dio	dà	agli	uomini	in	dono	o	in	cambio	del	lavoro.

Infatti	 la	materia	di	questo	nutrimento	consiste	negli	animali,	nei	vegetali	e
nei	 minerali	 che	 Dio	 ha	 gratuitamente	 disposto	 innanzi	 a	 noi	 sulla	 superficie
della	 terra	o	 in	prossimità	di	essa;	cosicché	non	occorre	altro	che	 la	 fatica	e	 la
capacità	di	riceverli.	L'abbondanza	pertanto	dipende	(oltre	che	dal	favore	di	Dio)
soltanto	dal	lavoro	e	dall'industria	degli	uomini.

Questa	materia,	più	comunemente	chiamata	prodotti,	è	in	parte	indigena	e	in
parte	estera:	 indigena	quella	che	è	ottenuta	all'interno	del	 territorio	dello	Stato;
estera,	quella	che	è	importata	da	fuori.	E	poiché	non	c'è	territorio	appartenente	a
un	 solo	 Stato	 (a	 meno	 che	 quest'ultimo	 non	 sia	 di	 estensione	 vastissima)	 che
produca	 tutte	 le	 cose	 necessarie	 al	 sostentamento	 e	 al	 movimento	 dell'intero
corpo,	e	poiché	inoltre	pochi	ve	ne	sono	che	non	producano	qualcosa	eccedente
il	necessario,	ne	consegue	che	i	prodotti	superflui	ottenuti	all'interno	cessano	di
essere	 superflui	 e	 sopperiscono	 alle	 deficienze	 domestiche,	 consentendo
l'importazione	di	 ciò	che	 si	può	 trovare	all'estero	o	con	 lo	 scambio,	o	con	una
giusta	 guerra,	 o	 col	 lavoro.	 Infatti	 anche	 il	 lavoro	 umano	 è	 un	 prodotto
scambiabile	con	altri	beni,	alla	stregua	di	ogni	altra	cosa,	 tanto	che	si	è	dato	 il
caso	 di	 Stati	 che,	 pur	 disponendo	 di	 un	 territorio	 appena	 sufficiente	 alle
abitazioni,	 tuttavia	 hanno	 non	 solo	 mantenuto	 ma	 persino	 accresciuto	 il	 loro
potere	 sia	 con	 l'attività	 del	 commerciare	 da	 una	 regione	 all'altra,	 sia	 con	 la
vendita	di	manufatti	le	cui	materie	prime	venivano	importate	da	altri	luoghi.

Con	la	distribuzione	dei	materiali	di	questo	nutrimento	si	costituisce	il	"mio",
il	"tuo"	e	 il	"suo",	cioè,	 in	una	parola,	 la	"proprietà";	distribuzione	che	 in	ogni
genere	di	Stato	spetta	al	potere	sovrano.	Infatti	dove	non	c'è	lo	Stato,	c'è	(come	è



stato	 già	 mostrato)	 una	 guerra	 perpetua	 di	 ognuno	 contro	 il	 suo	 prossimo,
cosicché	ogni	cosa	appartiene	a	chi	la	prende	e	la	conserva	con	la	forza;	il	che
non	è	né	"proprietà"	né	"comunanza"	ma	"incertezza".	Ciò	è	così	evidente	che
anche	Cicerone	(appassionato	difensore	della	libertà)	in	una	pubblica	arringa	fa
dipendere	ogni	 proprietà	 dalla	 legge	 civile:	 «Una	volta	 abbandonata	 -	 dice	 -	 o
negletta	(per	non	dire	conculcata)	la	legge	civile,	non	c'è	nulla	che	alcuno	possa
essere	 sicuro	 di	 ricevere	 da	 un	 suo	 antenato,	 o	 di	 lasciare	 ai	 propri	 figli».	 E
ancora:	«Si	tolga	la	legge	civile	e	nessuno	saprà	che	cosa	sia	suo,	e	che	cosa	di
un	 altro».	 Pertanto	 la	 proprietà,	 poiché	 la	 sua	 introduzione	 è	 una	 conseguenza
dello	Stato	che	nulla	può	fare	se	non	attraverso	la	persona	che	lo	rappresenta,	è
esclusivo	decreto	del	 sovrano	 ed	 è	basata	 sulle	 leggi,	 che	 solo	 il	 detentore	del
potere	sovrano	può	fare.	Ciò	ben	sapevano	gli	antichi	che	chiamavano	"Nomos"
(cioè	"distribuzione")	quella	che	noi	chiamiamo	"legge",	e	definivano	giustizia	il
"distribuire"	a	ciascuno	il	suo.

In	 questa	 distribuzione,	 la	 prima	 legge	 concerne	 la	 divisione	 della	 terra
stessa;	divisione	nella	quale	il	sovrano	assegna	a	ciascuno	una	porzione	di	terra,
secondo	che	egli	stesso	-	e	non	secondo	che	uno	o	quanti	si	voglia	dei	sudditi	-
giudichi	conforme	all'equità	e	al	bene	comune.	I	figli	di	Israele	erano	uno	Stato
nel	deserto,	ma	mancarono	dei	prodotti	della	terra	finché	non	si	 impadronirono
della	Terra	Promessa.	Questa	venne	 in	seguito	 ripartita	 fra	 loro,	ma	non	a	 loro
discrezione,	bensì	 secondo	 la	volontà	di	Eleazaro	 il	 sacerdote	e	di	Giosuè	 loro
generale;	 i	quali	da	dodici	che	erano	 le	 tribù	ne	fecero	 tredici,	 suddividendo	 la
tribù	di	Giuseppe,	e	ciononostante	ripartirono	la	terra	soltanto	in	dodici	porzioni
e	non	ne	destinarono	alcuna	alla	tribù	di	Levi,	ma	le	assegnarono	un	decimo	di
tutti	i	frutti.	Tale	divisione	fu	pertanto	ad	arbitrio.	E	anche	se	un	popolo	quando
viene	 in	 possesso	 di	 una	 terra	 con	 la	 guerra	 non	 stermina	 sempre	 gli	 antichi
abitanti	 (come	 fecero	 gli	 Ebrei)	 ma	 lascia	 a	 molti,	 o	 alla	 maggior	 parte,	 o	 a
ciascuno	di	 essi,	 le	 rispettive	proprietà,	 è	 evidente	 tuttavia	 che	 costoro	dopo	 il
fatto	le	mantengono	in	forza	di	una	[implicita]	ridistribuzione	dei	vincitori,	come
il	popolo	di	Inghilterra	mantenne	tutte	le	proprie	in	forza	di	quella	di	Guglielmo
il	Conquistatore.

Donde	possiamo	concludere	che	la	proprietà	che	un	suddito	esercita	sulle	sue
terre	consiste	nel	diritto	di	escludere	dall'uso	di	esse	tutti	gli	altri	sudditi	e	non	il
sovrano,	 sia	 esso	 un'assemblea	 o	 un	monarca.	 Infatti,	 poiché	 si	 intende	 che	 il
sovrano,	vale	a	dire	lo	Stato	(la	cui	persona	quegli	rappresenta),	agisce	sempre	in
vista	della	pace	e	della	 sicurezza	comune,	anche	 la	distribuzione	delle	 terre	va
intesa	come	conforme	allo	stesso	fine;	di	conseguenza	ogni	distribuzione	che	per
ipotesi	il	sovrano	compia	in	contrasto	con	tale	fine	contraddice	la	volontà	di	ogni
suddito,	che	ha	affidato	la	propria	pace	e	la	propria	salvezza	alla	sua	discrezione



e	coscienza,	e	perciò	per	volontà	di	ciascuno	di	essi	va	ritenuta	priva	di	effetto.
Vero	 è	 che	 un	 monarca	 sovrano,	 o	 la	 maggioranza	 di	 un'assemblea	 sovrana,
possono	 ordinare	molte	 cose	 dettate	 dalle	 passioni	 e	 contrarie	 alle	 loro	 stesse
coscienze,	tradendo	così	sia	la	fiducia	sia	la	legge	di	natura.	Ciò	tuttavia	non	è
sufficiente	 ad	 autorizzare	 alcun	 suddito	 a	 prendere	 le	 armi	 contro	 il	 sovrano	 e
neppure	soltanto	ad	accusarlo	di	 ingiustizia,	o	comunque	a	parlar	male	di	 lui;	 i
sudditi	 infatti	 hanno	 autorizzato	 tutte	 le	 sue	 azioni	 e	 conferendogli	 il	 potere
sovrano	le	hanno	fatte	 tutte	proprie.	Considereremo	tuttavia	più	avanti,	 in	altro
luogo,	in	quali	casi	i	comandi	dei	sovrani	siano	contrari	all'equità	e	alla	legge	di
natura.

Si	 può	 pensare	 che	 nella	 distribuzione	 della	 terra	 lo	 Stato	 stesso	 riceva	 e
possegga	una	porzione,	che	 la	metta	a	 frutto	mediante	un	suo	 rappresentante	e
che	tale	porzione	possa	essere	sufficiente	a	sostenere	la	spesa	globale	necessaria
per	 la	 salvaguardia	 della	 pace	 e	 della	 difesa	 comune.	 Il	 che	 sarebbe
plausibilissimo	 se	 fosse	 concepibile	 un	 rappresentante	 esente	 da	 passioni	 e
debolezze	 umane.	 Ma	 poiché	 la	 natura	 degli	 uomini	 è	 quella	 che	 è,	 la
destinazione	di	 terre	pubbliche	o	di	 una	 certa	 rendita	 allo	Stato	 è	vana;	 e	 anzi
conduce	alla	dissoluzione	del	governo	e	alla	reinstaurazione	dello	Stato	di	pura
natura	e	di	guerra	allorché	il	potere	sovrano	cade	nelle	mani	di	un	monarca	o	di
un'assemblea	che	siano	o	 troppo	negligenti	nelle	questioni	 finanziarie	o	 troppo
avventati	nell'impegnare	le	risorse	pubbliche	in	una	guerra	lunga	o	costosa.	Gli
Stati	non	 tollerano	alcuna	dieta:	 infatti,	poiché	 la	 loro	spesa	non	è	determinata
dal	loro	proprio	appetito	ma	da	accidenti	esterni	e	dall'appetito	dei	loro	vicini,	le
ricchezze	 pubbliche	 non	 possono	 ricevere	 altri	 limiti	 che	 quelli	 richiesti	 dalle
necessità	 che	 si	 presentano.	 Vero	 è	 che	 in	 Inghilterra	 il	 Conquistatore	 aveva
trattenuto	 diverse	 terre	 in	 proprio	 uso	 esclusivo	 (nonché	 foreste	 e	 riserve	 di
caccia	sia	per	la	propria	ricreazione	sia	per	la	preservazione	dei	boschi)	e	si	era
garantito	 diverse	 servitù	 sulla	 terra	 data	 ai	 propri	 sudditi;	 tuttavia	 sembra	 che
tutte	 queste	 fossero	 destinate	 al	 mantenimento	 non	 della	 sua	 veste	 pubblica,
bensì	 di	 quella	 naturale;	 infatti,	 egli	 e	 i	 suoi	 successori,	 quando	 lo	 ritennero
necessario,	imposero	tasse	a	loro	totale	discrezione	sulla	terra	dei	sudditi.	Se	poi
quelle	terre	pubbliche	e	quelle	servitù	furono	veramente	istituite	come	sufficienti
risorse	 dello	 Stato,	 ciò	 era	 contrario	 alla	 portata	 dell'istituzione	 giacché	 si
rivelarono	invece	sia	insufficienti	(come	risultò	dalla	successiva	imposizione	di
tasse)	 sia	 suscettibili	 di	 alienazione	 e	 diminuzione	 (come	 appare	 dalla	 recente
penuria	di	entrate	della	corona).	E'	dunque	inutile	assegnare	una	porzione	di	terra
allo	Stato,	che	possa	venderla	o	cederla;	e	che	effettivamente	la	vende	e	la	cede
quando	ciò	è	fatto	dal	suo	rappresentante.

Come	spetta	al	sovrano	la	distribuzione	delle	terre	in	patria,	così	gli	compete



anche	 stabilire	 in	 quali	 luoghi	 e	 quali	 prodotti	 il	 suddito	 possa	 commerciare
all'estero.	 Infatti,	 se	 fosse	 concesso	 ai	 privati	 di	 agire	 in	 questo	 campo	 a	 loro
discrezione,	 alcuni	 di	 loro	 sarebbero	 spinti	 dal	 desiderio	 di	 guadagno	 sia	 a
fornire	al	nemico	mezzi	per	danneggiare	lo	Stato,	sia	a	danneggiarlo	loro	stessi
importando	 cose	 che,	 pur	 soddisfacendo	 gli	 appetiti	 degli	 uomini,	 sono
nondimeno	per	loro	nocive	o	almeno	scarsamente	profittevoli.	Perciò	spetta	allo
Stato	(cioè	soltanto	al	sovrano)	ammettere	o	escludere	sia	i	luoghi	sia	la	materia
del	commercio	estero.

Inoltre,	 perché	 lo	 Stato	 sia	 vitale,	 non	 è	 sufficiente	 che	 ciascuno	 possegga
una	porzione	di	terra	o	una	certa	quantità	di	prodotti	o	una	capacità	naturale	di
esercitare	 un'arte	 utile	 -	 e	 non	 c'è	 al	 mondo	 arte	 che	 non	 sia	 necessaria
all'esistenza	o	al	benessere	di	ogni	individuo	-;	occorre	pertanto	che	gli	uomini
ridistribuiscano	ciò	che	riescono	a	risparmiare	e	mutualmente	si	trasferiscano	le
loro	 proprietà	 su	 ciò	 con	 scambi	 o	 contratti	 reciproci.	 spetta	 quindi	 allo	 Stato
(vale	a	dire	al	sovrano)	fissare	il	modo	in	cui	va	fatto	ogni	tipo	di	contratto	fra
sudditi	(come	l'acquistare,	il	vendere,	lo	scambiare,	il	dare	o	prendere	a	prestito	e
in	affitto)	e	le	parole	e	i	segni	da	cui	debba	intendersi	la	loro	validità.	Tanto	basti
(in	considerazione	del	disegno	dell'intera	opera)	per	quanto	riguarda	la	materia	e
la	distribuzione	del	nutrimento	alle	diverse	parti	dello	Stato.

Per	concozione	intendo	la	trasformazione	di	tutti	i	prodotti,	che	non	vengano
subito	 consumati	 e	 che	 siano	 destinati	 a	 fornire	 il	 nutrimento	 per	 il	 tempo	 a
venire,	 in	 qualche	 cosa	 di	 egual	 valore	 e	 al	 tempo	 stesso	 mobile	 sì	 da	 non
impedire	 lo	 spostamento	 degli	 uomini	 da	 un	 luogo	 all'altro	 e	 al	 fine	 di	 render
loro	 possibile	 di	 ottenere	 in	 qualsiasi	 luogo	 il	 nutrimento	 ivi	 disponibile.	 Ciò
altro	non	è	che	l'oro,	l'argento	e	il	denaro.	Infatti	l'oro	e	l'argento,	essendo	(come
accade)	altamente	apprezzati	pressoché	in	tutti	i	Paesi	del	mondo,	costituiscono
per	le	nazioni	una	comoda	misura	del	valore	di	tutte	le	cose;	e	il	denaro	(quale
che	sia	la	materia	di	cui	il	sovrano	di	uno	Stato	lo	conia)	costituisce	per	i	sudditi
dello	Stato	una	misura	sufficiente	del	valore	di	tutte	le	altre	cose.	Per	mezzo	di
tali	misure,	tutti	i	beni,	mobili	e	immobili,	sono	resi	capaci	di	seguire	un	uomo	in
ogni	 luogo	 ove	 soggiorni,	 sia	 all'interno	 sia	 all'esterno	 della	 sua	 residenza
ordinaria;	e	il	denaro,	nel	quale	sono	stati	trasformati,	passa	da	un	uomo	all'altro
all'interno	 dello	 Stato	 e	 circola	 nutrendo	 (al	 suo	 passaggio)	 ogni	 parte	 di
quest'ultimo.	 Sicché	 questa	 concozione	 è	 per	 dir	 così	 la	 sanguificazione	 dello
Stato;	 in	 maniera	 analoga,	 infatti,	 viene	 prodotto	 il	 sangue	 naturale	 dai	 frutti
della	terra	e,	circolando,	nutre,	strada	facendo,	ogni	membro	del	corpo	umano.

L'argento	e	l'oro,	poiché	traggono	valore	dalla	loro	stessa	materia,	hanno,	in
primo	luogo,	il	privilegio	che	il	loro	valore	non	può	essere	modificato	dal	potere
né	di	uno	né	di	più	Stati	in	quanto	sono	la	misura	comune	dei	prodotti	di	tutti	i



luoghi,	 mentre	 il	 valore	 della	 moneta	 non	 preziosa	 può	 essere	 facilmente
accresciuto	 o	 diminuito.	 Essi	 hanno,	 in	 secondo	 luogo,	 il	 privilegio	 di	 far
muovere	 gli	 Stati	 e,	 quando	 è	 necessario,	 di	 far	 protendere	 le	 loro	 braccia	 nei
Paesi	stranieri	in	modo	da	poter	rifornire	di	provviste	non	solo	i	sudditi	privati	in
viaggio,	ma	anche	interi	eserciti.	Per	contro	la	moneta	che	non	è	valutata	per	la
materia	ma	per	il	conio	del	luogo,	non	potendo	sopportare	cambiamenti	d'aria,	ha
efficacia	solo	in	patria;	dove	è	anche	soggetta	ai	mutamenti	della	legislazione	e
pertanto	a	subire	diminuzione	di	valore,	sovente	con	pregiudizio	di	coloro	che	la
posseggono.

I	 canali	 e	 le	vie	 attraverso	cui	 il	 denaro	è	convogliato	verso	 l'uso	pubblico
sono	di	due	sorte:	la	prima	lo	porta	alle	casse	dello	Stato,	la	seconda	lo	riconduce
fuori	per	i	pagamenti	pubblici.	Alla	prima	sorta	appartengono	collettori,	esattori
e	tesorieri,	alla	seconda	ancora	i	tesorieri	e	i	funzionari	incaricati	del	pagamento
dei	 diversi	 funzionari	 pubblici	 e	 privati.	 E	 anche	 in	 ciò	 l'uomo	 artificiale
mantiene	 la	 sua	 rassomiglianza	 con	 quello	 naturale,	 le	 cui	 vene	 ricevono	 il
sangue	dalle	diverse	parti	del	corpo	e	lo	portano	al	cuore,	dove	viene	rivivificato
e	dal	cuore	ancora	inviato	fuori	attraverso	le	arterie	per	rianimare	e	render	capaci
di	movimento	tutte	le	membra	del	corpo.

La	progenie	o	i	figli	di	uno	Stato	sono	quelli	che	chiamiamo	"insediamenti"	o
"colonie",	vale	a	dire	gruppi	di	uomini	inviati	fuori	dello	Stato	sotto	un	capo	o
un	governatore	a	popolare	un	paese	straniero	disabitato,	o	reso	privo	di	abitanti
con	la	guerra.	Quando	una	colonia	è	fondata,	i	suoi	abitanti	o	costituiscono	uno
Stato	 a	 sé	 stante,	 sciolto	 dalla	 soggezione	 al	 sovrano	 che	 li	 ha	 inviati	 (come
fecero	molti	Stati	del	tempo	antico)	-	nel	qual	caso	lo	Stato	da	cui	provengono	è
chiamato	metropoli	o	madre	e	non	pretende	dalla	colonia	più	di	quanto	 i	padri
richiedano	ai	figli	che	hanno	emancipato	e	liberato	dal	loro	governo	domestico,
ossia	onore	e	amicizia	-,	oppure	essi	rimangono	uniti	alla	loro	metropoli,	come
nel	caso	delle	colonie	del	Popolo	Romano,	e	allora	non	è	uno	Stato	a	sé	stante
ma	una	provincia	e	una	parte	dello	Stato	che	l'ha	inviata.	Cosicché	il	diritto	delle
colonie	 (salvo	 l'onore	 e	 l'alleanza	 dovuti	 alle	 metropoli)	 dipende	 interamente
dalla	licenza	o	dalle	lettere	con	cui	il	loro	sovrano	le	autorizza	a	insediarsi.

	
	



Capitolo	venticinquesimo.

IL	CONSIGLIO.
	
	
Nulla	 rende	 evidente	 quanto	 fallace	 sia	 il	 giudicare	 la	 natura	 delle	 cose

mediante	le	accezioni	comuni	e	incostanti	delle	parole,	più	della	confusione	fra
consigli	 e	 comandi,	 che	 sorge	 dalla	 forma	 imperativa	 comune	 a	 entrambi	 e	 a
molti	altri	casi	ancora.	Infatti	le	parole	"Fa'	questo"	sono	proprie	non	solo	di	chi
comanda,	ma	anche	di	chi	dà	consigli	e	di	chi	esorta.	Nondimeno	ben	pochi	non
vedono	 che	 si	 tratta	 di	 cose	 assai	 differenti,	 o	 non	 sanno	 distinguere	 fra	 esse
quando	 sia	 loro	 chiaro	 chi	 parla,	 a	 chi	 viene	 rivolto	 il	 discorso	 e	 in	 che
circostanza.	Eppure	quando	queste	espressioni	si	trovano	negli	scritti	e	non	si	sa
-	o	non	si	vuole	-	affrontare	un	esame	delle	circostanze,	talvolta	si	scambiano	i
precetti	 dei	 consiglieri	 con	 quelli	 di	 chi	 comanda,	 talaltra	 si	 fa	 il	 contrario,	 a
seconda	di	quello	che	meglio	si	accorda	con	le	conclusioni	cui	si	vuol	giungere	o
con	 le	azioni	 che	 si	 intende	approvare.	Per	evitare	 tali	 errori	 e	per	 restituire	ai
termini	di	comandare,	consigliare	ed	esortare	i	loro	propri	e	specifici	significati,
li	definisco	come	segue.

Si	ha	COMANDO	là	dove	si	dice	"Fa'	questo"	o	"Non	fare	questo",	e	non	ci
si	attende	nessun'altra	 ragione	che	 la	volontà	di	colti	che	 lo	dice.	Donde	segue
manifestamente	 che	 colui	 che	 impartisce	 un	 comando	mira	 con	 ciò	 al	 proprio
vantaggio;	 l'unica	 ragione	 del	 comando	 è	 infatti	 la	 sua	 volontà,	 e	 l'oggetto
proprio	della	volontà	di	ogni	uomo	è	un	qualche	bene	personale.

Si	 ha	CONSIGLIO	 allorché	 si	 dice	 "Fa'"	 o	 "Non	 fare	 questo"	 non	 avendo
nessun'altra	motivazione	che	il	beneficio	che	ne	deriva	a	colui	cui	ci	si	rivolge.
Donde	 risulta	 chiaramente	 che	 colui	 che	 dà	 il	 consiglio	 (qualsiasi	 cosa	 si
prefigga)	 ha	 di	 mira	 soltanto	 il	 bene	 di	 colui	 al	 quale	 rivolge	 il	 consiglio
medesimo.

Pertanto	 la	 prima	 grande	 differenza	 fra	 consiglio	 e	 comando	 è	 che	 il
comando	mira	al	beneficio	di	chi	lo	impartisce,	mentre	il	consiglio	al	beneficio
di	 colui	 che	 lo	 riceve.	Donde	 scaturisce	 un'altra	 differenza:	 che	 un	 uomo	 può
essere	obbligato	a	fare	ciò	che	gli	viene	comandato	-	come	quando	ha	convenuto
di	 obbedire	 -,	 ma	 non	 può	 essere	 obbligato	 a	 fare	 quello	 che	 gli	 viene
consigliato,	 poiché	 il	 danno	derivante	 dal	 non	 seguire	 il	 consiglio	 ricade	 su	di



lui;	se,	invece,	avesse	convenuto	di	seguirlo,	allora	il	consiglio	avrebbe	mutato	la
propria	 natura	 in	 quella	 di	 comando.	 Una	 terza	 differenza	 è	 che	 nessuno	 può
pretendere	di	 avere	 il	diritto	di	dare	consigli	 a	un	altro,	poiché	 il	 consigliare	è
incompatibile	con	la	ricerca	di	benefici	personali,	mentre	richiedere	il	diritto	di
dar	consigli	 a	un	altro	denota	 la	volontà	di	venire	a	conoscerne	 i	disegni,	o	di
guadagnare	per	sé	qualche	altro	bene;	cosa	che	è	(come	ho	detto	prima)	l'oggetto
proprio	della	volontà	di	ogni	uomo.

Alla	 natura	 del	 consiglio	 appartiene	 anche	 che,	 qualsiasi	 esso	 sia,	 chi	 lo
richiede	 non	 può,	 senza	 violare	 l'equità,	 accusare	 o	 punire	 per	 esso.	 Infatti,
chiedere	consiglio	a	un	altro	significa	permettergli	di	dare	quello	che	egli	ritiene
il	 migliore.	 Di	 conseguenza,	 chi	 dà	 consiglio	 al	 proprio	 sovrano	 (monarca	 o
assemblea	che	sia)	quando	questi	glielo	chiede,	non	può,	secondo	equità,	essere
punito	per	un	consiglio	che,	a	prescindere	dalla	conformità	o	difformità	rispetto
all'opinione	 cui	 giungerà	 la	 maggioranza,	 sia	 comunque	 appropriato	 alla
questione	 in	 discussione.	 Se	 infatti	 del	 parere	 dell'assemblea	 si	 potesse	 avere
notizia	 prima	 della	 fine	 del	 dibattito,	 allora	 i	 suoi	membri	 non	 dovrebbero	 né
chiedere	 né	 ricevere	 alcun	 ulteriore	 consiglio;	 rappresentando	 il	 parere
dell'assemblea	 la	 risoluzione	 del	 dibattito	 e	 la	 fine	 di	 ogni	 deliberazione.	 Di
solito	chi	chiede	consiglio	ne	è	l'autore,	perciò	non	può	punire	per	esso;	e	ciò	che
non	può	il	sovrano,	non	può	nessun	altro.	Ma	se	un	suddito	consiglia	a	un	altro
di	 fare	 qualcosa	 di	 contrario	 alle	 leggi	 -	 che	 il	 consiglio	 derivi	 da	 intenzione
malvagia	o	anche	soltanto	da	ignoranza	-	può	essere	punito	dallo	Stato;	poiché
l'ignoranza	della	legge	non	è	una	scusa	valida	dove	ognuno	è	tenuto	a	prendere
notizia	delle	leggi	cui	è	soggetto.

Il	consiglio	accompagnato,	in	colui	che	lo	dà,	da	segni	di	pressante	desiderio
che	 venga	 seguito	 o,	 per	 dirla	 più	 brevemente,	 "il	 consiglio	 dato
pressantemente",	 prende	 il	 nome	di	ESORTAZIONE	e	DISSUASIONE.	 Infatti
colui	che	esorta	non	mostra	deduttivamente	le	conseguenze	di	ciò	che	consiglia
di	fare,	e	non	si	attiene	nell'esortazione	al	rigore	del	ragionamento	corretto,	ma
spinge	 all'azione	 la	 persona	 cui	 dà	 il	 consiglio,	 mentre	 colui	 che	 dissuade	 la
distoglie	 da	 essa.	 Perciò	 coloro	 che	 esortano	 o	 dissuadono	 tengono	 conto,	 nei
loro	discorsi	e	nella	deduzione	delle	 ragioni,	del	peso	delle	passioni	e	opinioni
comuni	 degli	 uomini,	 e	 fanno	 uso	 di	 similitudini,	 metafore,	 esempi	 e	 altri
strumenti	dell'oratoria	per	persuadere	gli	ascoltatori	dell'utilità,	dell'onore	o	della
giustizia	del	loro	consiglio.

Donde	può	dedursi	che:	primo,	l'esortazione	e	la	dissuasione	sono	dirette	al
bene	di	colui	che	dà	il	consiglio,	non	di	colui	che	lo	chiede;	il	che	è	contrario	al
dovere	 del	 consigliere,	 il	 quale	 (per	 la	 definizione	 di	 consiglio)	 dovrebbe
preoccuparsi	del	bene	di	colui	che	egli	consiglia,	non	del	proprio.	E,	che	questi,



con	il	proprio	consiglio,	abbia	di	mira	il	vantaggio	personale,	bastano	a	rendere
manifeste	 l'insistenza	e	 la	premura	con	cui	 raccomanda,	nonché	 il	modo	artato
con	 cui	 dà	 consigli	 che,	 non	 essendogli	 stati	 richiesti	 e	 provenendo	 da	 sue
motivazioni,	 sono	 diretti	 principalmente	 al	 suo	 proprio	 beneficio	 e	 solo
accidentalmente	(se	non	per	nulla)	al	bene	di	colui	che	viene	consigliato.

Secondo,	si	ricorre	all'esortazione	e	alla	dissuasione	soltanto	quando	si	deve
parlare	 a	 una	 moltitudine;	 poiché,	 quando	 il	 discorso	 è	 rivolto	 a	 una	 sola
persona,	 questa	 può	 interrompere	 il	 parlante	 ed	 esaminarne	 le	 ragioni	 più
rigorosamente	 di	 quanto	 possa	 fare	 quando	 faccia	 parte	 di	 una	moltitudine;	 la
quale,	troppe	persone	costituiscono,	perché	possano	disputare	e	discutere	con	il
parlante	che	si	rivolge	indifferentemente	a	tutte	loro	in	una	volta.

Terzo,	 coloro	 che,	 richiesti	 di	 consigliare,	 esortano	 e	 dissuadono,	 sono
consiglieri	corrotti,	e	-	per	dir	così	-	sedotti	dal	proprio	interesse.	Infatti	anche	se
il	 loro	 consiglio	 fosse	 il	 migliore	 mai	 dato,	 non	 per	 questo	 essi	 diverrebbero
buoni	 consiglieri;	 allo	 stesso	 modo	 che	 non	 diverrebbe	 giusto	 un	 giudice	 che
desse	una	sentenza	giusta	dietro	compenso.	Per	contro,	sono	non.	solo	lecite	ma
anche	necessarie	e	commendevoli	le	esortazioni	e	le	dissuasioni	di	un	uomo	che
possa	esercitare	legittimamente	un	comando,	come	un	padre	sulla	sua	famiglia	o
un	condottiero	sul	suo	esercito.	In	questi	casi,	però,	non	si	tratta	più	di	consigli,
ma	di	comandi;	i	quali,	quando	si	riferiscono	all'esecuzione	di	compiti	sgradevoli
e	 faticosi,	 la	necessità	 -	qualche	volta	 -	e	 l'umanità	 -	 sempre	 -	 suggeriscono	di
rendere	meno	amari	impartendoli	con	incoraggiamenti,	e	nel	tono	e	nella	forma
di	consiglio	piuttosto	che	nell'aspro	linguaggio	del	comando.

Esempi	 della	 differenza	 fra	 comando	 e	 consiglio	 possiamo	 ricavare	 dalle
forme	 di	 discorso	 che	 li	 esprimono	 nella	 Sacra	 Scrittura.	 «Non	 avere	 altri	 dèi
fuorché	me»,	«Non	farti	alcun	idolo»,	«Non	pronunziare	il	nome	di	Dio	invano»,
«Santifica	 il	 sabato»,	 «Onora	 i	 genitori»,	 «Non	 uccidere»,	 «Non	 rubare»,
eccetera	sono	comandi,	poiché	la	ragione	per	la	quale	dobbiamo	ad	essi	obbedire
è	derivata	dalla	volontà	di	Dio	nostro	re,	al	quale	siamo	obbligati	a	obbedire.	Ma
queste	 parole:	 «Vendi	 tutto	 quello	 che	 hai,	 dallo	 ai	 poveri	 e	 seguimi»,	 sono
consiglio,	 poiché	 è	da	un	nostro	bene	 che	 ricaviamo	 la	 ragione	per	 agire	 così;
bene	che	è	il	seguente:	che	avremo	un	"tesoro	in	cielo".	Queste	parole:	«Andate
nel	 villaggio	 di	 fronte	 a	 voi,	 troverete	 un'asina	 legata	 e	 il	 suo	 puledro;
scioglietela	e	portatemela»	sono	comando,	infatti	coloro	che	ad	esse	adempirono
ricavarono	la	ragione	per	farlo	dalla	volontà	del	loro	Maestro.	Ma	queste	parole:
«Pentitevi	e	siate	battezzati	nel	nome	di	Gesù»	sono	consiglio,	poiché	la	ragione
per	 cui	 dovremmo	 fare	 queste	 cose	 mira	 a	 un	 beneficio	 non	 già	 di	 Dio
Onnipotente	 -	 il	 quale	 rimarrà	 sempre	 re	 quale	 che	 sia	 la	 maniera	 in	 cui	 ci
ribelliamo	 -	 bensì	 di	 noi	 stessi,	 che	 non	 abbiamo	 altri	 mezzi	 per	 evitare	 la



punizione	pendente	sopra	di	noi	per	i	nostri	peccati.
Come	si	è	ora	ricavata	la	differenza	fra	consiglio	e	comando	dalla	natura	del

consiglio,	 ossia	 deducendo	 in	 base	 alle	 conseguenze	 necessarie	 o	 probabili
dell'azione	proposta	il	beneficio	o	il	danno	che	può	derivare	a	chi	va	consigliato,
così	 dalla	 stessa	 cosa	 possono	 essere	 derivate	 le	 differenze	 fra	 consiglieri
"idonei"	 e	 "inidonei".	 Infatti,	 non	 essendo	 l'esperienza	 che	 la	 memoria	 delle
conseguenze	di	azioni	simili	osservate	nel	passato,	e	il	consiglio	che	il	discorso
con	cui	quell'esperienza	si	fa	conoscere	a	un	altro,	ne	segue	che	le	virtù	e	i	difetti
del	 consiglio	 sono	 gli	 stessi	 delle	 virtù	 e	 dei	 difetti	 intellettuali,	 e	 che	 per	 la
persona	 dello	 Stato	 i	 consiglieri	 tengono	 il	 luogo	 di	 memoria	 e	 di	 discorso
mentale.	 Ma	 a	 questa	 somiglianza	 fra	 Stato	 e	 uomo	 naturale	 si	 unisce	 una
dissomiglianza	 di	 grande	 importanza,	 costituita	 dal	 fatto	 che	 l'uomo	 naturale
riceve	la	propria	esperienza	dagli	oggetti	naturali	del	senso,	che	agiscono	su	di
lui	senza	passione	o	interesse	personale,	laddove	coloro	che	danno	consiglio	alla
persona	 che	 rappresenta	 lo	 Stato,	 possono	 avere,	 e	 spesso	 hanno,	 loro	 fini
particolari	e	loro	particolari	passioni,	che	rendono	i	loro	consigli	sempre	sospetti
e	 molte	 volte	 falsi.	 Pertanto	 come	 prima	 condizione	 di	 un	 buon	 consigliere
possiamo	indicare	"che	i	suoi	fini	e	il	suo	interesse	non	siano	in	contrasto	coi	fini
e	l'interesse	di	colui	che	egli	consiglia".

Secondo,	poiché	la	funzione	di	consigliere,	quando	si	viene	a	deliberare	circa
un'azione,	è	di	rendere	manifeste	le	conseguenze	in	modo	che	colui	che	riceve	il
consiglio	 ne	 venga	 a	 conoscenza	 in	 maniera	 precisa	 e	 chiara,	 il	 consigliere
dovrebbe	 fare	 la	 propria	 raccomandazione	 in	 tal	 forma	 di	 discorso	 da	 far
emergere	 la	 verità	 il	 più	 perspicuamente	 possibile,	 il	 che	 significa,	 con
ragionamento	 tanto	 solido	 e	 con	 linguaggio	 tanto	 esplicito,	 appropriato	 e
stringato	quanto	la	chiarezza	permetta.	Pertanto	"incompatibili	con	la	funzione	di
consigliere	 sono:	 inferenze	 azzardate	 e	 non	 evidenti"	 (quali	 sono	 quelle	 tratte
basandosi	 soltanto	 su	 esempi	 o	 sull'autorità	 di	 libri,	 e	 quelle	 che	 sono	non	già
prove	 di	 ciò	 che	 è	 bene	 o	male	ma	 solo	 testimonianze	 di	 fatti	 e	 di	 opinioni),
"espressioni	 oscure,	 confuse	 e	 ambigue",	 nonché	 "tutti	 i	 discorsi	 metaforici,
tendenti	a	eccitare	le	passioni"	(poiché	questo	modo	di	discorrere	ed	espressioni
di	 questo	 genere	 sono	 utili	 solo	 a	 ingannare	 e	 a	 condurre	 colui	 che	 viene
consigliato	verso	fini	diversi	dai	suoi).

Terzo,	 poiché	 l'abilità	 nel	 consigliare	 deriva	 dall'esperienza	 e	 dal	 lungo
studio,	 e	 nessuno	 si	 può	 supporre	 che	 abbia	 esperienza	 di	 tutte	 le	 cose	 la	 cui
conoscenza	 è	 necessaria	 all'amministrazione	 di	 un	 grande	 Stato,	 "non	 si	 può
presumere	che	qualcuno	sia	un	buon	consigliere,	se	non	in	quegli	affari	nei	quali
non	 solo	 è	molto	 versato,	ma	 su	 cui	 ha	 anche	molto	meditato	 e	 riflettuto".	 In
realtà,	poiché	lo	Stato	si	deve	essenzialmente	occupare	di	garantire	al	popolo	la



pace	 in	 patria	 e	 di	 difenderlo	 da	 invasori	 stranieri,	 risulterà	 chiaro	 che	 ciò
richiede	grande	conoscenza	-	non	raggiungibile	senza	studio	-	delle	tendenze	del
genere	umano,	dei	diritti	del	governo,	della	natura	dell'equità,	della	legge,	della
giustizia	e	dell'onore;	e	inoltre	della	forza,	delle	risorse,	della	conformazione	sia
del	proprio	Paese,	sia	di	quelli	vicini;	nonché	delle	 inclinazioni	e	delle	mire	di
tutte	 le	 nazioni	 che	 possono	 in	 qualche	 maniera	 disturbarlo.	 Cose	 che	 non	 si
imparano	senza	molta	esperienza	e	 il	cui	apprendimento	-	non	soltanto	di	 tutte
insieme	 ma	 anche	 singolarmente	 di	 ognuna	 -	 richiede	 un'età	 matura	 e
un'osservazione	di	anni	da	parte	di	un	uomo	dotato	di	studi	più	che	ordinari.

La	dote	intellettuale	necessaria	per	il	consigliere,	come	ho	detto	sopra	(Cap.
8),	 è	 il	 giudizio.	 Le	 differenze	 fra	 gli	 uomini	 su	 questo	 punto	 derivano	 dalla
diversa	 educazione,	 che,	 in	 alcuni,	 è	 volta	 a	 certi	 studi	 e	 oggetti	 e,	 in	 altri,	 ad
altri.	Quando	per	 la	 costruzione	 di	 qualcosa	 ci	 sono	 regole	 infallibili	 (come	 le
regole	della	geometria	per	le	macchine	e	gli	edifici)	tutta	l'esperienza	del	mondo
non	 può	 eguagliare	 il	 consiglio	 di	 chi	 conosce	 le	 regole	 (avendole	 imparate	 o
addirittura	 scoperte).	 Quando	 invece	 non	 ci	 sono	 regole	 siffatte,	 il	 consigliere
migliore	 e	 la	 persona	 dotata	 del	 miglior	 discernimento	 in	 una	 certa	 specie
particolare	di	affari,	è	colui	che	ha	l'esperienza	maggiore.

Quarto,	 per	 essere	 in	 grado	 di	 dare	 consigli	 a	 uno	 Stato	 su	 questioni	 che
riguardano	 un	 altro	 Stato	 "è	 necessario	 essere	 al	 corrente	 delle	 informazioni	 e
delle	lettere	diplomatiche"	di	là	provenienti,	"e	di	tutte	le	registrazioni	dei	trattati
e	delle	altre	transazioni	intercorse	fra	i	due	Stati";	cosa	a	cui	nessuno	può	essere
abilitato,	se	non	chi	 il	 rappresentante	riterrà	adatto.	Donde	chiaramente	si	vede
come	chi	non	è	chiamato	a	consigliare,	non	possa	avere	 in	 tal	caso	alcun	buon
consiglio	da	imporre.

Quinto,	 supponendo	 pari	 il	 numero	 dei	 consiglieri,	 si	 è	 meglio	 consigliati
ascoltandoli	singolarmente	piuttosto	che	in	assemblea;	e	ciò	per	molte	cause.	In
primo	luogo,	ascoltandoli	separatamente,	si	ha	il	consiglio	di	ciascuno;	mentre	in
un'assemblea	 molti	 di	 essi	 prenderanno	 posizione	 con	 un	 Sì	 o	 un	 No,	 con
movimenti	 delle	 mani	 o	 dei	 piedi,	 spinti	 non	 dal	 proprio	 giudizio,	 ma
dall'eloquenza	di	un	altro,	o	dalla	paura	di	dispiacere	con	la	propria	opposizione
a	qualcuno	che	ha	parlato	o	all'intera	assemblea,	o	anche	per	timore	di	apparire
più	tardi	a	comprendere	di	coloro	che	hanno	applaudito	l'opinione	contraria.	In
secondo	luogo,	nell'assemblea	che	è	composta	da	molti	non	si	può	evitare	che	ce
ne	 siano	 alcuni	 i	 cui	 interessi	 siano	 contrari	 a	 quelli	 pubblici;	 costoro	 i	 loro
interessi	rendono	appassionati,	 le	 loro	passioni	eloquenti,	e	 l'eloquenza	trascina
altri	dalla	loro	parte.	Infatti	le	passioni	degli	uomini,	che	separate	sono	moderate
come	 il	 calore	 di	 tizzoni	 isolati,	 in	 assemblea	 diventano	 come	 molti	 tizzoni
insieme	 che	 si	 infiammano	 reciprocamente	 (specialmente	 quando	 essi	 le



attizzano	 reciprocamente	 con	 le	 loro	 orazioni)	 fino	 a	 porre	 a	 fuoco	 lo	 Stato
pretendendo	di	consigliarlo.	In	terzo	luogo,	ascoltando	ognuno	separatamente,	si
può	esaminare	(quando	sia	necessario)	con	frequenti	 interruzioni	e	obiezioni	 la
verità	 o	 la	 probabilità	 delle	 sue	 ragioni	 e	 la	 fondatezza	 delle	 raccomandazioni
che	egli	dà;	cosa	che	non	si	può	fare	in	un'assemblea,	dove	-	per	ogni	questione
difficile	 -	 si	 è	 piuttosto	 storditi	 e	 disorientati	 dalla	 varietà	 dei	 discorsi	 che	 la
riguardano,	che	 informati	 sul	partito	da	prendere.	 Inoltre,	non	esiste	assemblea
convocata	per	consigliare,	nella	quale	non	siano	alcuni	che	ambiscono	a	essere
stimati	 eloquenti	 nonché	 esperti	 di	 politica,	 e	 che	 danno	 i	 loro	 consigli
preoccupati	 non	 già	 della	 proposta	 avanzata,	 ma	 dell'applauso	 alle	 loro
variopinte	orazioni,	fatte	di	molti	fili	colorati	e	di	frammenti	di	autori.	Tutto	ciò
rappresenta	quanto	meno	una	molestia	che	sottrae	tempo	alla	consultazione	seria
ed	è	facilmente	evitata	seguendo	il	metodo	della	consultazione	segreta.	In	quarto
luogo,	in	deliberazioni	che	dovrebbero	restare	segrete	(e	se	ne	presentano	assai
spesso	 negli	 affari	 pubblici)	 i	 consigli	 di	 molti	 -	 specialmente	 se	 dati	 nelle
assemblee	 -	 sono	 pericolosi,	 e	 pertanto	 le	 grandi	 assemblee	 sono	 costrette	 ad
affidare	 tali	 incombenze	 a	 commissioni	 più	 ridotte	 e	 composte	 di	 persone	 che
siano	le	più	competenti	e	nella	cui	lealtà	si	abbia	la	massima	fiducia.

Per	 concludere,	 chi	 è	 tanto	 favorevole	 al	 farsi	 consigliare	 da	 una	 grande
assemblea	 di	 consiglieri	 da	 desiderare	 o	 da	 affidarsi	 alle	 sue	 cure	 quando	 è	 in
questione	il	matrimonio	dei	figli,	la	vendita	delle	proprie	terre,	il	governo	della
propria	famiglia,	l'amministrazione	della	propria	proprietà	privata,	soprattutto	se
tra	 i	membri	 dell'assemblea	 ci	 sono	 taluni	 che	non	vogliono	 la	 sua	prosperità?
Meglio	cura	i	propri	affari	chi	si	avvale	di	molti	e	prudenti	consiglieri	e	interroga
ciascuno	di	essi	separatamente	secondo	le	rispettive	competenze,	come	chi	gioca
al	 tennis	 servendosi	 di	 bravi	 secondi	 ognuno	 posto	 nel	 luogo	 giusto.	 Ancora
meglio	fa	chi	usa	soltanto	il	proprio	giudizio,	come	colui	che	non	si	serve	affatto
di	alcun	secondo.	Per	contro,	peggio	di	tutti	cura	i	suoi	affari	chi	viene	trascinato
in	 direzioni	 contrastanti	 da	 una	 struttura	 assembleare	 (1)	 la	 quale	 non	 può
muoversi	 se	 non	 in	 forza	 di	 maggioranze	 di	 opinioni	 convergenti,	 la	 cui
attuazione	è	poi	solitamente	ritardata	(a	causa	dell'invidia	e	dell'interesse)	dalla
parte	che	si	oppone.	Questi	è	come	un	giocatore	che	venga	portato	incontro	alla
palla,	ancorché	da	buoni	giocatori,	tuttavia	in	una	carriola	o	in	un'altra	struttura
pesante	 e	 per	 di	 più	 ritardata	 dai	 giudizi	 e	 sforzi	 contrastanti	 di	 coloro	 che	 la
spingono,	e	tanto	più	ritardata	quanto	più	numerosi	sono	coloro	che	vi	pongono
mano,	soprattutto	quando	fra	di	essi	ce	n'è	uno	o	più	che	desiderano	che	quello
perda.	 Sebbene,	 dunque,	 sia	 vero	 che	 molti	 occhi	 vedono	 più	 di	 uno	 solo,
tuttavia	 ciò	 non	 va	 inteso	 di	 molti	 consiglieri,	 tranne	 soltanto	 quando	 la
risoluzione	 finale	 è	 di	 uno	 solo.	 Altrimenti	 detto:	 poiché	 diverse	 sono	 le



prospettive	da	cui	la	stessa	cosa	è	vista	da	molti	occhi	-	che	per	di	più	tendono	a
guardare	di	sottecchi	al	loro	interesse	privato	-,	quelli	che	non	vogliono	fallire	il
loro	obiettivo,	pur	 servendosi	di	ambedue	gli	occhi	per	guardarsi	normalmente
intorno,	 mirano	 tuttavia	 con	 uno	 solo.	 Perciò,	 lungi	 dal	 dovere	 la	 propria
conservazione	 alle	 aperte	 consultazioni	 di	 un'assemblea,	 ogni	 grande	 Stato
popolare	 la	 deve	 piuttosto	 ai	 nemici	 stranieri	 che	 lo	 resero	 unito,	 o	 alla
reputazione	di	qualche	suo	uomo	eminente,	o	a	un	Consiglio	segreto	di	pochi,	o
alla	 paura	 reciproca	 di	 fazioni	 di	 pari	 forze.	 Quanto	 agli	 Stati	 molto	 piccoli,
siano	essi	popolari	o	monarchici,	non	c'è	saggezza	umana	che	possa	preservarli
più	di	quanto	duri	la	gelosia	dei	loro	potenti	vicini.

	
	



Capitolo	ventiseiesimo.

LE	LEGGI	CIVILI.
	
	
Con	LEGGI	CIVILI	intendo	le	leggi	che	gli	uomini	sono	tenuti	a	osservare

in	quanto	sono	membri	non	di	questo	o	di	quello	Stato	in	particolare	ma	di	uno
Stato.	 Infatti	 la	 conoscenza	 delle	 leggi	 particolari	 appartiene	 a	 coloro	 che
professionalmente	si	occupano	dello	studio	delle	leggi	dei	loro	vari	Paesi,	ma	la
conoscenza	 della	 legge	 civile	 in	 generale	 spetta	 a	 ciascuno.	 L'antica	 legge	 di
Roma	era	 chiamata	 "legge	 civile",	 dalla	 parola	 "Civitas"	 che	 significa	Stato;	 e
quei	Paesi	che,	essendo	stati	soggetti	all'Impero	Romano	e	governati	sotto	quella
legge,	ne	conservano	ancora	la	parte	che	ritengono	conveniente,	la	chiamano	la
legge	civile,	per	distinguerla	dalle	altre	loro	leggi	civili.	Ma	non	è	di	queste	che
io	intendo	qui	parlare,	giacché	il	mio	obiettivo	non	è	quello	di	mostrare	quale	sia
la	 legge	 di	 questo	 o	 quel	 Paese,	 ma	 che	 cosa	 sia	 la	 legge;	 come	 hanno	 fatto
Platone,	 Aristotele,	 Cicerone	 e	 altri,	 senza	 assumersi	 l'onere	 di	 uno	 studio
professionale	della	legge.

Innanzi	 tutto	 è	 manifesto	 che	 la	 legge	 in	 generale	 non	 è	 consiglio	 ma
comando;	 non	 comando	 di	 un	 uomo	 qualunque	 a	 un	 altro,	 ma	 solo	 di	 chi	 lo
rivolge	 a	 un	 altro	 precedentemente	 obbligato	 a	 obbedirgli.	 Quanto	 a	 legge
«civile»,	 vi	 si	 aggiunge	 soltanto	 il	 nome	 della	 persona	 che	 comanda,	 che	 è	 la
"Persona	Civitatis",	la	persona	dello	Stato.

Ciò	considerato,	definisco	la	legge	civile	in	questa	maniera:	LEGGE	CIVILE
"è	per	ogni	suddito	l'insieme	delle	norme	che,	oralmente,	per	iscritto,	o	con	altro
segno	sufficiente	a	manifestare	 la	volontà,	 lo	Stato	gli	ha	ordinato	di	applicare
per	distinguere	il	diritto	dal	 torto;	vale	a	dire	ciò	che	è	contrario	alla	norma	da
ciò	che	non	lo	è".

In	 questa	 definizione	 non	 c'è	 nulla	 che	 non	 sia	 evidente	 a	 prima	 vista.
Chiunque,	 infatti,	 vede	 che	 alcune	 leggi	 sono	 rivolte	 a	 tutti	 i	 sudditi,	 altre	 a
province	e	professioni	particolari,	altre	ancora	a	individui	particolari,	e	che	sono
quindi	 leggi	 per	 ognuno	di	 coloro	 cui	 il	 comando	 è	 diretto	 e	 per	 nessun	 altro.
Chiunque	altresì	vede	che	le	leggi	sono	i	criteri	del	giusto	e	dell'ingiusto,	nulla
essendo	reputato	ingiusto	che	non	sia	contrario	a	qualche	legge.	Parimenti	va	da
sé	che	nessuno	possa	fare	le	leggi	se	non	lo	Stato,	poiché	la	nostra	soggezione	è



solo	verso	 lo	Stato,	 e	 che	 i	 comandi	 inoltre	debbono	essere	 espressi	 con	 segni
inequivoci	(1)	poiché	altrimenti	non	si	sa	come	obbedire	a	essi.	Inoltre	tutto	ciò
che	 può	 essere	 inferito	 da	 questa	 definizione	 con	 deduzioni	 necessarie	 deve
essere	riconosciuto	come	vero;	e	da	essa	deduco,	dunque,	quanto	segue.

1.	In	tutti	gli	Stati	il	legislatore	è	unicamente	il	sovrano	-	sia	questi	un	solo
uomo,	 come	 nella	 monarchia,	 sia	 un'assemblea,	 come	 nella	 democrazia	 o
nell'aristocrazia.	Il	 legislatore,	infatti,	è	colui	che	fa	la	legge	e	soltanto	lo	Stato
prescrive	e	comanda	l'osservanza	di	quelle	norme	che	chiamiamo	legge;	perciò	il
legislatore	è	lo	Stato.	Sennonché	lo	Stato	non	è	una	persona,	né	ha	la	capacità	di
fare	alcunché	se	non	per	mezzo	del	rappresentante	(cioè	del	sovrano);	perciò	il
sovrano	 è	 l'unico	 legislatore.	 Per	 la	 stessa	 ragione	 nessuno,	 se	 non	 il	 sovrano,
può	 abrogare	 una	 legge	 in	 vigore;	 poiché	 una	 legge	 non	 è	 abrogata	 se	 non	 da
un'altra	legge	che	ne	proibisce	l'esecuzione.

2.	Il	sovrano	di	uno	Stato,	sia	un'assemblea	o	un	solo	uomo,	non	è	soggetto
alle	leggi	civili.	Infatti,	avendo	il	potere	di	fare	e	abrogare	le	leggi,	può	liberarsi
quando	 vuole	 dalla	 loro	 soggezione	 revocando	 le	 leggi	 che	 lo	 impacciano	 e
facendone	di	nuove;	sicché	ne	era	già	libero	prima.	Libero	è	infatti	colui	che	può
essere	libero	quando	voglia,	e	non	è	possibile	che	una	persona	si	obblighi	verso
se	 stessa,	poiché	chi	può	 legare	può	anche	 sciogliere	e	dunque	chi	è	obbligato
soltanto	verso	di	sé	non	è	obbligato	affatto.

3.	Quando	una	consuetudine	che	duri	da	molto	 tempo	acquista	 l'autorità	di
legge,	non	è	la	lunghezza	del	tempo	che	le	conferisce	autorità,	ma	la	volontà	del
sovrano	manifestata	dal	silenzio	(poiché	il	silenzio	è	talvolta	indice	di	consenso),
ed	è	legge	solo	finché	dura	il	silenzio	del	sovrano	su	di	essa.	Pertanto	quando	il
sovrano	debba	affrontare	una	questione	di	diritto	sollevata	non	sulla	base	della
sua	 volontà	 presente	 ma	 di	 leggi	 già	 esistenti,	 la	 lunghezza	 del	 tempo	 non
pregiudica	in	alcun	modo	il	suo	diritto,	e	la	questione	deve	essere	giudicata	sulla
base	 dell'equità.	 Infatti	 sono	molte	 le	 sentenze	 ingiuste	 che,	 basate	 soltanto	 su
prassi	non	controllate,	si	perpetuano	da	più	tempo	di	quanto	si	possa	ricordare.	E
i	 nostri	 giuristi	 considerano	 legge	 soltanto	 le	 consuetudini	 ragionevoli,	mentre
ritengono	 che	 quelle	 cattive	 vadano	 abolite.	 Ma	 il	 giudizio	 su	 ciò	 che	 è
ragionevole	 e	 su	 ciò	 che	 va	 abolito	 spetta	 a	 colui	 che	 fa	 la	 legge,	 ossia
all'assemblea	sovrana	o	al	monarca.

4.	La	legge	di	natura	e	la	legge	civile	si	contengono	reciprocamente	e	sono	di
pari	estensione.	 Infatti	 le	 leggi	di	natura,	 consistenti	nell'equità,	nella	giustizia,
nella	 gratitudine	 e	 nelle	 altre	 virtù	morali	 da	 queste	 dipendenti,	 nello	 stato	 di
natura	(come	ho	detto	sopra	alla	fine	del	Cap.	15)	non	sono	propriamente	leggi,
ma	qualità	che	rendono	gli	uomini	inclini	alla	pace	e	all'obbedienza.	Realmente
leggi	esse	divengono	solo	quando	viene	istituito	lo	Stato	-	non	prima	-	in	quanto



sono	i	comandi	dello	Stato	e	con	ciò	anche	leggi	civili:	è	infatti	il	potere	sovrano
che	obbliga	gli	uomini	a	rispettarle.	Effettivamente,	a	fronte	delle	divergenze	dei
privati,	per	dichiarare	che	cosa	siano	l'equità,	la	giustizia	e	la	virtù	morale	e	per
renderle	vincolanti,	c'è	bisogno	di	prescrizioni	da	parte	del	potere	sovrano	e	di
punizioni	prescritte	per	coloro	che	 le	 infrangono;	prescrizioni	che	sono	dunque
parte	della	 legge	civile.	 In	 tutti	gli	Stati	del	mondo	perciò	 la	 legge	di	natura	è
parte	 della	 legge	 civile	 e	 reciprocamente	 la	 legge	 civile	 è	 parte	 dei	 dettami	 di
natura,	poiché	la	giustizia	-	vale	a	dire	il	rispetto	dei	patti	e	il	dare	a	ciascuno	il
suo	-	è	un	dettame	della	legge	di	natura.	Ora,	siccome	ogni	suddito	di	uno	Stato
si	 è	 impegnato	 a	 obbedire	 alla	 legge	 civile	 (vuoi	 ciascuno	 con	 ciascun	 altro
quando	 si	 riuniscono	 per	 scegliere	 un	 rappresentante	 comune,	 vuoi	 ognuno
singolarmente	 col	 rappresentante	 stesso	 quando,	 sottomessi	 alla	 spada,
promettono	 obbedienza	 per	 aver	 salva	 la	 vita),	 ne	 segue	 che	 l'obbedienza	 alla
legge	civile	 fa	parte	della	 legge	di	natura.	Sicché	 legge	naturale	 e	 legge	civile
non	sono	differenti	specie	di	legge,	ma	differenti	parti	della	legge	-	di	cui	la	parte
scritta	è	chiamata	civile	e	quella	non	scritta,	naturale	-;	mentre	il	diritto	naturale,
cioè	la	 libertà	naturale	dell'uomo,	può	essere	ridotto	e	 limitato:	anzi,	 il	 fine	del
fare	le	leggi	non	è	altro	che	tale	limitazione;	senza	la	quale	non	è	possibile	pace
veruna.	La	legge	non	è	stata	introdotta	nel	mondo	se	non	per	limitare	la	libertà
naturale	 dei	 singoli	 uomini,	 in	 maniera	 tale	 che	 essi	 non	 potessero	 recarsi
reciprocamente	offese	 e	piuttosto	 si	 aiutassero	 e	 si	 unissero	 contro	un	 comune
nemico.

5.	Se	il	sovrano	di	uno	Stato	sottomette	un	popolo	che	ha	vissuto	sotto	altre
leggi	 scritte,	 e	 lo	 governa	 dopo	 la	 conquista	 con	 le	 stesse	 leggi	 da	 cui	 era
governato	prima,	queste	leggi	sono	nondimeno	le	leggi	civili	del	vincitore	e	non
dello	 Stato	 vinto.	 Infatti	 il	 legislatore	 non	 è	 colui	 per	 la	 cui	 autorità	 le	 leggi
furono	primieramente	fatte,	ma	colui	per	la	cui	autorità	continuano	ora	a	essere
leggi.	 Pertanto,	 allorché	 all'interno	 dei	 domini	 di	 uno	 Stato	 sussistono	 diverse
province	e	 in	queste	province	differenze	di	 leggi	 -	 le	quali	 sono	comunemente
chiamate	 le	 consuetudini	 di	 ogni	 singola	 provincia	 -,	 non	 si	 deve	 pensare	 che
queste	 consuetudini	 vigano	 solo	 in	 forza	 della	 lunghezza	 del	 tempo	 cui
risalgono,	ma	bisogna	comprendere	che	una	volte	esse	furono	leggi	-	scritte	o	in
altro	 modo	 rese	 note	 -	 in	 quanto	 costituzioni	 e	 statuti	 dei	 sovrani	 di	 quelle
province,	e	che	ora	sono	leggi	non	in	virtù	del	tempo	ma	in	quanto	costituzioni
dei	 sovrani	 attuali.	 D'altronde	 una	 legge	 non	 scritta,	 che	 venga	 generalmente
osservata	 in	 tutte	 le	province	di	un	dominio	e	 la	cui	applicazione	sia	 scevra	di
ogni	 iniquità,	 non	 può	 essere	 altro	 che	 una	 legge	 di	 natura,	 obbligante
ugualmente	tutti	gli	uomini.

6.	 Visto,	 dunque,	 che	 tutte	 le	 leggi,	 scritte	 e	 non	 scritte,	 ricevono	 la	 loro



autorità	e	forza	dalla	volontà	dello	Stato	-	cioè	dalla	volontà	del	rappresentante,
che	in	una	monarchia	è	il	monarca	e	in	altri	Stati	l'assemblea	sovrana	-	qualcuno
potrebbe	 chiedersi	 donde	 derivino	 le	 opinioni	 che	 si	 incontrano	 nei	 libri	 di
eminenti	 giuristi	 di	 diversi	 Stati,	 i	 quali	 fanno	dipendere,	 direttamente	 o	 come
conseguenza,	 il	 potere	 legislativo	 da	 privati	 cittadini	 o	 da	 giudici	 subordinati.
Come,	 ad	 esempio,	 l'opinione	 "che	 la	 legge	 consuetudinaria	 è	 sotto	 l'esclusivo
controllo	del	Parlamento";	cosa	che	è	vera	 solo	nel	caso	di	un	Parlamento	che
possieda	 il	 potere	 sovrano	 e	 non	 possa	 riunirsi	 o	 sciogliersi	 se	 non	 a	 propria
discrezione.	Se	infatti	qualcun	altro	avesse	il	diritto	di	scioglierlo	allora	avrebbe
anche	il	diritto	di	controllarlo	e,	conseguentemente,	di	controllare	ciò	che	è	sotto
il	suo	controllo.	In	mancanza,	dunque,	di	tale	diritto,	il	controllo	delle	leggi	non
è	detenuto	dal	"parlamentum",	ma	dal	"Rex	in	Parlamento".	Inoltre,	quando	un
parlamento	è	sovrano,	se	anche	non	avesse,	per	una	causa	qualsiasi,	mai	raccolto
dai	Paesi	 soggetti	 tanti	uomini	e	 tanto	 saggi,	 tuttavia	non	per	questo	motivo	 si
crede	che	 tale	 assemblea	ha	 acquistato	 il	 potere	 legislativo.	 "Item"	a	proposito
dell'opinione	 che	 le	 due	 braccia	 di	 uno	 Stato	 sono	 "la	 forza	 e	 la	 giustizia,	 la
prima	delle	quali	risiede	nel	re	e	l'altra	si	trova	nelle	mani	del	Parlamento":	come
se	potesse	sussistere	uno	Stato	in	cui	la	forza	fosse	in	una	mano	che	la	giustizia
non	avesse	l'autorità	di	comandare	e	governare.

7.	 I	 nostri	 giuristi	 convengono	 che	 la	 legge	 non	 può	mai	 essere	 contro	 la
ragione,	e	che	legge	è	non	la	lettera	-	ossia	ogni	interpretazione	letterale	di	essa	-
ma	quella	 che	 è	 conforme	alla	 intenzione	del	 legislatore.	Questo	 è	vero,	ma	 il
dubbio	è	un	altro:	di	chi	sia	quella	ragione	che	andrà	accettata	come	legge.	Non
ogni	ragione	privata	-	ché	altrimenti	ci	sarebbe	nelle	leggi	tanta	contraddizione
quanta	 ce	 n'è	 nelle	 Scuole	 -,	ma	 nemmeno	 (come	vorrebbe	Sir	Edward	Coke)
"una	 ragione	 artificialmente	 affinata	 con	 lunghi	 studi,	 osservazioni	 ed
esperienze"	 (come	 era	 la	 sua).	 Infatti,	 per	 un	 verso	 non	 è	 da	 escludere	 che	 il
lungo	studio	possa	accrescere	e	rafforzare	pareri	erronei;	per	un	altro,	quando	si
costruisce	 su	 false.	 fondamenta,	 più	 grande	 è	 la	 costruzione,	 maggiore	 è	 la
rovina;	e	infine	la	ragione	e	le	risoluzioni	di	coloro	che	si	applicano	allo	studio	e
all'osservazione	 per	 pari	 tempo	 e	 con	 pari	 diligenza	 sono	 e	 restano
necessariamente	discordanti.	Cosicché	a	 far	 legge	non	è	 la	 "Juris	prudentia",	o
saggezza	 dei	 giudici	 subordinati,	ma	 la	 ragione	 e	 il	 comando	 di	 questo	 nostro
uomo	artificiale,	lo	Stato.	Inoltre,	il	fatto	che	lo	Stato	mediante	il	rappresentante
sia	 un'unica	 persona	 rende	 difficile	 che	 sorgano	 contraddizioni	 fra	 le	 leggi;	 e,
quando	ne	insorgano,	una	stessa	ragione	può	eliminarle	con	l'interpretazione	o	la
modificazione	 della	 legge.	 In	 tutte	 le	 Corti	 di	 giustizia	 è	 il	 sovrano	 (ossia	 la
persona	 dello	 Stato)	 che	 giudica,	 e	 il	 giudice	 subordinato	 deve	 prestare
attenzione	 alla	 ragione	 che	 muoveva	 il	 suo	 sovrano	 a	 fare	 una	 certa	 legge,



affinché	a	quella	ragione	sia	conforme	la	sua	sentenza,	che	allora	è	la	sentenza
del	suo	sovrano	e	in	caso	contrario	è	solo	la	sua,	ed	è	ingiusta.

8.	Dal	 fatto	che	 la	 legge	è	un	comando,	e	che	un	comando	consiste	 in	una
dichiarazione	 o	manifestazione	 della	 volontà	 di	 colui	 che	 comanda	 -	mediante
voce,	 scrittura	 o	 qualche	 altro	 sicuro	 segno	 della	 medesima	 volontà	 -	 si	 può
comprendere	che	il	comando	dello	Stato	è	legge	solamente	per	coloro	che	hanno
i	mezzi	per	prenderne	cognizione.	Per	mentecatti	di	natura,	 infanti	e	pazzi	non
c'è	 legge	 -	 non	più	 almeno	che	per	 le	 bestie	brute	 -,	 né	 essi	 sono	passibili	 del
titolo	 di	 giusti	 o	 ingiusti,	 poiché	 non	 hanno	mai	 avuto	 la	 capacità	 di	 stipulare
alcun	patto	o	di	comprenderne	le	conseguenze.	Quindi	non	assunsero	mai	l'onere
di	 autorizzare	 le	 azioni	 di	 un	 sovrano,	 come	 debbono	 fare	 coloro	 che
costituiscono	 uno	 Stato.	 E	 come	 sono	 scusati	 coloro	 che	 la	 natura,	 o	 un
accidente,	 ha	privato	della	 conoscenza	di	 tutte	 le	 leggi	 in	generale;	 così	 anche
ogni	uomo,	a	cui	un	incidente	non	derivante	dalla	sua	volontà	abbia	tolto	i	mezzi
per	 prendere	 cognizione	 di	 una	 legge	 particolare,	 è	 scusato	 se	 non	 la	 osserva.
Anzi,	 a	 parlare	 propriamente,	 quella	 legge	 non	 è	 per	 lui	 legge.	 E'	 perciò
necessario	 considerare	 a	 questo	 punto	 quali	 dimostrazioni	 e	 segni	 siano
sufficienti	per	la	conoscenza	di	ciò	che	è	legge;	vale	a	dire	di	ciò	che	è	la	volontà
del	sovrano	-	sia	nella	forma	di	governo	monarchica	sia	nelle	altre.

In	 primo	 luogo,	 una	 legge	 che	obblighi	 tutti	 i	 sudditi	 senza	 eccezione,	 che
non	sia	scritta	né	in	alcun	altro	modo	resa	pubblica	nei	luoghi	in	cui	essi	possano
prenderne	 conoscenza,	 è	 una	 legge	 di	 natura.	 Infatti	 una	 legge	 che	 gli	 uomini
debbano	 riconoscere	 come	 tale	 non	 attraverso	 le	 parole	 di	 altri	 uomini,	 ma
ciascuno	 mediante	 la	 propria	 ragione,	 deve	 configurarsi	 come	 qualcosa	 in
accordo	con	la	ragione	di	 tutti;	 il	che	non	può	accadere	a	nessuna	legge	tranne
che	 alla	 legge	 di	 natura.	 Le	 leggi	 di	 natura	 non	 hanno	 pertanto	 bisogno	 di
nessuna	 pubblicazione	 o	 proclamazione	 in	 quanto	 contenute	 in	 quest'unica
proposizione	accettata	da	tutti:	"Non	fare	agli	altri	ciò	che	riterresti	irragionevole
che	dagli	altri	ti	fosse	fatto".

In	secondo	luogo	se	una	legge	obbliga	soltanto	una	categoria	di	persone	o	un
individuo	particolare	e	non	è	scritta	né	resa	pubblica	attraverso	la	parola,	allora
anch'essa	è	una	 legge	di	natura	ed	è	conosciuta	per	mezzo	degli	 stessi	 indici	e
segni	 che	 contraddistinguono	 quella	 categoria	 dagli	 altri	 sudditi.	 Infatti
qualsivoglia	 legge	non	scritta,	o	non	 resa	pubblica	 in	qualche	altra	maniera	da
colui	 che	 la	 fa	 legge,	 può	 venir	 conosciuta	 da	 chi	 deve	 ad	 essa	 obbedire	 solo
mediante	la	propria	ragione	ed	è	quindi	non	solo	legge	civile	ma	anche	naturale.
Ad	 esempio,	 quando	 il	 sovrano	 impiega	 un	ministro	 pubblico	 senza	 istruzioni
scritte	 su	 ciò	 che	 deve	 fare,	 questi	 è	 obbligato	 a	 considerare	 come	 istruzioni	 i
dettami	della	ragione.	Così,	se	quegli	nomina	un	giudice,	il	giudice	deve	sapere



che	 le	 proprie	 sentenze	 debbono	 essere	 conformi	 alla	 ragione	 del	 sovrano;	 ed
essendo	 questa	 sempre	 da	 intendersi	 come	 coincidente	 con	 l'equità,	 a
quest'ultima	egli	è	vincolato	dalla	legge	di	natura.	Oppure,	se	è	un	ambasciatore,
deve	prendere	come	direttive	(in	tutte	le	cose	non	contenute	nelle	sue	istruzioni
scritte)	ciò	che	la	ragione	detta	essere	più	utile	all'interesse	del	suo	sovrano;	e	lo
stesso	vale	per	tutti	i	ministri	della	sovranità,	sia	pubblici	sia	privati.	Tutte	queste
istruzioni	della	ragione	naturale	possono	essere	comprese	sotto	l'unico	nome	di
"fedeltà",	che	è	una	componente	della	giustizia	naturale.

Fatta	eccezione	per	la	legge	di	natura,	appartiene	all'essenza	di	tutte	le	altre
leggi	l'esser	portate	a	conoscenza	di	ognuno	che	sarà	obbligato	a	obbedire	a	esse,
rendendole	 note	 attraverso	 la	 parola	 o	 la	 scrittura	 o	 qualche	 altro	 atto	 che	 si
sappia	 che	derivi	dall'autorità	 sovrana.	 Infatti	 la	volontà	di	un	altro	può	essere
intesa	 soltanto	per	mezzo	delle	 sue	parole,	 o	di	 altri	 atti,	 oppure	per	mezzo	di
congetture	basate	sui	suoi	scopi	e	intenti;	che,	nel	caso	della	persona	dello	Stato,
vanno	 sempre	 supposti	 conformi	 a	 equità	 e	 ragione.	 Molte	 volte,	 nei	 tempi
antichi,	prima	che	 si	diffondesse	 l'uso	delle	 lettere,	 le	 leggi	venivano	messe	 in
versi	 affinché	 il	 popolo	 rozzo,	 trovando	 piacevole	 cantarle	 o	 recitarle,	 potesse
più	 facilmente	 trattenerle	 nella	 memoria.	 Per	 la	 stessa	 ragione	 Salomone
consiglia	di	 legare	 i	dieci	Comandamenti	 (Proverbi	7.3)	alle	dieci	dita.	Quanto
alla	 legge	 che	 Mosè	 diede	 al	 popolo	 di	 Israele	 nel	 rinnovare	 il	 patto
(Deuteronomio	11.19),	 egli	 ordinò	di	 insegnarla	 ai	 figli	 -	 parlandogliene	 sia	 in
casa	sia	in	cammino,	sia	nel	coricarsi	sia	nel	levarsi	-,	di	scriverla	sugli	stipiti	e
le	 porte	 delle	 case,	 e	 di	 radunare	 (Deuteronomio	 31.12)	 il	 popolo	 -	 uomini,
donne	e	bambini	-	perché	ne	ascoltasse	la	lettura.

Né	basta	che	la	legge	sia	scritta	e	resa	pubblica;	occorre	anche	che	ci	siano
chiari	 segni	 che	 essa	deriva	dalla	volontà	del	 sovrano.	 Infatti	 i	 privati,	 quando
abbiano	 -	 o	 pensino	 di	 avere	 -	 abbastanza	 forza	 per	 realizzare	 i	 loro	 ingiusti
progetti	 e	 condurli	 impunemente	 secondo	 i	 loro	 fini	 ambiziosi,	 son	 capaci	 di
rendere	 pubblico	 come	 legge	 quello	 che	 più	 a	 loro	 aggrada,	 ignorando	 o
addirittura	opponendosi	all'autorità	legislativa.	Perciò	è	necessario	non	solo	che
la	 legge	 sia	 resa	 pubblica,	 ma	 anche	 che	 sia	 corredata	 di	 segni	 sufficienti	 a
dimostrarne	l'autore	e	l'autorità.	Autore	o	legislatore	che	in	ogni	Stato	si	suppone
conosciuto	poiché	è	 il	 sovrano;	 il	quale,	essendo	stato	 istituito	per	consenso	di
tutti,	 è	 da	 supporre	 sufficientemente	 noto	 a	 tutti.	 Vero	 è	 che	 l'ignoranza	 e	 la
presunzione	degli	uomini	sono	per	lo	più	tali	che,	quando	sia	svanito	il	ricordo
della	 iniziale	 istituzione	 dello	 Stato,	 essi	 non	 prendono	 più	 in	 considerazione
quale	 potere	 ordinariamente	 li	 difenda	 dai	 nemici,	 protegga	 le	 loro	 attività,	 e
renda	loro	ragione	allorché	subiscono	un	torto;	ma	poiché	nessuno,	appena	tenga
conto	 di	 ciò,	 può	 avere	 dei	 dubbi,	 allora	 non	 c'è	 alcuna	 scusa	 per	 l'ignoranza



concernente	il	detentore	della	sovranità.	E'	un	dettame	della	ragione	naturale	e,
conseguentemente,	una	evidente	legge	di	natura,	che	nessuno	debba	indebolire	il
potere,	 la	 cui	 protezione	 egli	 stesso	 ha	 richiesto	 o	 consapevolmente	 accettato
contro	altri.	Pertanto,	 su	chi	sia	 il	 sovrano,	nessuno,	se	non	per	sua	colpa,	può
avere	 alcun	 dubbio	 (qualunque	 cosa	 suggeriscano	 i	 malvagi).	 La	 difficoltà
consiste	 piuttosto	 nell'accertamento	 che	 l'autorità	 derivi	 effettivamente	 dal
sovrano;	 difficoltà	 il	 cui	 superamento	 dipende	 dalla	 conoscenza	 dei	 pubblici
registri,	dei	pubblici	Consigli,	dei	pubblici	ministri,	e	dei	pubblici	sigilli,	da	cui
tutte	 le	 leggi	 sono	 sufficientemente	 autenticate.	 Autenticate,	 dico,	 non
autorizzate,	poiché	l'autenticazione	è	solo	testimonianza	e	registrazione,	non	ciò
che	conferisce	autorità	alla	legge	e	che	consiste	soltanto	nell'essere	comando	del
sovrano.

Ove	pertanto	si	tratti	di	accertare	l'esistenza	di	un	torto	sulla	sola	base	della
legge	di	natura,	vale	a	dire	della	comune	equità,	la	sentenza	del	giudice,	che	per
mandato	 ha	 l'autorità	 di	 celebrare	 tali	 processi,	 è	 una	 sufficiente	 attestazione
dell'autorità	della	legge	di	natura	in	quel	caso	particolare.	Infatti,	il	consiglio	di
una	persona	che	professi	 lo	studio	della	 legge,	è	certamente	utile	per	evitare	 la
contesa,	ma	si	tratta	soltanto	di	un	consiglio;	è	il	giudice	che	deve	dire	quale	sia
la	legge	dopo	aver	ascoltato	i	termini	della	controversia.

Ma	quando	si	tratta	di	accertare	l'esistenza	di	un	torto	o	di	un	crimine	sulla
base	della	legge	scritta,	ognuno,	prima	di	fare	il	torto	o	di	commettere	il	crimine,
può	 (se	 vuole),	 ricorrendo	 direttamente	 o	 mediante	 altri	 ai	 registri,	 essere
sufficientemente	informato	se	è	un	torto	o	no.	Anzi,	deve	farlo	poiché	è	illecito	il
compiere	un	atto	che	si	sta	per	compiere	quando	si	sia	in	dubbio	se	sia	giusto	o
meno	e,	volendo,	ce	ne	si	possa	informare.	Allo	stesso	modo	chi	ritiene	di	aver
subìto	 un	 torto	 in	 un	 caso	 previsto	 dalla	 legge	 scritta	 della	 quale	 egli	 può,
direttamente	 o	 tramite	 altri,	 prendere	 visione	 ed	 esame,	 e	 si	 lamenta	 prima	 di
aver	 consultato	 la	 legge,	 agisce	 ingiustamente	 e	 rivela	 piuttosto	 un'attitudine	 a
vessare	gli	altri	che	a	pretendere	il	rispetto	del	proprio	diritto.

Se	 l'accertamento	 riguarda	 l'obbedienza	 a	 un	 pubblico	 ufficiale,	 allora	 una
sufficiente	 autenticazione	 dell'autorità	 di	 quest'ultimo	 è	 rappresentata	 dall'aver
preso	 visione	 del	 suo	 mandato	 corredato	 di	 pubblico	 sigillo,	 e	 dall'averglielo
udito	leggere;	oppure	dall'avere	potuto	informarsi	solo	che	lo	si	fosse	voluto.	In
realtà	 ognuno	 è	 obbligato	 a	 fare	 il	 massimo	 sforzo	 per	 informarsi	 delle	 leggi
scritte	che	possano	riguardare	le	sue	azioni	future.

Noto	 il	 legislatore	 e	 rese	 sufficientemente	 conoscibili	 le	 leggi	 -	 vuoi
attraverso	la	scrittura	vuoi	per	lume	naturale	-	manca	ancora	un'altra	condizione
molto	 importante	 per	 renderle	 obbliganti.	 Infatti	 non	 è	 nella	 lettera,	 ma
nell'interpretazione	 e	 nel	 senso,	 vale	 a	 dire	 nell'autentica	 interpretazione	 della



legge	 (ossia	 nel	 significato	 inteso	 dal	 legislatore)	 che	 consiste	 la	 natura	 della
legge.	Pertanto	l'interpretazione	di	tutte	le	leggi	dipende	dall'autorità	sovrana,	e
interpreti	 possono	 essere	 soltanto	 coloro	 che	 sono	 incaricati	 dal	 sovrano
(unicamente	al	quale	il	suddito	deve	obbedienza).	Altrimenti,	basta	un	interprete
astuto	 per	 fare	 assumere	 alla	 legge	 un	 significato	 opposto	 a	 quello	 datole	 dal
sovrano;	col	che	l'interprete	diventa	il	legislatore.

Tutte	le	leggi,	scritte	o	non	scritte,	hanno	bisogno	di	interpretazione.	Vero	è
che	 la	 legge	di	 natura,	 ossia	 non	 scritta,	 è	 perfettamente	 chiara	 per	 coloro	 che
fanno	uso	della	 loro	 ragione	naturale	 senza	parzialità	e	passione	 -	 il	 che	 toglie
ogni	scusante	a	coloro	che	la	violano	-;	essa	tuttavia,	se	si	considera	che	pochi,	o
forse	nessuno,	sono	quelli	che	non	siano	qualche	volta	accecati	dall'amor	di	sé
(1),	 o	 da	 qualche	 altra	 passione,	 diventa	 la	 più	 oscura	 di	 tutte	 le	 leggi,	 e
conseguentemente	 quella	 che	 ha	 la	 massima	 necessità	 di	 interpreti	 capaci.
Quanto	alle	leggi	scritte,	se	sono	brevi,	vengono	facilmente	fraintese	a	causa	dei
significati	 diversi	 di	 una	 o	 due	 parole;	 se	 sono	 lunghe,	 sono	 più	 oscure	 per	 i
significati	 diversi	 di	 molte	 parole.	 Cosicché	 nessuna	 legge	 scritta,	 che	 sia
formulata	in	poche	o	in	molte	parole,	può	essere	bene	intesa	senza	una	perfetta
comprensione	 delle	 cause	 finali	 per	 le	 quali	 fu	 fatta;	 cause	 finali	 di	 cui	 è	 il
legislatore	 a	 possedere	 la	 conoscenza.	 Per	 quest'ultimo,	 dunque,	 la	 legge	 non
presenta	nodo	veruno	che	non	possa	essere	sciolto,	 sia	 rendendo	espliciti	 i	 fini
per	disfarlo,	sia	stabilendo	i	fini	che	crede	(come	fece	Alessandro	con	la	spada
per	 il	nodo	gordiano)	 in	 forza	del	 suo	potere	 legislativo;	cosa	che	nessun	altro
interprete	può	fare.

In	uno	Stato,	 l'interpretazione	delle	 leggi	di	natura	non	dipende	dai	 libri	di
filosofia	morale.	 L'autorità	 degli	 scrittori,	 non	 sostenuta	 da	 quella	 dello	 Stato,
non	 rende	 leggi	 le	 loro	opinioni,	per	quanto	vere	possano	essere.	Ad	esempio,
ciò	che	 io	ho	scritto	 in	questo	 trattato	sulle	virtù	morali	e	 la	 loro	necessità	per
raggiungere	e	mantenere	la	pace,	benché	sia	una	verità	evidente,	non	per	questo
è	 immediatamente	 legge,	 ma	 poiché	 in	 tutti	 gli	 Stati	 del	 mondo	 è	 parte	 della
legge	 civile.	 Per	 quanto,	 infatti,	 sia	 per	 natura	 conforme	 a	 ragione,	 tuttavia	 è
legge	in	forza	del	potere	sovrano.	In	caso	contrario	[ossia	se	avessero	valore	di
legge	le	interpretazioni	scritte	dagli	autori]	sarebbe	un	grave	errore	chiamare	le
leggi	 di	 natura	 leggi	 non	 scritte,	 in	 presenza	 di	 tanti	 volumi	 pubblicati	 in
contraddizione	gli	uni	con	gli	altri	e	al	loro	stesso	interno.

L'interpretazione	 della	 legge	 di	 natura	 è	 la	 sentenza	 del	 giudice	 deputato
dall'autorità	 sovrana	 ad	 ascoltare	 e	 risolvere	 le	 controversie	 che	 da	 lui
dipendono;	 e	 consiste	 nell'applicazione	 della	 legge	 al	 caso	 specifico.	 Infatti
nell'atto	della	giudicatura	 il	giudice	non	fa	che	considerare	se	 le	 richieste	delle
parti	 siano	 conformi	 alla	 ragione	 naturale	 e	 all'equità;	 conseguentemente,	 la



sentenza	 che	 egli	 dà,	 è	 l'interpretazione	 della	 legge	 di	 natura;	 ed	 è	 quella
autentica,	 non	 in	 quanto	 sua	 sentenza	 personale,	 ma	 poiché	 è	 data	 in	 forza
dell'autorità	 del	 sovrano,	 per	 cui	 diviene	 sentenza	 di	 quest'ultimo,	 vale	 a	 dire,
legge	-	in	quello	specifico	caso	-	per	le	parti	in	causa.

Ma,	poiché	non	c'è	alcun	giudice,	né	subordinato	né	sovrano,	che	non	possa
errare	 in	 un	 giudizio	 basato	 sull'equità,	 se	 successivamente	 in	 un	 altro	 caso
analogo	egli	 trovasse	più	conforme	all'equità	pronunciare	una	sentenza	opposta
(3),	è	obbligato	a	farlo.	L'errore	non	diventa	legge	per	chi	lo	commette	(chiunque
egli	sia)	né	lo	obbliga	a	persistere.	Né	(per	la	stessa	ragione)	diventa	legge	per
altri	 giudici	 che	 avessero	 pure	 giurato	 di	 seguirlo.	 Benché	 una	 sentenza
sbagliata,	 pronunciata	 in	 forza	 dell'autorità	 conferita	 dal	 sovrano,	 una	 volta
conosciuta	e	avallata	da	questo,	equivalga,	nell'ambito	delle	leggi	suscettibili	di
modifiche,	all'istituzione	di	una	nuova	legge	da	applicare	in	casi	simili	sotto	ogni
minima	 circostanza,	 tuttavia,	 nell'ambito	 delle	 leggi	 immutabili	 quali	 sono	 le
leggi	di	natura,	non	è	legge	né	per	lo	stesso	giudice	né	per	altri,	in	eventuali	casi
analoghi	 successivi.	 I	 principi	 si	 succedono	 l'uno	 all'altro,	 un	 giudice	 va	 e	 un
altro	viene;	di	più,	il	cielo	e	la	terra	passeranno,	ma	non	passerà	neppure	un	solo
articolo	 della	 legge	 di	 natura,	 perché	 essa	 è	 la	 legge	 eterna	 di	Dio.	 Per	 questa
ragione	 neppure	 tutte	 insieme	 le	 sentenze	 che	 siano	 mai	 state	 emanate	 nel
passato	dai	giudici	possono	costituire	una	 legge	opposta	all'equità	naturale.	Né
esempi	dati	da	giudici	precedenti	possono	giustificare	una	sentenza	contraria	alla
ragione	o	scaricare	un	giudice	dal	peso	di	 studiare	 in	che	consiste	 l'equità	 (nel
caso	 che	 è	 chiamato	 a	 giudicare)	 sulla	 base	 dei	 princìpi	 della	 propria	 ragione
naturale.	Ad	esempio,	è	contrario	alla	 legge	di	natura	"punire	un	 innocente";	e
innocente	 è	 chi	 si	 scagiona	 giudizialmente	 ed	 è	 riconosciuto	 innocente	 dal
giudice.	Mettiamo	ora	il	caso	che	un	uomo	sia	accusato	di	un	delitto	capitale	e,
conoscendo	il	potere	e	la	perfidia	di	certi	nemici	-	nonché	le	frequenti	corruzioni
e	parzialità	dei	giudici	-,	scappi	per	timore	degli	eventi;	[supponiamo	inoltre	che]
successivamente	 catturato	 e	 portato	 dinanzi	 al	 legittimo	 giudice,	 mostri	 a
sufficienza	di	non	essere	colpevole	del	crimine	e	che,	pur	essendosi	discolpato,
sia	nondimeno	condannato	alla	confisca	dei	beni:	questa	è	manifestamente	una
condanna	di	 un	 innocente.	Affermo	dunque	 che	non	c'è	 alcun	 luogo	al	mondo
ove	 questa	 possa	 valere	 come	 un'interpretazione	 della	 legge	 di	 natura	 o	 possa
essere	 resa	 legge	 dalle	 sentenze	 di	 giudici	 che	 si	 siano	 comportati	 allo	 stesso
modo	nel	passato.	Chi	per	primo	giudicò	in	quel	modo,	giudicò	ingiustamente,	e
nessuna	ingiustizia	può	fungere	da	modello	di	giudizio	per	i	giudici	successivi.
Una	legge	scritta	può	proibire	agli	innocenti	di	fuggire,	e	questi	possono	essere
puniti	per	la	loro	fuga.	Ma	che	quella	fuga	dettata	dal	timore	di	subire	un	torto
debba	valere	come	presunzione	di	colpa	dopo	che	l'uomo	è	stato	giudizialmente



assolto	 dal	 crimine,	 è	 contraria	 alla	 natura	 della	 presunzione,	 che	 non	può	più
sussistere	 una	 volta	 dato	 il	 giudizio.	 Nondimeno	 ciò	 è	 incluso	 nella	 legge
consuetudinaria	d'Inghilterra	da	un	grande	giurista.	«Se	un	uomo	-	egli	afferma	-,
accusato	di	 fellonia,	 è	 innocente	 e	nondimeno	 fugge	per	paura,	quand'anche	 si
scagioni	 giudizialmente	 della	 fellonia,	 tuttavia,	 se	 si	 scopre	 che	 è	 fuggito	 per
l'accusa	di	fellonia,	dovrà	subire,	malgrado	la	sua	innocenza,	la	confisca	di	tutti	i
beni	-	mobili	e	immobili	-	e	la	perdita	di	crediti	e	prerogative.	Quanto	a	queste
confische,	la	legge	non	ammette	alcuna	prova	contro	la	presunzione	legale	della
colpa	 fondata	 sulla	 fuga».	 Ed	 ecco	 "un	 innocente	 -	 che	 si	 è	 discolpato
giudizialmente"	 -	 condannato	 a	 perdere,	 "malgrado	 l'innocenza"	 e	 dopo
l'assoluzione,	 tutti	 i	 beni	 che	 possiede,	 sulla	 base	 dì	 una	 presunzione	 legale
quando	nessuna	legge	scritta	gli	impediva	di	fuggire.	Se	la	legge	fondasse	sulla
sua	fuga	una	presunzione	di	responsabilità	del	fatto	(che	è	capitale),	la	sentenza
dovrebbe	essere	capitale;	ma	se	la	presunzione	di	responsabilità	non	riguarda	il
fatto,	per	quale	motivo	allora	[l'accusato]	dovrebbe	perdere	i	suoi	beni?	Questa
non	 è	 perciò	 una	 legge	 "di	 Inghilterra",	 né	 la	 condanna	 è	 basata	 su	 una
presunzione	legale,	ma	su	una	presunzione	dei	giudici.	Inoltre	è	contro	la	legge
dire	che	non	sarà	ammessa	alcuna	prova	contro	una	presunzione	legale,	poiché
ogni	 giudice,	 sia	 sovrano	 sia	 subordinato,	 che	 rifiuti	 di	 ascoltare	 una	 prova,
rifiuta	di	 fare	giustizia.	 Infatti	 anche	 se	per	 avventura	 la	 sentenza	 fosse	giusta,
tuttavia,	i	giudici	che	condannassero	senza	ascoltare	le	prove	addotte,	sarebbero
giudici	 ingiusti;	 e	 la	 loro	 presunzione	 sarebbe	 solo	 pregiudizio,	 che	 nessuno
dovrebbe	 portare	 con	 sé	 sullo	 scranno	 di	 giudice	 -	 quale	 che	 sia	 il	 giudizio	 o
esempio	 precedente	 cui	 intenda	 rifarsi.	Di	 casi	 di	 questa	 natura,	 nei	 quali,	 per
fedeltà	ai	precedenti,	 i	giudizi	vengono	pervertiti,	ce	ne	sono	altri,	ma	questo	è
sufficiente	a	mostrare	che	sebbene	la	sentenza	del	giudice	sia	legge	per	le	parti	in
causa,	non	lo	è	tuttavia	per	alcun	giudice	che	gli	succeda	in	quell'ufficio.

Analogamente,	 quando	 è	 in	 questione	 il	 significato	 di	 leggi	 scritte,	 il	 loro
interprete	non	è	chi	abbia	su	di	esse	scritto	un	commentario.	Solitamente,	infatti,
i	 commentari	 sono	 più	 soggetti	 a	 cavilli	 del	 testo	 e	 necessitano	 perciò	 di	 altri
commenti;	cosicché	non	ci	sarebbe	fine	all'interpretazione.	Pertanto,	a	meno	che
non	ci	sia	un	interprete	autorizzato	dal	sovrano	da	cui	i	giudici	subordinati	non
debbono	 discostarsi,	 l'interprete	 non	 può	 essere	 che	 il	 giudice	 ordinario,	 alla
stessa	maniera	che	lo	è	nei	casi	di	 leggi	non	scritte;	e	 le	sue	sentenze	debbono
essere	considerate	dalle	parti	in	causa	come	leggi	rispetto	a	quel	caso	specifico,
ma	 non	 debbono	 vincolare	 altri	 giudici	 a	 pronunciare	 giudizi	 analoghi	 in	 casi
analoghi.	 Infatti	 un	 giudice	 può	 sbagliare	 anche	 nell'interpretazione	 di	 leggi
scritte,	ma	 nessun	 errore	 di	 un	 giudice	 subordinato	 può	 cambiare	 la	 legge	 che
consiste	nell'intento	generale	che	ispirava	il	sovrano	(4),



Per	 le	 leggi	 scritte,	 si	 è	 soliti	 far	 differenza	 fra	 la	 lettera	 e	 lo	 spirito	 della
legge.	 Quando	 per	 lettera	 si	 intende	 tutto	 ciò	 che	 si	 può	 desumere	 dalle	 pure
parole,	la	distinzione	è	ben	fatta.	Infatti	tutte	le	parole	-	già	in	se	stesse	o	nel	loro
uso	metaforico	-	hanno	significati	ambigui	che	possono	essere	chiamati	in	causa
per	dar	 luogo	a	molti	 sensi,	quando	non	c'è	che	un	solo	senso	della	 legge.	Per
contro,	se	per	lettera	si	intende	il	senso	letterale,	allora	la	lettera	e	lo	spirito	-	o
intento	 (6)	 -	 della	 legge	 sono	 un	 tutt'uno,	 giacché	 il	 senso	 letterale	 è	 proprio
quello	 che	 il	 legislatore	 intendeva	 dovesse	 essere	 significato	 dalla	 lettera	 della
legge.	 Ora,	 l'intento	 del	 legislatore	 si	 suppone	 sempre	 che	 sia	 l'equità	 poiché
sarebbe	altamente	offensivo	che	un	giudice	pensasse	diversamente	del	sovrano.
Pertanto,	quando	i	termini	della	legge	non	autorizzano	pienamente	una	sentenza
conforme	a	ragione,	egli	dovrebbe	integrarla	con	la	legge	di	natura;	oppure	se	il
caso	è	difficile,	rinviare	il	giudizio	finché	non	riceva	un'autorità	più	ampia.	Ad
esempio,	una	legge	scritta	ordina	di	reinsediare	in	casa	propria	con	la	forza	chi
con	 la	 forza	 ne	 sia	 stato	 scacciato.	 Ora,	 accada	 che	 un	 uomo	 lasci	 vuota	 la
propria	 casa	 per	 negligenza,	 e,	 al	 ritorno,	 ne	 sia	 tenuto	 fuori	 con	 la	 forza;	 per
questo	 caso	 non	 è	 prevista	 alcuna	 legge	 particolare,	ma	 è	 evidente	 che	 esso	 è
contenuto	in	quella	stessa	legge,	altrimenti	per	quell'uomo	non	vi	sarebbe	affatto
alcun	rimedio	 -	cosa	che	è	da	supporre	contraddica	 l'intenzione	del	 legislatore.
Ancora,	 la	 lettera	 della	 legge	 impone	 di	 giudicare	 secondo	 evidenza.
[Supponiamo	 che]	 un	 uomo	 sia	 accusato	 da	 falsi	 testimoni	 di	 un	 fatto	 che	 lo
stesso	giudice	ha	visto	 compiere	da	un	altro	 e	non	da	colui	 che	è	 accusato.	 In
questo	 caso	 né	 si	 deve	 seguire	 la	 lettera	 della	 legge	 fino	 alla	 condanna
dell'innocente,	 né	 il	 giudice	 deve	 pronunciare	 una	 sentenza	 in	 contrasto	 con
l'evidenza	rappresentata	dai	testimoni,	poiché	ciò	sarebbe	contro	la	lettera	della
legge;	 deve	 invece	 fare	 in	 modo	 che	 un	 altro	 sia	 chiamato	 dal	 sovrano	 come
giudice	 e	 lui	 stesso	 come	 testimone.	 Cosicché	 gli	 inconvenienti	 derivanti
dall'applicazione	 delle	 pure	 parole	 di	 una	 legge	 scritta	 possono	 guidarlo
all'intento	 e,	 alla	 luce	 di	 questo,	 a	 interpretare	 meglio	 la	 legge	 stessa;	 mentre
nessun	inconveniente	può	giustificare	una	sentenza	contro	la	legge.	Del	diritto	e
del	torto	giudica,	infatti,	il	giudice,	non	di	ciò	che	è	conveniente	o	scomodo	per
lo	Stato.

Le	 capacità	 richieste	 a	 un	 buon	 interprete	 della	 legge,	 ossia	 a	 un	 buon
giudice,	non	sono	le	stesse	di	quelle	di	un	avvocato	-	cioè	lo	studio	delle	leggi.
Infatti	un	giudice,	 come	deve	prendere	cognizione	del	 fatto	 solo	dai	 testimoni,
così	parimenti	deve	prendere	cognizione	della	legge	soltanto	dalle	costituzioni	e
dagli	statuti	del	sovrano	chiamati	in	causa	nelle	perorazioni	o	a	lui	esposti	da	chi
abbia	 ricevuto	 dal	 potere	 sovrano	 l'autorità	 per	 farlo.	 Egli,	 inoltre,	 non	 ha
bisogno	 di	 preoccuparsi	 anticipatamente	 di	 ciò	 su	 cui	 giudicherà,	 poiché	 le



notizie	che	gli	serviranno	per	parlare	del	fatto	gli	saranno	fornite	dai	testimoni,	e
ciò	 che	 egli	 dirà	 in	 materia	 di	 legge	 apprenderà	 dalle	 parti	 peroranti	 che	 lo
avranno	 messo	 in	 risalto	 e	 opportunamente	 interpretato	 essendone	 autorizzati
(7).	I	lord	del	Parlamento	di	Inghilterra	erano	giudici,	e	le	cause	più	difficili	sono
state	ascoltate	e	decise	da	 loro,	 tuttavia	pochi	di	 loro	erano	molto	versati	nello
studio	 delle	 leggi	 e	 ancora	 meno	 ne	 facevano	 professione;	 e	 benché	 si
consultassero	 con	 giuristi	 incaricati	 di	 essere	 all'uopo	 presenti	 in	 Parlamento,
nondimeno	 solo	 loro	 avevano	 l'autorità	 di	 pronunciare	 la	 sentenza.	Allo	 stesso
modo,	i	dodici	uomini	del	popolo,	che	nei	processi	ordinari	fungono	da	giudici,
appurano	 con	 la	 loro	 sentenza	 non	 soltanto	 il	 fatto	 ma	 anche	 il	 diritto	 e	 si
pronunciano	 nettamente	 per	 il	 querelante	 o	 per	 il	 querelato.	Ciò	 vuol	 dire	 che
sono	 giudici	 non	 soltanto	 del	 fatto	 ma	 anche	 del	 diritto,	 ossia	 che
nell'accertamento	 della	 sussistenza	 di	 un	 delitto	 non	 soltanto	 decidono	 se	 sia
stato	 commesso	 o	 no,	 ma	 anche	 se	 sia	 "assassinio,	 omicidio,	 fellonìa,
aggressione"	e	così	via,	che	sono	determinazioni	di	legge.	Ma	poiché	si	suppone
che	 essi	 non	 conoscano	direttamente	 le	 leggi,	 c'è	 qualcuno	 che	 ha	 l'autorità	 di
informarli	 su	 quella	 relativa	 al	 caso	 particolare	 di	 cui	 essi	 devono	 giudicare;
cionondimeno,	 se	 essi	 non	 giudicano	 in	 conformità	 a	 quanto	 quegli	 dice	 loro,
non	 sono	per	questo	 soggetti	 ad	alcuna	 sanzione	 -	 a	meno	che	non	 si	dimostri
che	 lo	 abbiano	 fatto	 contro	 la	 loro	 coscienza,	 o	 che	 siano	 stati	 corrotti	 con
compensi.

Le	cose	che	fanno	un	buon	giudice,	o	un	buon	interprete	delle	leggi,	sono,	in
primo	luogo,	una	"corretta	comprensione"	di	quella	fondamentale	legge	di	natura
chiamata	"equità";	il	che,	dipendendo	non	dalla	lettura	degli	scritti	di	altri	uomini
ma	dalla	bontà	della	propria	ragione	naturale	e	dalla	riflessione,	si	suppone	non
manchi	 soprattutto	 in	 coloro	 che	 hanno	 il	 massimo	 agio	 e	 la	 massima
inclinazione	 a	 riflettere	 sull'equità.	 In	 secondo	 luogo,	 "il	 disprezzo	 delle
ricchezze	 non	 necessarie"	 e	 delle	 promozioni.	 In	 terzo	 luogo,	 "la	 capacità,	 nel
giudicare,	di	deporre	ogni	timore,	rabbia,	odio,	amore	e	compassione".	In	quarto
e	 ultimo	 luogo,	 "pazienza	 e	 attenzione	 diligente	 nell'ascoltare,	 memoria	 per
trattenere,	assimilare	e	utilizzare	quello	che	si	è	ascoltato".

Le	 leggi	 sono	 state	 differenziate	 e	 ripartite	 in	 diversi	 modi	 secondo	 i
differenti	 metodi	 di	 coloro	 che	 hanno	 scritto	 su	 di	 esse.	 Si	 tratta	 infatti	 di
qualcosa	 che	 non	 dipende	 dalla	 natura	 ma	 dagli	 scopi	 di	 chi	 scrive,	 e	 che	 è
subordinato	 al	 metodo	 di	 ciascuno.	 Nelle	 Istituzioni	 di	 Giustiniano	 troviamo
sette	classi	di	leggi	civili:

1.	"Editti,	Costituzioni	e	Lettere	del	Principe",	ossia	dell'imperatore	(poiché
questi	 deteneva	 l'intero	 potere	 del	 popolo).	 A	 queste	 leggi	 corrispondono	 i
Proclami	(8)	del	re	d'Inghilterra.



2.	 "Decreti	 di	 tutto	 il	 popolo	 di	Roma"	 (Senato	 compreso),	 quando	 questo
veniva	interrogato	dal	Senato.	All'inizio	furono	leggi	in	virtù	del	potere	sovrano
che	risiedeva	nel	popolo,	e	i	Decreti	non	abrogati	dagli	imperatori	rimasero	leggi
in	 forza	 dell'autorità	 imperiale.	 Infatti	 tutte	 le	 leggi	 che	 vincolano	 sono	 intese
esser	leggi	in	base	all'autorità	di	chi	ha	il	potere	di	abrogarle.	In	qualche	modo
gli	Atti	del	Parlamento	di	Inghilterra	sono	simili	a	queste	leggi.

3.	 "Decreti	 della	 plebe"	 (il	 Senato	 è	 escluso),	 quando	 questa	 veniva
interrogata	 dal	 tribuno	 del	 popolo.	 Quelli	 che	 non	 furono	 abrogati	 dagli
imperatori	 rimasero	 leggi	per	 autorità	 imperiale.	Simili	 a	questi,	 in	 Inghilterra,
erano	le	Ordinanze	(9)	della	Camera	dei	Comuni.

4.	"Senatus	consulta"	o	"Ordinanze	del	Senato".	Quando	il	popolo	di	Roma
divenne	 tanto	 numeroso	 da	 non	 poter	 più	 essere	 riunito	 in	 assemblea,
l'imperatore	 ritenne	opportuno	che	 si	dovesse	consultare	 il	Senato	 in	 sua	vece.
Queste	leggi	hanno	qualche	somiglianza	con	gli	Atti	del	Consiglio.

5.	"Editti	dei	Pretori"	e	(in	alcuni	casi)	degli	"Edili",	i	quali	corrispondono	ai
presidenti	delle	Corti	di	giustizia	d'Inghilterra.

6.	"Responsa	Prudentum",	che	sono	le	sentenze	e	le	opinioni	di	quei	giuristi
ai	 quali	 l'imperatore	 aveva	 dato	 l'autorità	 di	 interpretare	 la	 legge	 e	 di	 dare
risposte	a	coloro	che	domandavano	 il	 loro	parere	 in	materia	di	 legge.	Risposte
che	 i	 giudici,	 nel	 giudicare,	 erano	 obbligati	 a	 osservare	 dalle	 Costituzioni
dell'imperatore.	 Sarebbero	 come	 le	Raccolte	 dei	 casi	 giudicati	 (10)	 se	 gli	 altri
giudici	fossero	obbligati	dalla	legislazione	inglese	a	osservarle.	Infatti	gli	autori
di	 questi	 giudizi	 basati	 sulla	 legge	 consuetudinaria	 d'Inghilterra	 non	 fungono
propriamente	da	giudici	ma	da	"Juris	Consulti",	del	cui	consiglio	 in	materia	di
legge	devono	avvalersi	 i	giudici,	che	sono	o	 i	 lord	o	 le	giurie	di	dodici	uomini
delle	varie	regioni.

7.	 Sono	 pure	 leggi	 effettive	 per	 tacito	 consenso	 dell'imperatore	 le
"consuetudini	non	scritte"	(che	per	loro	natura	sono	simili	alla	legge)	nel	caso	in
cui	non	siano	contrarie	alla	legge	di	natura.

Un'altra	 divisione	 è	 quella	 fra	 leggi	 "naturali"	 e	 leggi	 "positive".	 Le
"naturali"	sono	leggi	dall'eternità	e	si	dicono	non	solo	naturali	ma	anche	"morali"
poiché	consistono	nelle	virtù	morali	-	come	la	giustizia,	 l'equità	e	 tutti	gli	abiti
mentali	favorevoli	alla	pace	e	alla	carità	-	di	cui	ho	già	parlato	nei	Capp.	14	e	15.

Le	 "positive"	 non	 sono	 leggi	 dell'eternità	 ma	 sono	 fatte	 dalla	 volontà	 di
coloro	che	hanno	avuto	il	potere	sovrano	sugli	altri;	e	sono	o	scritte	o	rese	note
agli	uomini	attraverso	qualche	altra	dimostrazione	della	volontà	del	legislatore.

Inoltre,	delle	leggi	positive	alcune	sono	"umane",	altre	"divine".	E	delle	leggi
positive	 umane	 alcune	 sono	 "distributive",	 altre	 "penali".	 "Distributive"	 sono
quelle	che	fissano	i	diritti	dei	sudditi,	rendendo	chiaro	a	ciascuno	di	essi	ciò	in



forza	 di	 cui	 acquista	 e	 mantiene	 la	 proprietà	 di	 terre	 e	 beni,	 nonché	 diritti	 e
libertà	di	azione;	queste	leggi	si	rivolgono	a	tutti	i	sudditi.	"Penali"	sono	quelle
che	stabiliscono	la	pena	che	dovrà	essere	inflitta	a	coloro	che	violano	la	legge,	e
si	rivolgono	ai	ministri	e	ai	funzionari	incaricati	dell'esecuzione.	Infatti	ciascuno
deve	essere	bensì	informato	delle	punizioni	prestabilire	per	la	trasgressione,	ma
il	comando	è	rivolto	ai	pubblici	ministri	incaricati	di	badare	all'esecuzione	della
pena	e	non	al	delinquente	(che	non	si	può	supporre	voglia	fedelmente	eseguire	la
punizione	 su	 se	 stesso).	 Queste	 leggi	 penali	 sono	 per	 la	maggior	 parte	 scritte
contestualmente	alle	leggi	distributive	e	sono	talvolta	chiamate	giudizi.	Tutte	le
leggi	 infatti	 sono	 giudizi	 generali	 o	 sentenze	 del	 legislatore,	 come	 anche	 ogni
giudizio	particolare	è	una	legge	per	colui	il	cui	caso	è	stato	giudicato.

"Le	 leggi	 positive	 divine"	 (mentre	 le	 leggi	 naturali,	 essendo	 eterne	 e
universali,	sono	tutte	divine)	sono	quelle	che,	consistendo	nei	Comandamenti	di
Dio	(non	dall'eternità,	né	rivolte	universalmente	a	tutti	gli	uomini,	ma	soltanto	a
un	certo	popolo	o	a	certe	persone),	vengono	rivelate	per	tali	da	coloro	che	Dio	ha
autorizzato	 a	 comunicarle.	 Ma	 come	 si	 può	 riconoscere	 questa	 autorità	 di
dichiarare	quali	siano	le	leggi	positive	di	Dio?	Certo,	Dio	può	comandare	per	via
soprannaturale	a	un	uomo	di	rivelarle	agli	altri,	ma	poiché	all'essenza	della	legge
appartiene	che	chi	viene	obbligato	debba	essere	assicurato	dell'autorità	di	chi	gli
presenta	 la	 legge	(autorità	che	noi	con	mezzi	naturali	non	possiamo	sapere	che
derivi	da	Dio),	 "come	si	può	 senza	 rivelazione	 soprannaturale	assicurarsi	della
rivelazione	 ricevuta	 da	 coloro	 che	 presentano	 la	 legge?	 e	 come	 si	 può	 essere
tenuti	 a	 obbedire	 loro?"	 Quanto	 alla	 prima	 domanda	 -	 ossia,	 come	 possa	 un
uomo	 essere	 assicurato	 di	 una	 rivelazione	 proveniente	 da	 un	 altro	 che	 ne	 è
l'esclusivo	 destinatario	 -	 la	 richiesta	 è	 evidentemente	 impossibile.	 Sebbene,
infatti,	possa	essere	indotto	a	credere	a	tale	rivelazione	dai	miracoli	che	gli	vede
fare	o	dall'osservare	il	carattere	straordinario	della	santità	della	sua	vita	o	della
sua	saggezza	o	del	felice	esito	delle	sue	azioni,	nondimeno	tutto	ciò	è	segno	di
un	 favore	 straordinario	 di	 Dio	 ma	 non	 costituisce	 prova	 sicura	 di	 speciale
rivelazione.	 I	miracoli	sono	opere	meravigliose:	ma	ciò	che	è	meraviglioso	per
uno	 può	 non	 esserlo	 per	 un	 altro.	 La	 santità	 può	 essere	 simulata	 e	 le	 felicità
visibili	di	questo	mondo	sono	per	lo	più	opera	di	Dio	attraverso	cause	naturali	e
ordinarie.	Pertanto,	che	un	altro	abbia	avuto	una	rivelazione	soprannaturale	della
volontà	 di	 Dio,	 nessuno	 può	 sapere	 in	 modo	 infallibile	 attraverso	 la	 ragione
naturale,	ma	soltanto	credere;	credere	più	o	meno	fermamente	secondo	che	più	o
meno	grandi	ne	appaiano	i	segni.

Per	 contro,	 non	 così	 difficile	 è	 rispondere	 alla	 seconda	 domanda	 -	 ossia,
come	uno	possa	essere	obbligato	a	obbedire.	Infatti,	ove	la	legge	resa	nota	non
sia	in	contrasto	con	la	legge	di	natura	(che	è	indubitabilmente	la	legge	di	Dio)	e



uno	 si	 impegni	 a	 obbedire,	 allora	 è	 obbligato	 dal	 proprio	 atto;	 obbligato	 a
obbedire,	dico,	ma	non	a	credere	in	essa,	giacché	la	credenza	umana	e	i	pensieri
intimi	 non	 sono	 soggetti	 ai	 comandi	 ma	 soltanto	 all'intervento	 ordinario	 o
straordinario	 di	 Dio.	 La	 fede	 nella	 legge	 soprannaturale	 consiste	 non
nell'adempimento,	ma	solo	nell'assenso;	e	non	è	un	dovere	che	 facciamo	verso
Dio	 ma	 un	 dono	 che	 Dio	 dà	 gratuitamente	 a	 chi	 vuole;	 così	 per	 converso
l'incredulità	 non	 consiste	 nella	 trasgressione	 delle	 sue	 leggi,	 ma	 nel	 rigetto	 di
tutte	 ad	 eccezione	 di	 quelle	 naturali.	 Quanto	 io	 dico	 verrà,	 tuttavia,	 reso	 più
chiaro	mediante	 esempi	 e	 testimonianze,	 concernenti	 questo	 punto,	 tratti	 dalla
Sacra	 Scrittura.	 Il	 patto	 stipulato	 da	 Dio	 con	 Abramo	 (in	 un	 modo
soprannaturale)	fu	questo:	«Questo	è	il	patto	fra	me	e	te	e	il	tuo	seme	dopo	di	te,
che	 tu	osserverai»	 (Genesi	 17.10).	 I	 discendenti	 di	Abramo	non	 ebbero	questa
rivelazione	 e	 allora	non	 esistevano	neppure;	 tuttavia	 sono	partecipi	 del	 patto	 e
vincolati	a	obbedire	a	ciò	che	Abramo	avrebbe	notificato	come	legge	di	Dio;	e
non	 potrebbero	 esserlo	 se	 non	 in	 virtù	 dell'obbedienza	 che	 debbono	 ai	 loro
genitori,	 i	 quali	 (se	 non	 sono	 soggetti	 ad	 alcun	 altro	 potere	 terreno,	 come	 in
questo	caso	Abramo)	hanno	il	potere	sovrano	sui	loro	figli	e	servi.	Ancora,	ove
Dio	dice	ad	Abramo	«in	te	saranno	benedette	tutte	le	nazioni	della	terra,	infatti
so	che	ordinerai	 ai	 tuoi	 figli	 e	 alla	 tua	casa	dopo	di	 te	di	mantenere	 la	via	del
Signore	e	di	osservare	giustizia	e	giudizio»,	è	evidente	che	l'obbedienza	della	sua
famiglia	 -	 che	 non	 aveva	 ricevuto	 alcuna	 rivelazione	 -	 dipendeva	 dalla
precedente	obbligazione	a	obbedire	al	sovrano.	Solo	Mosè	salì	sul	Monte	Sinai,
da	Dio;	al	popolo	fu	proibito	di	avvicinarsi	sotto	pena	di	morte;	nondimeno	esso
fu	 vincolato	 a	 obbedire	 a	 tutto	 ciò	 che	Mosè	 gli	 rivelò	 come	 legge	 divina.	 E
vincolato	in	base	a	che	cosa	se	non	al	seguente	spontaneo	atto	di	sottomissione:
«Parlaci	 e	 ti	 ascolteremo,	 ma	 non	 ci	 parli	 Dio	 che	 non	 abbiamo	 a	 morirne»?
Questi	due	passi	sono	sufficienti	a	mostrare	che,	in	uno	Stato,	il	suddito,	che	non
disponga	di	alcuna	rivelazione	certa	e	garantita	rivolta,	direttamente	a	lui	stesso
in	particolare,	 sulla	volontà	di	Dio,	deve	 rispettare	come	 tale	 il	 comando	dello
Stato.	Se	gli	uomini,	infatti,	fossero	liberi	di	prendere,	per	comandamenti	di	Dio,
i	loro	sogni	e	le	loro	fantasie,	o	i	sogni	e	le	fantasie	di	altri	privati,	neppure	due
di	 loro	 sarebbero	 d'accordo	 su	 ciò	 che	 è	 comandamento	 divino;	 e	 tuttavia	 in
ossequio	 a	 quei	 sogni	 tutti	 disprezzerebbero	 i	 comandi	 dello	 Stato.	 Concludo,
dunque,	che	in	tutte	le	cose	non	contrarie	alla	legge	morale	(cioè	a	dire	alla	legge
di	natura)	tutti	i	sudditi	sono	tenuti	a	rispettare	come	legge	divina	quella	che	le
leggi	dello	Stato	rivelano	esser	tale.	Il	che	è	anche	evidente	alla	ragione	di	ogni
uomo;	infatti	qualsiasi	cosa	che	non	sia	contraria	alla	legge	di	natura	può	esser
resa	 legge	 nel	 nome	 di	 coloro	 che	 hanno	 il	 potere	 sovrano;	 e	 non	 c'è	 alcuna
ragione	per	cui	gli	uomini	debbano	essere	meno	obbligati	da	una	legge	quando



viene	 proposta	 nel	 nome	 di	 Dio.	 Inoltre	 non	 c'è	 luogo	 al	 mondo	 in	 cui	 sia
consentito	di	 accampare	 [a	proprio	vantaggio]	 altri	 comandamenti	 di	Dio	oltre
quelli	 rivelati	 come	 tali	 dallo	 Stato.	 Gli	 Stati	 cristiani	 puniscono	 coloro	 che
rigettano	 la	 religione	 cristiana,	 e,	 tutti	 gli	 altri	 Stati,	 coloro	 che	 fondano	 una
religione	da	 loro	proibita.	 Infatti	 in	 tutto	 ciò	 che	non	 è	 regolato	da	 leggi	 dello
Stato,	 l'equità	 (che	è	 legge	di	natura	 e	pertanto	 eterna	 legge	di	Dio)	vuole	 che
ognuno	goda	ugualmente	della	propria	libertà.

C'è	anche	un'altra	divisione	delle	leggi	in	fondamentali	e	non	fondamentali,
ma	 non	 mi	 è	 riuscito	 di	 trovare	 in	 alcun	 autore	 il	 significato	 di	 legge
fondamentale.	 Cionondimeno	 molto	 ragionevolmente	 si	 possono	 dividere	 le
leggi	in	questa	maniera.

Legge	 fondamentale	è	 in	ogni	Stato	quella	che,	ove	venga	abolita,	 lo	Stato
cade	e	 si	dissolve	completamente;	come	un	edificio	di	cui	vengano	distrutte	 le
fondamenta.	 Pertanto	 una	 legge	 fondamentale	 è	 quella	 in	 forza	 della	 quale	 i
sudditi	 sono	 tenuti	 a	 sostenere	 ogni	 potere	 dato	 al	 sovrano	 -	 monarca	 o
assemblea	sovrana	che	sia	-,	senza	il	quale	lo	Stato	non	possa	sussistere,	quale	è
il	 potere	 di	 guerra	 e	 pace,	 di	 giudicatura,	 di	 nomina	 dei	 funzionari	 e	 di	 fare
qualsiasi	 cosa	 quegli	 ritenga	 necessario	 per	 il	 pubblico	 bene.	 Legge	 non
fondamentale	 è	 quella	 la	 cui	 abrogazione	 non	 comporta	 la	 dissoluzione	 dello
Stato;	tali	sono	le	leggi	concernenti	le	controversie	fra	suddito	e	suddito.	Tanto
basti	sulla	divisione	delle	leggi.

Trovo,	anche	presso	i	più	dotti	autori,	le	parole	"Lex	civilis"	e	"Jus	civile"	-
vale	 a	 dire	 "legge"	 e	 "diritto	 civile"	 -	 usate	 indifferentemente	 per	 indicare	 la
stessa	cosa.	In	realtà	non	bisognerebbe	farlo	poiché	"diritto"	equivale	a	"libertà"
-	 e	 precisamente	 quella	 libertà	 che	 ci	 lascia	 la	 legge	 civile	 -,	 mentre	 "legge
civile"	è	un'"obbligazione",	e	ci	priva	della	libertà	che	la	legge	naturale	ci	diede.
La	 natura	 ha	 dato	 a	 ognuno	 il	 diritto	 di	 garantirsi	 la	 sicurezza	 ricorrendo	 alla
propria	 forza	 e	 ad	 aggressioni	 preventive	 contro	 vicini	 sospetti,	 ma	 la	 legge
civile	 toglie	 quella	 libertà	 in	 tutti	 i	 casi	 in	 cui	 si	 possa	 fare	 affidamento	 sulla
protezione	 della	 legge.	 Cosicché	 "Lex"	 e	 "Jus"	 differiscono	 fra	 loro	 come
obbligazione	e	libertà.

Analogamente	 "leggi"	 e	 "Carte"	 sono	 indifferentemente	 prese	 per	 la	 stessa
cosa.	Tuttavia	le	Carte	sono	donazioni	del	sovrano	e	non	leggi,	bensì	esenzioni
dalla	 legge.	 L'espressione	 della	 legge	 implica	 i	 termini	 "Jubeo",	 "Iniungo"	 -
"comando"	 e	 "ingiungo"	 -;	 l'espressione	 di	 una	Carta	 invece	 i	 termini	 "Dedi",
"Concessi"	-	"ho	dato",	"ho	concesso"	-;	e	ciò	che	viene	dato	o	concesso	non	è
imposto	per	legge.	Una	legge	può	esser	fatta	per	vincolare	tutti	i	sudditi	di	uno
Stato;	per	contro	una	libertà	o	una	Carta	è	solo	per	un	uomo	o	per	una	certa	parte
del	popolo,	Infatti	dire	che	tutto	il	popolo	di	uno	Stato	ha	libertà	in	un	certo	qual



caso	 è	 come	 dire	 che,	 per	 quel	 caso,	 non	 è	 prescritta	 alcuna	 legge,	 oppure
altrimenti	che,	essendo	stata	prescritta,	è	stata	ora	abrogata.

	
	



Capitolo	ventisettesimo.

«CRIMINI,	SCUSANTI»	E	«ATTENUANTI».
	
	
Nel	peccato	rientra	non	soltanto	la	trasgressione	della	legge,	ma	anche	ogni

disprezzo	 verso	 il	 legislatore,	 poiché	 il	 disprezzo	 costituisce	 una	 violazione	 di
tutte	le	sue	leggi	in	una	volta.	Pertanto	il	peccato	può	consistere	non	soltanto	nel
"commettere"	 un	 fatto	 -	 come	 pronunciare	 parole	 proibite	 dalla	 legge	 -	 o
nell'omettere	 ciò	 che	 la	 legge	 comanda,	 ma	 anche	 nell'"avere	 intenzione"	 o
proporsi	 di	 trasgredire.	 Proporsi	 di	 infrangere	 la	 legge,	 infatti,	 significa
disprezzare	 in	 una	 certa	misura	 colui	 cui	 spetta	 di	 badare	 che	 venga	 eseguita.
Provar	piacere	nel	puro	fantasticare	(1)	di	possedere	i	beni,	i	servi	e	la	moglie	di
un	altro,	senza	alcuna	reale	intenzione	di	sottrarglieli	con	la	forza	o	la	frode,	non
costituisce	 violazione	 della	 legge	 che	 dice	 «Non	 desiderare».	 Né	 è	 peccato	 il
piacere	che	si	può	avere	nell'immaginare	o	sognare	la	morte	di	uno	dalla	cui	vita
non	ci	si	può	attendere	null'altro	che	danni	e	dispiaceri,	bensì	lo	è	il	risolversi	a
compiere	qualche	atto	che	 tenda	a	ciò.	 Infatti	provar	piacere	a	 immaginare	ciò
che	arrecherebbe	piacere	se	fosse	reale	è	una	passione	così	intrinseca	alla	natura
umana	e	di	ogni	altra	creatura	vivente,	che	farne	un	peccato	equivarrebbe	a	fare
un	 peccato	 dell'essere	 uomini.	 Questa	 considerazione	 mi	 ha	 spinto	 a	 ritenere
troppo	severi,	sia	verso	se	stessi	sia	verso	gli	altri,	coloro	che	ritengono	che	siano
peccati	 i	 primi	 moti	 della	 mente	 (ancorché	 arrestati	 dal	 timore	 di	 Dio).	 Ma
confesso	 che	 è	meno	 rischioso	 [per	 un	 cristiano]	 l'errore	 di	 eccessiva	 severità
piuttosto	che	quello	opposto.

CRIMINE	è	un	peccato	consistente	nel	compiere	(con	parole	o	fatti)	ciò	che
la	legge	proibisce,	o	nell'omettere	ciò	che	comanda.	Cosicché	ogni	crimine	è	un
peccato,	 ma	 non	 ogni	 peccato	 un	 crimine.	 Avere	 l'intenzione	 di	 rubare	 o	 di
uccidere	è	un	peccato,	ancorché	non	si	manifesti	mai	in	parole	o	fatti.	Certo,	Dio
che	vede	i	pensieri	dell'uomo	può	addebitarlo	come	colpa,	ma	non	ha	il	nome	di
crimine	 finché	 non	 emerga	 attraverso	 parole	 o	 fatti	 da	 cui	 un	 giudice	 umano
possa	arguire	l'intenzione.	Questa	distinzione	i	Greci	contemplavano	nella	parola
"amartema"	e	 "enklema"	o	 "aitia";	delle	quali	 la	prima	 (che	viene	 tradotta	 con
"peccato")	significa	ogni	deviazione	rispetto	a	qualunque	legge;	ma	le	altre	due
(che	si	traducono	con	"crimine")	significano	soltanto	il	peccato	di	cui	un	uomo



può	accusare	un	altro.	Ma	non	c'è	nessuno	spazio	per	accuse	umane	di	intenzioni
che	mai	 traspaiano	attraverso	alcun	atto	esterno.	 In	modo	analogo	 i	Latini	 con
"peccatum",	 ossia	 peccato,	 designano	 ogni	 maniera	 di	 trasgredire	 la	 legge,
mentre	 con	 "crimen"	 (parola	 che	 essi	 derivano	 da	 "cerno",	 che	 significa
percepire)	intendono	soltanto	quei	peccati	che	possono	esser	denunciati	davanti	a
un	giudice	e	che	pertanto	non	sono	mere	intenzioni.

Da	questa	 relazione	 fra	peccato	 e	 legge	 e	 fra	 crimine	 e	 legge	 civile	 si	 può
inferire,	primo,	che	dove	cessa	la	legge,	cessa	il	peccato.	Ma	la	legge	di	natura	è
eterna	 e,	 per	 conseguenza,	 la	 violazione	 dei	 patti,	 l'ingratitudine,	 l'arroganza	 e
ogni	azione	in	contrasto	con	una	delle	virtù	morali,	non	possono	mai	cessare	di
essere	peccato.	Secondo,	che	ove	cessa	la	legge	civile,	cessano	i	crimini:	allora
non	sussistendo,	infatti,	altra	legge	che	quella	di	natura,	non	c'è	spazio	per	alcuna
accusa	e	ogni	uomo	è	giudice	di	se	stesso	-	accusato	soltanto	dalla	sua	coscienza
e	assolto	dalla	rettitudine	della	sua	intenzione.	Sicché,	quando	la	sua	intenzione	è
retta,	l'azione	non	è	peccato;	nel	caso	opposto	l'azione	è	peccato	ma	non	crimine.
Terzo,	 che	 quando	 viene	 meno	 il	 potere	 sovrano,	 scompare	 il	 crimine;	 infatti
dove	 non	 c'è	 questo	 potere	 non	 c'è	 protezione	 della	 legge	 e	 ognuno	 può
proteggersi	 con	 le	 sue	 proprie	 forze.	 Non	 si	 può	 supporre,	 infatti,	 che	 con
l'istituzione	 del	 potere	 sovrano	 qualcuno	 abbia	 rinunciato	 al	 diritto	 di
salvaguardare	il	proprio	corpo	per	la	cui	sicurezza	appunto	ogni	sovranità	è	stata
costituita.	Tuttavia,	ciò	deve	essere	inteso	valido	unicamente	per	coloro	che	non
hanno	 -	 essi	 stessi	 -	 contribuito	alla	eliminazione	del	potere	che	 li	proteggeva,
giacché	questo	fin	dall'inizio	era	un	crimine.

Le	fonti	di	ogni	crimine	sono	o	qualche	difetto	di	comprensione,	o	qualche
errore	di	ragionamento,	o	qualche	improvviso	impeto	delle	passioni.	Il	difetto	di
comprensione	 consiste	 nell'ignoranza,	 quello	 di	 ragionamento	 nell'opinione
erronea.	L'ignoranza,	 a	 sua	 volta,	 è	 di	 tre	 sorte:	 della	 "legge",	 del	 "sovrano"	 e
della	"pena".	L'ignoranza	della	legge	di	natura	non	è	una	scusante	per	nessuno,
poiché	si	suppone	che	ogni	uomo	che	abbia	raggiunto	l'uso	della	ragione	sappia
che	non	deve	 fare	ad	altri	quello	che	egli	non	vorrebbe	 fosse	 fatto	a	 se	 stesso.
Perciò	in	qualsiasi	luogo	ci	si	rechi,	se	si	compie	qualcosa	di	contrario	a	quella
legge,	 si	 commette	 un	 crimine.	 Se	 uno	 viene	 qui	 dalle	 Indie	 e	 persuade	 gli
abitanti	di	qui	ad	accettare	una	nuova	religione	o	insegna	loro	qualcosa	che	porta
alla	 disobbedienza	 delle	 leggi	 di	 questo	 Paese,	 fosse	 anche	 egli	 assolutamente
persuaso	della	verità	di	ciò	che	insegna,	commette	nondimeno	un	crimine.	E	per
questo	 può	 essere	 giustamente	 punito,	 non	 solamente	 perché	 la	 sua	 dottrina	 è
falsa,	ma	anche	perché	egli	fa	qualcosa	che	non	approverebbe	in	un	altro,	ossia
che	 questi	 venendo	 da	 qui	 cercasse	 di	 cambiare	 la	 religione	 di	 là.	 Per	 contro
l'ignoranza	della	legge	civile	scusa	un	uomo	in	un	Paese	straniero	finché	non	gli



sia	stata	resa	palese;	poiché	fino	ad	allora	nessuna	legge	civile	è	obbligante.
Analogamente	se	la	legge	civile	del	proprio	paese	non	è	resa	conoscibile	in

modo	tale	che	chi	voglia	possa	prenderne	conoscenza,	e	se	l'azione	compiuta	non
è	 in	 contrasto	 con	 la	 legge	 di	 natura,	 allora	 l'ignoranza	 è	 una	 scusante	 valida.
Negli	altri	casi	l'ignoranza	della	legge	civile	non	scusa.

L'ignoranza	 di	 chi	 detenga	 il	 potere	 sovrano	 nel	 luogo	 in	 cui	 si	 risiede
abitualmente	 non	 è	 una	 scusante,	 poiché	 bisognerebbe	prender	 conoscenza	del
potere	da	cui	si	è	là	protetti.

L'ignoranza	 della	 pena,	 dove	 la	 legge	 sia	 stata	 resa	 manifesta,	 non	 scusa
nessuno;	infatti	chi	viola	la	legge	-	che	non	sarebbe	tale	ma	parole	vuote	senza	la
paura	della	pena	conseguente	-	va	incontro	alla	punizione	anche	se	non	sa	quale
sia;	 poiché	 chiunque	 compia	 volontariamente	 un'azione	 ne	 accetta	 tutte	 le
conseguenze	conosciute.	D'altronde	la	punizione	è	in	ogni	stato	una	conseguenza
conosciuta	della	violazione	della	legge;	e	ove	sia	già	determinata	dalla	legge	si	è
soggetti	alla	punizione	prevista;	ove	invece	non	lo	sia,	allora	si	è	soggetti	a	una
punizione	discrezionale.	E'	invero	conforme	a	ragione	che	chi	fa	un	torto	senza
altro	 limite	 che	 quello	 della	 propria	 volontà,	 patisca	 una	punizione	 senza	 altro
limite	che	quello	della	volontà	di	colui	la	cui	legge	è	stata	violata.

Ma	quando	una	certa	punizione	è	connessa	a	un	crimine	dalla	 legge	stessa,
oppure	è	stata	regolarmente	inflitta	in	casi	simili,	allora	il	delinquente	è	esentato
da	una	pena	maggiore,	 poiché	 la	 pena	prevista,	 ove	non	 abbastanza	grande	da
scoraggiare	 l'azione	 criminale,	 diventa	 un	 invito	 a	 compierla.	 Per	 necessità
naturale	gli	uomini	quando	confrontano	il	beneficio	derivante	dall'aver	compiuto
un'ingiustizia	 con	 il	 danno	 della	 punizione,	 scelgono	 ciò	 che	 appare	 più
conveniente	 per	 loro	 stessi;	 per	 questa	 ragione,	 quando	 vengono	 puniti	 più	 di
quanto	 la	 legge	 abbia	 precedentemente	 determinato,	 o	 più	 di	 quanto	 gli	 altri
vengano	puniti	 per	 lo	 stesso	 crimine,	 [ciò	 non	 è	 equo	poiché]	 è	 stata	 la	 stessa
legge	a	tentarli	e	a	ingannarli.

Nessuna	 legge,	 emanata	 dopo	 che	 un'azione	 è	 stata	 compiuta,	 può	 farla
diventare	un	crimine;	difatti,	da	un	lato,	se	l'azione	è	in	contrasto	con	la	legge	di
natura,	la	legge	vigeva	già	prima	dell'azione	e,	dall'altro,	una	legge	positiva	non
può	essere	conosciuta	prima	d'esser	 fatta	e	pertanto	non	può	essere	obbligante.
Ma	quando	 la	 legge	 che	 proibisce	 un'azione	 viene	 emanata	 prima	 che	 l'azione
venga	compiuta,	allora,	per	la	ragione	appena	sopra	indicata,	chi	compie	l'azione
è	comunque	passibile	della	punizione,	anche	se	stabilita	dopo,	purché	prima	non
ne	sia	stata	indicata	-	né	per	iscritto	né	con	esempi	-	una	minore.

Tre	sono	i	modi	in	cui	per	difetto	di	ragionamento	(vale	a	dire	per	errore)	gli
uomini	tendono	a	violare	le	leggi.

In	primo	luogo,	per	la	presunzione	di	falsi	principi;	e	questo	è	il	caso	di	chi,



avendo	 osservato	 come	 in	 ogni	 luogo	 e	 tempo	 azioni	 ingiuste	 siano	 state
legittimate	 dalla	 forza	 e	 dalle	 vittorie	 di	 coloro	 che	 le	 avevano	 commesse	 e
come,	mentre	 gli	 uomini	 potenti	 infrangono	 impunemente	 la	 fragile	 rete	 delle
leggi	 del	 loro	 Paese,	 solo	 la	 classe	 più	 debole	 e	 coloro	 che	 non	 hanno	 avuto
successo	vengano	ritenuti	criminali,	è	perciò	giunto	ad	assumere	come	princìpi	e
fondamenti	del	proprio	ragionare	i	seguenti:	"La	giustizia	è	solo	una	vana	parola;
Ad	ognuno	appartiene	tutto	ciò	che	riesce	a	procurarsi	con	la	sua	abilità	e	a	suo
rischio;	 La	 pratica	 di	 tutte	 le	 nazioni	 non	 può	 essere	 ingiusta;	 Gli	 esempi	 dei
tempi	passati	rappresentano	buoni	motivi	per	comportamenti	analoghi",	e	molti
altri	 dello	 stesso	 genere.	 Ammesso	 tutto	 ciò,	 nessun	 atto	 può	 essere	 più	 un
crimine	in	se	stesso,	ma	tale	diviene	(non	in	forza	della	legge,	bensì)	in	funzione
del	successo	di	coloro	che	lo	compiono;	e	la	stessa	azione	può	essere	virtuosa	o
viziosa	come	piace	al	caso;	cosicché	ciò	che	Mario	sancisce	come	criminale,	per
Silla	è	degno	di	merito,	e	per	Cesare	(pur	vigendo	le	stesse	leggi)	torna	a	essere
crimine,	con	perpetuo	disturbo	della	pace	dello	Stato.

In	 secondo	 luogo,	 [gli	 uomini	 tendono	 a	 violare	 la	 legge]	 a	 causa	 di	 falsi
maestri	 che	 interpretano	 male	 la	 legge	 di	 natura,	 rendendola	 con	 ciò
incompatibile	con	la	legge	civile,	o	insegnano,	come	leggi,	certe	loro	dottrine	o
tradizioni	dei	tempi	passati	che	sono	contrastanti	coi	doveri	di	un	suddito.

In	terzo	luogo,	[gli	uomini	tendono	a	violare	la	legge]	a	causa	di	deduzioni
errate	 tratte	da	princìpi	veri;	 il	 che	accade	comunemente	 agli	uomini	 che	 sono
affrettati	e	precipitosi	nel	concludere	e	decidere	il	da	farsi.	Tali	sono	coloro	che
hanno	 un'alta	 opinione	 del	 proprio	 intelletto	 e	 insieme	 credono	 che	 le	 cose	 di
questa	natura	non	richiedano	tempo	e	studio,	ma	soltanto	l'esperienza	comune	e
un	buon	ingegno	naturale	-	cose	di	cui	nessuno	si	sente	sprovvisto	-,	mentre	non
c'è	 alcuno	che	possa	aspirare	alla	 conoscenza	del	diritto	e	del	 torto,	 che	non	è
meno	difficile,	senza	un	grande	e	lungo	studio.	Orbene,	non	c'è	alcuno	di	questi
difetti	di	ragionamento	che	possa	costituire	una	scusante	(benché	alcuni	possano
costituire	un'attenuante)	per	un	crimine	commesso	da	un	uomo	che	non	ambisca
ad	altro	che	ad	amministrare	i	suoi	interessi	privati;	e	ancor	meno	se	commesso
da	coloro	che	si	assumono	una	responsabilità	pubblica,	poiché	questi	ultimi	per
ciò	 stesso	 rivendicano	 il	 possesso	 di	 quella	 stessa	 ragione	 sulle	 cui	 carenze
vorrebbero	basare	la	loro	giustificazione.

Delle	 passioni	 che	 più	 frequentemente	 sono	 causa	 di	 crimine,	 una	 è	 la
vanagloria,	che	consiste	in	una	insana	sopravvalutazione	del	proprio	valore	come
se	 la	 differenza	 di	 valore	 fosse	 un	 effetto	 dell'ingegno,	 delle	 ricchezze,	 del
sangue	o	di	qualche	altra	qualità	naturale	e	non	dipendesse	invece	dalla	volontà
di	 coloro	 che	 detengono	 l'autorità	 sovrana.	 Donde	 deriva	 la	 presunzione	 [di
coloro	 che	 soggiacciono	 a	 quella	 passione]	 che	 le	 pene	 previste	 dalle	 leggi,	 e



generalmente	estese	a	 tutti	 i	 sudditi,	 non	dovrebbero	essere	 loro	 inflitte	 con	 lo
stesso	 rigore	 con	 cui	 vengono	 somministrate	 alla	 gente	 povera,	 oscura	 e
semplice,	compresa	sotto	il	nome	di	"volgo".

Perciò	 succede	 continuamente	 che	 coloro	 che	 si	 attribuiscono	 un	 grande
valore	 a	 causa	 dell'ampiezza	 della	 loro	 ricchezza	 ardiscono	 di	 commettere
crimini	 contando	di	 sfuggire	alla	punizione	corrompendo	 il	pubblico	giudice	o
comprando	il	perdono	col	denaro	o	con	altre	ricompense.

Inoltre	accade	che	coloro	che	hanno	una	parentela	numerosa	e	potente,	e	gli
uomini	popolari	che	godono	di	grande	reputazione	fra	la	moltitudine,	abbiano	il
coraggio	di	 sfidare	 la	 legge	contando	di	conculcare	 il	potere	cui	spetta	di	 farla
eseguire.

E	 accade	 anche	 che	 coloro	 che	 hanno	 una	 grande	 e	 falsa	 opinione	 della
propria	saggezza,	si	arrogano	il	diritto	di	biasimare	le	azioni	di	chi	governa	e	di
metterne	 in	 discussione	 l'autorità,	 sconvolgendo	 le	 leggi	 con	 i	 loro	 pubblici
discorsi	come	se	nulla	sia	crimine	se	non	ciò	che	i	loro	piani	prevedono	che	tale
sia.	A	ciò	si	aggiunga	che	questi	uomini,	ritenendo	i	loro	piani	troppo	sottili	per
essere	scoperti,	sono	inclini	a	commettere	tutti	quei	crimini	che	consistono	nella
manipolazione	e	nell'inganno	dei	loro	simili.	Sono	questi,	come	dico,	gli	effetti
della	falsa	presunzione	della	loro	saggezza.

Degli	 iniziali	promotori	delle	agitazioni	 in	un	Stato	 (cui	 sempre	succede	 la
guerra	 civile)	 molto	 pochi	 riescono	 a	 vivere	 abbastanza	 a	 lungo	 per	 vedere
realizzati	 i	 loro	nuovi	progetti;	cosicché	 il	beneficio	dei	 loro	crimini	 ricade	sui
posteri	 e	 su	coloro	che	meno	 lo	avrebbero	desiderato;	 il	 che	dimostra	 che	essi
non	erano	affatto	così	saggi	come	pensavano	di	essere.	Coloro	poi	che	ingannano
nella	 speranza	 di	 passare	 inosservati,	 di	 solito	 ingannano	 se	 stessi	 (l'oscurità
nella	quale	credono	di	star	nascosti	non	essendo	altro	che	 la	 loro	cecità)	e	non
sono	 più	 saggi	 dei	 bambini	 che	 pensano	 di	 nascondere	 tutto	 nascondendo	 gli
occhi.

In	generale	tutti	gli	uomini	vanagloriosi	(a	meno	che	non	siano	anche	pavidi)
sono	 soggetti	 all'ira,	 poiché	 sono	 più	 inclini	 degli	 altri	 a	 interpretare	 come
disprezzo	l'ordinaria	familiarità	della	conversazione;	e	ci	sono	pochi	crimini	cui
lira	non	possa	indurre.

Quanto	 alle	 passioni	 dell'odio,	 della	 concupiscenza,	 dell'ambizione	 e	 della
cupidigia,	 i	 crimini	 che	 esse	 sono	 capaci	 di	 provocare	 sono	 così	 evidenti
all'esperienza	e	all'intelletto	di	ognuno,	che	non	è	necessario	dire	niente	di	esse,
eccetto	che	sono	debolezze	talmente	inerenti	alla	natura	sia	dell'uomo	sia	di	tutte
le	altre	creature	viventi	che	non	se	ne	possono	evitare	gli	effetti	se	non	mediante
un	uso	straordinario	della	ragione,	o	una	severità	inesorabile	nel	punirli.	Infatti	le
cose	che	gli	uomini	odiano	sono	quelle	nelle	quali	 trovano	una	 immancabile	e



inevitabile	molestia,	 perciò,	 a	meno	 che	 non	 si	 abbia	 una	 pazienza	 infinita,	 si
riceve	certamente	sollievo	dalla	eliminazione	del	potere	di	ciò	che	ci	molesta:	e
la	 prima	 ipotesi	 è	 difficile,	 mentre	 la	 seconda	 molte	 volte	 impossibile	 senza
qualche	trasgressione	della	legge.

Ambizione	 e	 cupidigia	 sono	 anche	 passioni	 perpetuamente	 incombenti	 e
incalzanti	 mentre	 non	 sempre	 la	 ragione	 è	 pronta	 a	 rintuzzarle;	 perciò	 non
appena	si	profila	 la	 speranza	di	 impunità	ne	compaiono	gli	effetti.	Quanto	alla
concupiscenza,	 quello	 che	 le	 manca	 in	 durata,	 lo	 guadagna	 in	 intensità,	 ed	 è
sufficiente	a	vincere	il	timore	di	tutte	le	punizioni	lievi	o	incerte.

Non	 ogni	 paura	 giustifica	 l'azione	 che	 causa,	 ma	 solo	 la	 paura	 di	 lesioni
corporee	-	che	chiamiamo	la	"paura	corporea"	-;	e	l'azione	dettata	dal	non	vedere
altro,	modo	 per	 liberarsene	 è	 giustificata.	 [Consideriamo	 il	 caso	 seguente:]	 un
uomo	 viene	 assalito	 e	 teme	 una	 morte	 imminente	 alla	 quale	 non	 vede	 come
scampare	se	non	ferendo	chi	lo	assale;	se	lo	ferisce	a	morte,	la	sua	azione	non	è
un	 crimine	 poiché	 nessuno	 si	 suppone	 che,	 con	 l'istituzione	 dello	 Stato,	 abbia
rinunciato	alla	difesa	della	propria	vita	o	delle	proprie	membra	quando	la	legge
non	possa	giungere	in	tempo	sufficiente	per	proteggerlo.	Per	contro,	è	un	crimine
uccidere	un	uomo	dalle	 cui	 azioni	o	minacce	 io	possa	arguire	 che	mi	ucciderà
appena	 potrà	 (visto	 che	 ho	 tempo	 e	modo	 per	 richiedere	 protezione	 al	 potere
sovrano).	 [Consideriamo	 quest'altro	 caso:]	 un	 uomo	 riceve	 parole	 di	 spregio	 o
vari	oltraggi	di	lieve	entità	(per	i	quali	coloro	che	fecero	le	leggi	non	avevano	né
previsto	 alcuna	 pena	 né	 reputato	 il	 tenerne	 conto	 degno	 di	 un	 uomo	 dotato	 di
ragione),	 e	 teme	 che,	 se	 non	 si	 vendicherà,	 cadrà	 in	 disprezzo	 e
conseguentemente	 sarà	esposto	ad	analoghi	 insulti	da	parte	di	 altri;	per	 evitare
ciò,	 infrange	 la	 legge	 e	 se	 ne	mette	 al	 riparo	 per	 il	 futuro	 col	 terrore	 prodotto
dalla	sua	vendetta	privata.	Ebbene,	questo	è	un	crimine,	poiché	la	lesione	non	è
corporea	ma	 immaginaria	e	 (per	quanto,	 in	questo	angolo	del	mondo,	 resa	non
irrilevante	da	una	consuetudine	diffusasi	non	molti	 anni	 fa	 fra	giovani	boriosi)
così	 lieve	 che	 un	 galantuomo	 che	 sia	 sicuro	 del	 proprio	 coraggio	 non	 può
prendere	 in	 considerazione.	 Può	 anche	 darsi	 il	 caso	 che	 un	 uomo	 abbia	 paura
degli	o	per	troppa	fiducia	riposta	in	altri	che	gli	parlano	di	visioni	e	sogni	strani	-
e	che,	approfittando	di	ciò,	gli	si	faccia	credere	che	essi	gli	faranno	del	male	se
farà	o	 se	 tralascerà	di	 fare	certe	cose,	nonostante	che	 il	 farle	o	 il	 tralasciare	di
farle	sia	contrario	alla	legge.	Ebbene,	ciò	che	viene	così	fatto	o	omesso	non	deve
trovare	 scusanti	 in	 questa	 paura,	 ma	 è	 un	 crimine.	 Infatti	 (come	 ho	 mostrato
sopra	nel	Cap.	 2)	 i	 sogni	non	 sono	 in	 realtà	 altro	 che	 immagini	perduranti	 nel
sonno	 per	 effetto	 delle	 impressioni	 che	 i	 nostri	 sensi	 hanno	 precedentemente
ricevuto	durante	la	veglia	e	che,	quando	gli	uomini,	per	qualche	accidente,	non
sono	 sicuri	 di	 aver	 dormito,	 sembrano	 visioni	 reali.	 Cosicché	 chi	 ha	 la



presunzione	di	 infrangere	 la	 legge	 in	seguito	a	un	sogno	suo	o	di	altri	o	a	una
pretesa	visione	oppure	in	seguito	a	un'immagine	del	potere	degli	spiriti	invisibili
diversa	da	quella	permessa	dallo	Stato,	abbandona	la	legge	di	natura	-	cosa	che	è
un'offesa	 reale	 -	per	 seguire	un'immagine	 irreale	del	 cervello	 suo	o	di	un	altro
privato,	senza	poter	mai	sapere	né	se	essa	significhi	qualcosa	o	nulla,	né	se	colui
che	 gli	 racconta	 il	 suo	 sogno	dica	 la	 verità	 o	menta.	 Se	 ogni	 privato	 avesse	 il
permesso	di	far	ciò	(e	per	la	legge	di	natura	dovrebbero	averlo	tutti	se	lo	avesse
qualcuno)	 non	 si	 potrebbe	 far	 valere	 nessuna	 legge	 e	 così	 lo	 Stato	 si
dissolverebbe.

Da	queste	diverse	origini	dei	crimini	appare	già	chiaro	che	i	crimini	non	sono
tutti	 (come	 sostennero	 gli	 stoici	 nei	 tempi	 antichi)	 della	 stessa	 lega.	C'è	 posto
non	 solo	 per	 SCUSANTI,	 per	 cui	 quello	 che	 sembrava	 un	 crimine	 viene
dimostrato	che	non	lo	è	affatto,	ma	anche	per	ATTENUANTI,	per	cui	un	crimine
che	 sembrava	 grande,	 viene	 ridimensionato.	 Infatti,	 benché	 tutti	 i	 crimini
meritino	 ugualmente	 il	 nome	di	 ingiustizia	 -	 come	ogni	 deviazione	 dalla	 linea
retta	 è	 ugualmente	 una	 curvatura	 (e	 in	 questo	 l'osservazione	 degli	 stoici	 è
corretta)	-,	tuttavia	non	tutti	i	crimini	di	conseguenza	sono	egualmente	ingiusti	-
non	più	di	quanto	 tutte	 le	 linee	curve	abbiano	un'eguale	curvatura	 (e	gli	stoici,
non	essendosi	avveduti	di	ciò,	sostennero	che	uccidere	una	gallina	in	violazione
della	legge	è	un	crimine	altrettanto	grande	che	uccidere	il	proprio	padre).

Ciò	che	scusa	completamente	un'azione	e	le	sottrae	la	natura	di	crimine	può
essere	unicamente	soltanto	ciò	che	cancella	contemporaneamente	l'obbligazione
della	 legge.	 Infatti	 un'azione	 contro	 la	 legge,	 una	 volta	 che	 sia	 compiuta	 da
persona	 obbligata	 alla	 legge	 medesima,	 non	 può	 essere	 altro	 che	 un	 crimine.
Poiché	 la	 legge	 di	 cui	 un	 uomo	 non	 abbia	 alcun	 mezzo	 per	 informarsi	 non
obbliga,	la	mancanza	di	mezzi	per	conoscere	la	legge	è	una	completa	scusante.
Ma	 non	 deve	 essere	 considerata	mancanza	 di	mezzi	 la	mancanza	 di	 diligenza
nell'informarsi,	 né	 si	 deve	 supporre	 che	 un	 uomo,	 che	 pretende	 di	 avere
abbastanza	ragione	per	governare	ì	suoi	affari,	manchi	dei	mezzi	per	conoscere
le	 leggi	di	natura,	poiché	queste	sono	conoscibili	attraverso	 la	 ragione	che	egli
afferma	di	avere:	soltanto	i	bambini	e	i	pazzi	sono	scusati	per	le	infrazioni	della
legge	naturale.

L'obbligazione	della	legge	cessa	per	un	uomo	che	sia	prigioniero	o	in	potere
del	nemico	(e	uno	è	in	potere	del	nemico	quando	lo	siano	la	sua	persona	o	i	suoi
mezzi	di	sopravvivenza)	senza	sua	colpa:	egli	deve	infatti	obbedire	al	nemico	o
morire.	 Di	 conseguenza	 tale	 obbedienza	 non	 è	 un	 crimine	 perché	 nessuno	 è
obbligato	 (quando	 viene	 meno	 la	 protezione	 della	 legge)	 a	 rinunciare	 a
proteggersi	con	i	mezzi	migliori	a	sua	disposizione.

Un	uomo	che	compia	un'azione	contro	 la	 legge	costretto	dal	 terrore	di	una



morte	 imminente	 è	 totalmente	 scusato,	 poiché	nessuna	 legge	può	obbligare	 un
uomo	 a	 rinunciare	 alla	 propria	 conservazione.	 E	 supponiamo	 pure	 che	 questa
legge	 non	 cessi	 d'essere	 obbligatoria,	 un	 uomo	 ragionerebbe	 tuttavia	 così:	 "se
non	compio	l'azione	illegale,	muoio	subito;	se	la	compio,	muoio	dopo;	pertanto
compiendola	guadagno	tempo".	E'	la	natura	perciò	che	lo	costringe	ad	agire.

Quando	un	uomo	è	privo	di	cibo	o	di	altra	cosa	necessaria	alla	vita	e	non	può
garantire	 la	 propria	 sopravvivenza	 in	 altro	 modo	 che	 commettendo	 qualche
azione	 contraria	 alla	 legge	 -	 come	 sarebbe	 durante	 una	 grande	 carestia	 il
procacciarsi	con	la	violenza	o	il	furto	del	cibo	non	procurabile	né	col	denaro	né
per	carità,	o	lo	strappare	di	mano	ad	un	altro	la	spada	in	difesa	della	propria	vita
-	è	totalmente	scusato	per	la	ragione	testé	addotta.

Inoltre,	azioni	 illegali	compiute	per	autorità	di	un	altro	sono	scusate	presso
[quest'altro	 che	 ne	 è]	 l'autore	 [in	 quanto	 eseguite]	 in	 forza	 della	 sua	 autorità,
poiché	nessuno	deve	accusare	di	una	propria	azione	un	altro	che	sia	soltanto	 il
proprio	 strumento.	 L'esecutore	 non	 è	 però	 scusato	 nei	 confronti	 di	 terzi
danneggiati	dalla	sua	azione,	poiché,	della	violazione	della	legge,	sono	colpevoli
sia	 l'autore	 sia	 l'attore.	Donde	 segue	 che	 se	 l'uomo	 -	 o	 l'assemblea	 -	 che	 ha	 il
potere	sovrano	comanda	a	qualcuno	di	fare	qualcosa	in	contrasto	con	una	legge
preesistente,	 l'eseguirla	 è	 totalmente	 scusato,	 poiché	 egli	 stesso	 non	 deve
condannarla	in	quanto	ne	è	l'autore;	e	ciò	che	non	può	secondo	giustizia	essere
condannato	 dal	 sovrano,	 non	 può	 con	 giustizia	 essere	 punito	 da	 nessun	 altro.
Inoltre,	se	il	sovrano	comanda	di	fare	qualcosa	contro	una	sua	legge	preesistente,
il	 comando	 equivale	 a	 un'abrogazione	 della	 legge	 relativamente	 a	 quell'azione
particolare.

Supponiamo	 che	 l'uomo	 -	 o	 l'assemblea	 -	 che	 detiene	 il	 potere	 sovrano,
rinunci	 a	 un	 qualche	 diritto	 essenziale	 alla	 sovranità,	 per	 cui	 derivi	 al	 suddito
qualche	libertà	incompatibile	con	[l'esistenza	di]	un	potere	sovrano	-	vale	a	dire,
con	l'effettiva	esistenza	dello	Stato	-;	allora,	se	il	suddito	si	rifiutasse	di	obbedire
a	un	comando	contrastante	con	 la	 libertà	concessa,	commetterebbe	ugualmente
un	 peccato	 e	mancherebbe	 al	 dovere	 di	 suddito.	Egli	 dovrebbe	 infatti	 essere	 a
conoscenza	sia	di	ciò	che	è	incompatibile	con	la	sovranità	-	essendo	stata	istituita
col	 suo	 consenso	 e	 per	 la	 sua	 difesa	 -,	 sia	 del	 fatto	 che	 la	 concessione	 di	 una
libertà	 incompatibile	con	la	sovranità	deriva	dall'ignoranza	delle	sue	perniciose
conseguenze.	 Se	 però	 egli	 non	 solo	 disobbedisce,	ma	 fa	 anche	 resistenza	 a	 un
pubblico	 ufficiale	 incaricato	 di	 fare	 eseguire	 il	 comando,	 allora	 commette	 un
crimine,	 poiché	 egli	 potrebbe	 ottenere	 giustizia	 (senza	 alcuna	 turbativa	 della
pace)	dietro	querela.

I	 gradi	 del	 crimine	 si	 determinano	 in	 base	 a	 diverse	 scale	 e	 si	 misurano,
primo,	 in	 funzione	 della	 malvagità	 del	 movente	 o	 causa;	 secondo,	 della



contagiosità	 dell'esempio;	 terzo,	 del	 danno	 provocato;	 e	 quarto,	 della
[particolare]	coincidenza	di	tempi,	luoghi	e	persone.

La	 stessa	 azione	 illegale,	 se	 dettata	 dalla	 presunzione	 [di	 poter	 fare
affidamento]	 sulla	 forza,	 sulle	 ricchezze	o	 sulle	 amicizie	per	 resistere	 a	 coloro
che	 debbono	 far	 eseguire	 la	 legge,	 costituisce	 un	 crimine	 maggiore	 che	 se
derivasse	dalla	speranza	di	non	essere	scoperti	o	di	scampare	con	la	fuga.	Infatti
la	 presunzione	 dell'impunità	 basata	 sulla	 forza	 è	 la	 radice	 da	 cui	 germoglia,	 a
ogni	 occasione	 e	 a	 ogni	 tentazione,	 il	 disprezzo	 di	 tutte	 le	 leggi;	 mentre,	 nel
secondo	caso,	la	consapevolezza	del	pericolo,	come	spinge	alla	fuga,	così	rende
più	obbedienti	per	il	futuro.	Un	crimine	commesso	scientemente	è	più	grave	del
medesimo	 crimine	 compiuto	 in	 seguito	 alla	 falsa	 convinzione	 della	 sua
legittimità;	infatti	chi	lo	perpetra	andando	contro	la	propria	coscienza,	presume
della	propria	forza	o	di	altro	potere	da	cui	è	incoraggiato	a	commetterlo	ancora;
mentre	 chi	 lo	 compie	 per	 errore,	 dopo	 che	 l'errore	 gli	 viene	 mostrato,	 si
conforma	alla	legge.

Chi	 erra	 seguendo	 l'autorità	 di	 un	 maestro,	 o	 di	 un	 interprete	 della	 legge
pubblicamente	 autorizzato,	 non	 è	 altrettanto	 colpevole	 di	 chi	 sbaglia	 per	 il
pervicace	accanimento	nel	seguire	princìpi	e	ragionamenti	propri.	Infatti	ciò	che
viene	 insegnato	 da	 uno	 che	 insegna	 per	 pubblica	 autorità,	 è	 lo	 Stato	 stesso	 a
insegnarlo	 e	 ha	 sembianza	 di	 legge	 finché	 resta	 sotto	 il	 controllo	 della	 stessa
autorità;	 perciò	 rappresenta	 una	 scusante	 completa	 in	 tutti	 i	 reati	 che	 non
contengono	un	 rifiuto	 del	 potere	 sovrano	 e	 che	non	 sono	 in	 contrasto	 con	una
legge	 evidente.	 Per	 contro,	 chi	 fonda	 le	 proprie	 azioni	 sul	 proprio	 giudizio
privato,	necessariamente	agisce	rettamente	o	falla	a	seconda	della	correttezza	o
dell'errore	di	quest'ultimo.

La	 stessa	 azione	 è	 un	 crimine	maggiore	 se	 è	 stata	 costantemente	 punita	 in
altri	 uomini	 di	 quanto	 lo	 sarebbe	 se	 ci	 fossero	 stati	molti	 esempi	 di	 impunità,
giacché	quegli	 esempi	 rappresenterebbero	altrettante	 speranze	di	 impunità	date
dal	 sovrano	 stesso.	 Ora,	 poiché	 chi	 alimenta	 in	 un	 uomo	 queste	 speranze	 e
presuntuose	 aspettative	 di	 perdono	 che	 lo	 incoraggiano	 a	 delinquere,	 è
corresponsabile	 del	 delitto,	 egli	 stesso	 non	 può	 con	 ragione	 far	 carico	 al
delinquente	dell'intera	colpa.

Uno	 stesso	 crimine	 causato	 da	 una	 passione	 improvvisa	 non	 è	 altrettanto
grave	di	quando	deriva	da	una	lunga	premeditazione.	Mentre,	infatti,	nel	primo
caso,	si	possono	trovare	attenuanti	nella	comune	debolezza	della	natura	umana,
nel	 caso	 della	 premeditazione,	 si	 è	 proceduto	 con	 circospezione	 avendo	 avuto
modo	 di	 considerare	 la	 legge,	 la	 pena	 e	 la	 conseguenza	 [del	 crimine]	 per	 la
società	umana	-	tutte	cose	verso	le	quali,	nel	commettere	il	crimine,	si	manifesta
grande	disprezzo	e	alle	quali	si	antepone	il	proprio	appetito.	Ciononostante	non



v'ha	 esplosione	 improvvisa	 di	 passione	 che	 sia	 sufficiente	 a	 scusare
completamente,	 poiché,	 essendo	 tutto	 il	 tempo	 intercorrente	 fra	 il	 primo
apprendimento	della	legge	e	l'esecuzione	dell'azione	da	prendersi	come	periodo
della	deliberazione,	si	sarebbe	dovuta	correggere	l'irregolarità	delle	passioni	con
la	meditazione	della	legge.

Dove	la	legge	viene	letta	e	interpretata	pubblicamente,	con	assiduità	davanti
a	 tutto	 il	 popolo,	 un'azione	 compiuta	 contro	 di	 essa	 è	 un	 crimine	maggiore	 di
dove	si	lascia	che	la	gente,	priva	di	siffatta	istruzione,	ne	prenda	cognizione	con
difficoltà,	 incertezza	 e	 interruzione	 delle	 proprie	 occupazioni,	 e	 che	 ne	 venga
informata	da	privati.	In	questo	caso,	infatti,	parte	della	colpa	ricade	sulla	comune
debolezza,	mentre	nel	primo	è	evidente	una	negligenza	che	non	è	esente	da	un
certo	disprezzo	verso	il	potere	sovrano.

Certe	azioni	che,	sebbene	espressamente	condannate	dalla	 legge,	 il	sovrano
tuttavia	 ammetta	 con	 altri	 chiari	 segni	 della	 sua	 volontà,	 sono	meno	 criminali
delle	stesse	azioni	quando	fossero	condannate	sia	dalla	legge	sia	dal	legislatore.
Infatti,	visto	che	la	volontà	del	legislatore	è	legge,	in	questo	caso	siamo	dinanzi	a
due	 leggi	 contraddittorie;	 il	 che	 diviene	 una	 scusante	 completa	 ove	gli	 uomini
siano	 tenuti	 a	 prendere	 cognizione	 dell'approvazione	 manifestata	 dal	 sovrano
anche	 mediante	 espressioni	 diverse	 da	 quelle	 dell'aperto	 comando.	 Allora,
poiché	punizioni	conseguono	sia	alla	trasgressione	della	legge	sia	all'osservanza
di	essa,	il	sovrano	stesso	diviene	in	parte	causa	della	trasgressione	e	pertanto	non
può	 secondo	 ragione	 imputare	 l'intero	 crimine	 al	 delinquente.	Ad	 esempio,	 da
una	parte,	la	legge	condanna	i	duelli	-	punendoli	con	la	pena	capitale	-,	dall'altra,
chi	 rifiuta	un	duello	diviene	 irreparabilmente	oggetto	di	disprezzo	e	scherno,	e
talvolta	 dal	 sovrano	 stesso	 ritenuto	 indegno	 di	 ricevere	 qualsiasi	 carica	 o
promozione	 in	guerra.	Pertanto,	 in	considerazione	del	 fatto	che	 tutti	gli	uomini
compiono	 legittimamente	 ogni	 sforzo	 affinché	 coloro	 che	 hanno	 il	 potere
sovrano	 abbiano	 di	 loro	 una	 buona	 opinione,	 se	 uno	 accetta	 un	 duello	 non
dovrebbe	a	ragione	essere	punito	rigorosamente,	visto	che	parte	della	colpa	può
essere	 attribuita	 proprio	 a	 colui	 cui	 spetta	 di	 punire.	 Tutto	 questo	 dico
auspicando	 non	 la	 libertà	 delle	 vendette	 private	 né	 qualunque	 altra	 sorta	 di
disobbedienza,	 ma	 la	 massima	 accortezza	 dei	 governanti	 a	 non	 tollerare
indirettamente	 quello	 che	 proibiscono	 esplicitamente.	 Gli	 esempi	 dei	 prìncipi
sono	 e	 sono	 stati	 sempre	 più	 potenti	 delle	 stesse	 leggi	 a	 condizionare	 il
comportamento	di	coloro	che	li	osservano.	E	benché	sia	nostro	dovere	fare	non
quello	che	i	principi	fanno,	ma	quello	che	dicono,	si	tratta	tuttavia	di	un	dovere
destinato	 a	 restare	 incompiuto	 finché	non	piacerà	 a	Dio	di	 dare	 agli	 uomini	 la
straordinaria	e	soprannaturale	grazia	necessaria	per	seguire	questo	precetto.

Se	 anzitutto	 confrontiamo	 i	 crimini	 sulla	 base	 del	 danno	 provocato,	 una



medesima	 azione	 è	 più	 grave	 quando	 danneggia	 molti	 che	 quando	 colpisce
pochi.	Pertanto,	quando	un'azione	ha	degli	effetti	lesivi	non	solo	nel	presente	ma
anche	 (ad	 esempio)	 nel	 futuro,	 costituisce	 un	 crimine	 maggiore	 che	 se	 il	 suo
danno	fosse	limitato	al	presente:	nel	primo	caso,	infatti,	è	un	crimine	fecondo	e
si	 moltiplica	 con	 danno	 di	 molti;	 nel	 secondo	 è	 sterile.	 Sostenere	 dottrine
contrarie	 alla	 religione	 dello	 Stato,	 è	 una	 colpa	maggiore	 se	 commessa	 da	 un
predicatore	autorizzato	che	se	compiuta	da	un	privato	cittadino;	lo	stesso	dicasi
per	una	condotta	profana	e	incontinente	o	per	la	perpetrazione	di	qualsiasi	altro
atto	irreligioso.	Parimenti,	per	un	professionista	della	legge	(2)	sostenere	qualche
punto,	 o	 compiere	 qualche	 atto,	 che	 tenda	 a	 indebolire	 il	 potere	 sovrano	 è	 un
crimine	maggiore	che	per	un	altro	uomo;	anche	l'atto	contro	la	legge	di	un	uomo,
il	quale	goda	di	una	reputazione	di	saggezza	tale	che	i	suoi	consigli	siano	seguiti
o	 le	 sue	 azioni	 imitate	 da	molti,	 rappresenta	 un	 crimine	maggiore	 dello	 stesso
atto	compiuto	da	un	altro.	 Infatti	costoro	non	soltanto	commettono	un	crimine,
ma	lo	insegnano	a	tutti	gli	altri	come	legge.	In	generale	tutti	i	crimini	sono	tanto
maggiori	 quanto	 maggiore	 è	 lo	 scandalo	 che	 danno,	 cioè	 a	 dire,	 quanto
maggiormente	 divengono	 ostacoli	 per	 i	 deboli,	 che	 guardano	 non	 tanto	 alla
strada	 lungo	 la	 quale	 procedono,	 quanto	 alla	 luce	 che	 altri	 uomini	 reggono
innanzi	a	loro.

Atti	 di	 ostilità	 contro	 l'attuale	 assetto	 dello	 Stato	 costituiscono	 crimini
maggiori	dei	medesimi	atti	compiuti	contro	privati,	poiché	il	danno	si	estende	a
tutti.	 Sono	 azioni	 di	 questo	 genere	 il	 tradire	 le	 forze	 militari,	 lo	 svelare	 a	 un
nemico	 i	 segreti	 dello	 Stato,	 e	 anche	 tutti	 gli	 attentati	 al	 rappresentante	 dello
Stato	-	monarca	o	assemblea	che	sia	-	e	ogni	tentativo	di	diminuirne	con	parole	o
fatti	 l'autorità,	 sia	 nel	 tempo	 presente	 sia	 nei	 successori	 -	 crimini	 che	 i	 Latini
comprendono	 sotto	 il	 nome	 di	 "Crimina	 laesae	 Majestatis"	 e	 consistono	 nel
progetto	e	nell'esecuzione	di	azioni	contrastanti	con	una	legge	fondamentale.

Parimenti,	i	crimini	che	inficiano	i	procedimenti	giudiziari	sono	maggiori	dei
torti	arrecati	a	una	o	più	persone.	Ad	esempio,	accettar	denaro	per	pronunciare
sentenze	 o	 testimonianze	 false	 è	 un	 crimine	 maggiore	 del	 frodare	 in	 altra
maniera	una	 somma	uguale	o	maggiore,	 poiché	 il	 danno	non	consiste	 solo	nel
torto	 subìto	da	 colui	 che	 soccombe	 in	 seguito	 a	quelle	 sentenze,	ma	anche	nel
render	vani	tutti	i	giudizi	e	nell'offrire	l'occasione	per	il	ricorso	alla	forza	e	alle
vendette	private.

Anche	 le	 ruberie	 e	 il	 peculato	 ai	 danni	 dell'erario	 pubblico	 e	 delle	 entrate
dello	 Stato	 sono	 un	 crimine	 maggiore	 del	 furto	 o	 della	 frode	 a	 danno	 di	 un
privato,	poiché	rubare	allo	Stato	equivale	a	rubare	a	molti	nello	stesso	tempo.

Anche	 l'usurpazione	 di	 un	 pubblico	 ufficio	 attraverso	 la	 contraffazione,	 la
falsificazione	 di	 pubblici	 sigilli	 o	 della	moneta	 di	 Stato	 [è	 crimine	 più	 grave]



della	 sostituzione	 di	 persona	 privata,	 o	 della	 contraffazione	 del	 suo	 sigillo,
poiché	la	frode	che	ne	deriva	si	propaga	a	danno	di	molti.

Fra	le	azioni	contro	la	legge	compiute	ai	danni	di	privati,	il	crimine	maggiore
è	quello	che	secondo	l'opinione	comune	procura	il	danno	più	sensibile.	Ne	segue
che:

l'uccidere	in	violazione	della	legge	è	crimine	maggiore	di	qualsiasi	altro	torto
che	non	tolga	la	vita;

l'uccidere	con	sevizie	è	più	grave	del	semplice	uccidere;
la	mutilazione	di	un	arto	più	grave	che	lo	spogliare	un	uomo	dei	suoi	beni;
e	più	grave	spogliare	un	uomo	dei	suoi	beni	col	terrore	della	morte	o	di	ferite

che	attraverso	un	furto	segreto;
e	 più	 grave	 attraverso	 un	 furto	 segreto	 che	 attraverso	 il	 consenso	 estorto

fraudolentemente;
la	violazione	della	castità	più	grave	col	ricorso	alla	forza	che	con	le	lusinghe;
e	contro	una	donna	sposata	più	grave	che	contro	una	non	sposata.
Benché	 alcuni	 siano	 più	 sensibili	 e	 altri	 meno	 alla	 stessa	 offesa,	 questo	 è

l'ordine	 di	 gravità	 nel	 quale	 tutte	 queste	 cose	 sono	 valutate	 comunemente.	 La
legge	considera	non	l'inclinazione	particolare	dei	singoli	bensì	quella	generale	di
tutti	gli	uomini,	perciò	nelle	legislazioni	dei	Greci,	dei	Romani	e	di	altri	Stati,	sia
antichi	 sia	moderni,	 è	 stata	 trascurata	 l'offesa	 procurata	 da	 insulti	 espressi	 con
parole	o	gesti	quando	non	producano	altro	danno	che	l'afflizione	temporanea	di
colui	 che	 viene	 maltrattato;	 poiché	 si	 è	 ritenuto	 che	 la	 vera	 causa	 di	 tale
afflizione	consista	non	nell'insulto	(che	non	fa	alcuna	presa	sugli	uomini	consci
della	propria	virtù)	ma	nella	pusillanimità	di	colui	che	se	ne	offende.

Anche	il	crimine	ai	danni	di	un	privato	è	suscettibile	di	molte	aggravanti	in
relazione	alla	persona	lesa	e	alle	circostanze	di	tempo	e	luogo.	Infatti,	uccidere
un	 genitore	 è	 un	 crimine	 più	 grande	 che	 uccidere	 un'altra	 persona:	 il	 genitore
dovrebbe	ricevere	l'onore	di	un	sovrano	(ancorché	abbia	ceduto	il	proprio	potere
alla	legge	civile)	poiché	originariamente	per	natura	gli	appartenne.	Rubare	a	un
povero	 è	 crimine	 più	 grande	 che	 rubare	 a	 un	 ricco,	 poiché	 per	 il	 povero
rappresenta	un	danno	più	sensibile.

Un	crimine	commesso	in	tempi	e	luoghi	destinati	alla	devozione	è	più	grave
che	se	fosse	commesso	in	altro	tempo	e	altro	luogo,	poiché	deriva	da	un	maggior
disprezzo	della	legge.

Si	 potrebbero	 aggiungere	molti	 altri	 casi	 di	 aggravanti	 e	 di	 attenuanti;	ma,
sulla	base	di	questi	da	me	esposti,	diviene	facile	per	ognuno	misurare	la	gravità
di	qualsiasi	altro	crimine	venga	proposto.

Infine,	poiché	il	torto	arrecato	da	quasi	tutti	i	crimini	colpisce	non	solo	certi
privati	 ma	 anche	 lo	 Stato,	 lo	 stesso	 crimine	 viene	 definito	 crimine	 pubblico



quando	 l'accusa	 viene	 sostenuta	 in	 nome	dello	Stato	 e	 crimine	 privato	 quando
viene	 sostenuta	 in	nome	di	 un	privato.	Conformemente	 a	 ciò,	 i	 processi"	 sono
chiamati	 pubblici,	 "Judicia	 Publica"	 -	 processi	 della	 Corona	 -,	 o	 privati.	 Ad
esempio,	 in	 un	processo	per	 omicidio,	 se	 l'accusa	 è	 sostenuta	da	un	privato,	 il
processo	è	un	processo	privato;	se	l'accusa	è	sostenuta	dal	sovrano,	il	processo	è
un	processo	pubblico.

	
	



Capitolo	ventottesimo.

«PUNIZIONI»	E	«RICOMPENSE».
	
	
"La	 PUNIZIONE	 è	 un	male	 inflitto	 dalla	 autorità	 pubblica	 a	 colui	 che	 ha

fatto,	 o	 omesso	 di	 fare,	 qualcosa	 che	 la	 stessa	 autorità	 giudica	 essere	 una
trasgressione	della	legge,	affinché	la	volontà	degli	uomini	possa	per	mezzo	di	ciò
esser	meglio	disposta	all'obbedienza".

Prima	di	trarre	qualche	deduzione	da	questa	definizione,	bisogna	rispondere
a	una	domanda	di	grande	importanza,	ossia	per	quale	porta	sia	passato	il	diritto	o
l'autorità	 di	 punire	 in	 tutti	 i	 casi.	 Infatti,	 sulla	 base	 di	 quanto	 è	 stato	 esposto
sopra,	 nessuno	 può	 essere	 ritenuto	 vincolato	 per	 patto	 a	 non	 resistere	 alla
violenza,	e	conseguentemente	non	si	può	intendere	che	abbia	concesso	ad	altri	il
diritto	di	 far	violenza	alla	 sua	persona.	Con	 la	costituzione	dello	Stato	ognuno
rinuncia	al	diritto	di	difendere	gli	altri,	ma	non	di	difendere	se	stesso.	Inoltre	si
obbliga	ad	assistere	colui	che	detiene	la	sovranità	nella	punizione	di	un	altro,	ma
non	in	quella	di	se	stesso.	D'altronde	contrarre	l'impegno	ad	assistere	il	sovrano
nel	colpire	gli	altri	non	equivale	affatto	a	cedergli	il	diritto	di	punire,	poiché	chi
contrae	quell'impegno	non	possiede	affatto	questo	diritto.	Pertanto	è	chiaro	che	il
diritto	di	punire	che	lo	Stato	(cioè	colui	o	coloro	che	lo	rappresentano)	detiene
non	è	fondato	su	alcuna	concessione	o	donazione	dei	sudditi.	Tuttavia,	sopra	ho
anche	 mostrato	 che,	 prima	 dell'istituzione	 dello	 Stato,	 ognuno	 aveva	 diritto	 a
ogni	 cosa	 e	 di	 fare	 qualsiasi	 cosa	 egli	 ritenesse	 necessario	 per	 la	 propria
preservazione,	 compreso	 il	 soggiogare,	 il	 nuocere	 e	 l'uccidere	 chiunque	 per
realizzare	 questo	 scopo.	 Ecco	 il	 fondamento	 del	 diritto	 di	 punire	 esercitato	 in
ogni	 Stato.	Non	 furono	 dunque	 i	 sudditi	 a	 dare	 quel	 diritto	 al	 sovrano;	 essi	 si
limitarono	 a	 rinunciare	 ai	 propri	 diritti	 e	 con	 ciò	 rafforzarono	 il	 sovrano
nell'esercitare	 i	 suoi	 nel	 modo	 che	 egli	 ritenesse	 più	 adatto	 ad	 assicurare	 la
conservazione	di	tutti.	Cosicché	[il	diritto	di	punire]	fu	non	già	dato	ma	lasciato
a	lui	e	a	lui	soltanto,	e	così	interamente	(ad	eccezione	dei	limiti	impostigli	dalla
legge	di	natura)	come	era	nella	condizione	di	pura	natura	e	di	guerra	di	ognuno
contro	il	suo	simile.

Dalla	definizione	di	punizione	inferisco,	primo,	che	né	le	vendette	private,	né
le	 ingiurie	 inferte	 da	 privati	 possono	 propriamente	 essere	 definite	 come



punizioni,	poiché	non	procedono	dall'autorità	pubblica.
Secondo,	 che	 l'essere	 trascurati	 dallo	Stato	 e	 non	 riceverne	 il	 favore	non	 è

una	punizione,	poiché	con	ciò	non	si	subisce	nessun	nuovo	male,	ma	si	è	lasciati
nello	stato	in	cui	ci	si	trovava	precedentemente.

Terzo,	 che	 il	 male	 inflitto	 dalla	 pubblica	 autorità	 senza	 una	 precedente
condanna	pubblica	è	da	definire	non	già	col	nome	di	punizione	bensì	con	quello
di	 atto	 ostile,	 poiché	 l'azione,	 per	 la	 quale	 un	 uomo	 viene	 punito	 [in	 senso
proprio],	 dovrebbe	 prima	 essere	 giudicata	 dalla	 pubblica	 autorità	 come
costituente	una	trasgressione	della	legge.

Quarto,	 che	 il	 male	 inflitto	 da	 un	 potere	 usurpato	 e	 da	 giudici	 privi
dell'autorizzazione	 del	 sovrano	 non	 è	 una	 punizione,	 ma	 un	 atto	 di	 ostilità;
poiché	gli	atti	del	potere	usurpato	non	hanno	come	autore	la	persona	condannata
e	dunque	non	sono	atti	della	autorità	pubblica.

Quinto,	 ogni	 male	 che	 venga	 inflitto	 senza	 la	 preoccupazione	 o	 senza	 la
possibilità	di	indurre	il	delinquente	o	(attraverso	il	suo	esempio)	gli	altri	uomini
a	 obbedire	 alle	 leggi	 non	 è	 punizione,	 ma	 un	 atto	 di	 ostilità;	 poiché	 nessun
nocumento	inferto	senza	tal	fine	è	compreso	sotto	quel	nome.

Sesto,	a	certe	azioni	sono	connesse	per	natura	diverse	conseguenze	nocive.
Ad	 esempio,	 un	 uomo	 può	 venire	 ammazzato	 o	 ferito	 nell'assalire	 un	 altro,
oppure	cadere	ammalato	in	seguito	a	un'azione	illegale.	Ora,	questi	mali,	benché
rispetto	a	Dio	che	è	l'autore	della	natura	si	possano	dire	inflitti	e	perciò	punizioni
divine,	tuttavia,	rispetto	agli	uomini,	non	sono	contenuti	nel	nome	di	punizione,
poiché	non	sono	inflitti	da	autorità	umana.

Settimo,	ove	 il	 danno	 inflitto	 sia	 inferiore	 al	 beneficio	o	 alla	 soddisfazione
naturalmente	 derivante	 dal	 crimine	 commesso,	 quel	 danno	 non	 rientra	 nella
definizione.	 Esso	 rappresenta	 il	 prezzo	 o	 il	 risarcimento	 piuttosto	 che	 la
punizione	per	il	crimine,	poiché	appartiene	alla	natura	della	punizione	il	fine	di
indurre	 gli	 uomini	 ad	 obbedire	 alla	 legge;	 mentre,	 se	 è	 inferiore	 al	 beneficio
ricavato	dalla	trasgressione,	non	solo	non	raggiunge	quel	fine,	ma	anzi	produce
un	effetto	opposto.

Ottavo,	se	una	certa	punizione	è	fissata	e	prescritta	dalla	legge	stessa	e,	per	il
crimine	commesso,	viene	inflitta	una	punizione	maggiore,	l'eccesso	non	fa	parte
della	punizione	ma	è	un	atto	di	ostilità.	Infatti,	poiché	lo	scopo	della	punizione	è
non	già	la	vendetta	ma	il	terrore,	e	poiché	la	precisazione	di	una	punizione	toglie
il	 terrore	 di	 una	 maggiore,	 l'inasprimento	 imprevisto	 non	 fa	 parte	 della
punizione.	Ma,	 ove	 la	 punizione	 non	 sia	 predeterminata	 dalla	 legge,	 allora	 ha
natura	di	punizione	qualunque	afflizione	venga	somministrata;	e	 infatti,	chi	 sta
per	 commettere	 una	 violazione	 della	 legge,	 per	 la	 quale	 non	 è	 predeterminata
una	 pena	 precisa,	 si	 attende	 una	 punizione	 indeterminata	 cioè	 a	 dire



discrezionale.
Nono,	un	male	inflitto	per	un'azione	compiuta	prima	che	ci	fosse	una	legge

che	 la	 proibisse,	 non	 è	 punizione	ma	 atto	 di	 ostilità.	 Infatti,	 premesso	 che,	 in
assenza	della	legge,	non	c'è	alcuna	trasgressione	della	legge	medesima,	e	che	la
punizione	presuppone	che	 l'azione	 sia	 stata	giudicata	 trasgressione	della	 legge,
segue	 che	 un	 male	 inferto	 prima	 della	 emanazione	 di	 una	 legge	 non	 è	 una
punizione	ma	un	atto	di	ostilità.

Decimo,	 un	male	 inflitto	 al	 rappresentante	 dello	Stato	 non	 è	 punizione	ma
atto	di	ostilità,	poiché	appartiene	alla	natura	della	punizione	l'essere	inflitta	dalla
autorità	pubblica	che	è	unicamente	quella	del	rappresentante	stesso.

Infine,	il	male	inflitto	a	uno	che	è	apertamente	un	nemico	non	cade	sotto	il
nome	di	punizione;	e	il	motivo	è	che	tutti	i	mali	che	possono	essere	a	lui	inferti
devono	essere	considerati	come	atti	di	ostilità,	poiché	egli	o	non	fu	mai	soggetto
alla	 legge	-	e	pertanto	non	poté	 trasgredirla	-	o,	essendolo	stato,	se	ne	dichiarò
poi	svincolato	-	negando	di	conseguenza	di	poterla	trasgredire.	Ora,	nello	stato	di
ostilità	dichiarata,	è	legittimo	infliggere	qualsiasi	male.	Ne	segue	allora	che	se	un
suddito	 nega,	 con	 fatti	 o	 parole,	 consapevolmente	 e	 deliberatamente,	 l'autorità
del	 rappresentante	 dello	 Stato,	 è	 legittimamente	 passibile	 di	 qualsiasi	 pena	 il
rappresentante	 voglia	 infliggergli	 (quale	 che	 sia	 il	 castigo	 precedentemente
previsto	 per	 il	 tradimento),	 poiché	 nel	 negare	 la	 sudditanza	 egli	 non	 riconosce
più	 la	 punizione	 prescritta	 dalla	 legge,	 e	 perciò	 subisce	 la	 pena	 come	 nemico
dello	Stato,	cioè	a	discrezione	del	rappresentante.	Dunque,	le	punizioni	stabilite
per	legge	riguardano	i	sudditi	non	già	i	nemici;	quali	diventano	coloro	che,	prima
sudditi	consenzienti,	poi	si	rivoltano	deliberatamente	e	negano	il	potere	sovrano.

La	prima	e	più	generale	ripartizione	delle	punizioni	è	in	"divine"	e	"umane".
Delle	prime	avrò	modo	di	parlare	in	seguito,	in	un	luogo	più	opportuno.

"Umane"	 sono	 le	 punizioni	 inflitte	 per	 ordine	 di	 un	 uomo,	 e	 sono:	 pene
corporali,	pene	pecuniarie,	 ignominia,	 incarceramento,	esilio	e	combinazioni	di
queste.

"Punizioni	corporali"	sono	quelle	che	vengono	inferte	direttamente	al	corpo
secondo	l'intenzione	di	colui	che	le	infligge,	quali	sferzate,	ferite	o	privazioni	di
quei	piaceri	del	corpo	di	cui	prima	legittimamente	si	godeva.

Di	 queste	 punizioni	 alcune	 sono	 "capitali",	 altre	 "meno"	 che	 "capitali".
Capitale	è	l'inflizione	della	morte,	sia	semplicemente	sia	con	supplizi.	Meno	che
capitali	 sono	 le	 sferzate,	 le	 ferite,	 i	 ceppi	 e	 altre	 pene	 corporali	 di	 natura	 non
mortale.	Se	in	seguito	alla	somministrazione	di	una	punizione	e	contrariamente
all'intenzione	di	colui	che	la	infligge,	segue	la	morte,	la	punizione	non	va	intesa
come	capitale	anche	se,	per	un	 incidente	non	previsto,	 il	danno	si	è	dimostrato
mortale;	in	questo	caso	la	morte	viene	non	già	inflitta	ma	anticipata.



"Punizione	pecuniaria"	è	quella	che	consiste	nella	privazione	non	solo	di	una
somma	 di	 denaro,	 ma	 anche	 di	 terre	 o	 degli	 altri	 beni	 che	 sono	 solitamente
comprati	e	venduti	per	denaro.	Nel	caso	in	cui	la	legge	che	ordina	tale	punizione
sia	emanata	con	 lo	scopo	di	 raccogliere	denaro	da	quelli	che	 la	 trasgrediranno,
non	 si	 tratta	 propriamente	 di	 punizione	 ma	 del	 prezzo	 di	 un	 privilegio	 e
dell'esenzione	 da	 una	 legge	 le	 cui	 proibizioni	 non	 sono	 valide	 in	 assoluto	ma
solo	per	quelli	 che	non	sono	 in	grado	di	pagare;	va	 [evidentemente]	eccettuata
ogni	legge	che	faccia	parte	di	quella	naturale	o	della	religione,	giacché	in	questi
casi	 non	 si	 tratterebbe	 di	 esenzioni	 ma	 di	 [vere	 e	 proprie]	 trasgressioni	 della
legge.	Ad	esempio,	allorché	una	legge	prescrive	una	sanzione	pecuniaria	per	chi
pronuncia	il	nome	di	Dio	invano,	 il	pagamento	della	multa	non	è	il	pagamento
della	 licenza	di	bestemmiare,	ma	la	punizione	per	 la	 trasgressione	di	una	legge
da	cui	non	c'è	dispensa.	Analogamente,	se	la	legge	impone	il	pagamento	di	una
somma	 di	 denaro	 a	 colui	 che	 è	 stato	 offeso,	 ciò	 rappresenta	 soltanto	 una
riparazione	 del	 danno	 arrecatogli	 ed	 estingue	 l'accusa	 della	 parte	 lesa,	 non	 il
crimine	del	colpevole.

L'"ignominia"	 è	 l'inflizione	 di	 qualcosa	 che	 è	 male	 in	 quanto	 reso
disonorevole	dallo	Stato,	o	la	privazione	di	qualcos'altro	che	è	bene	in	quanto	è
inteso	 come	 onorevole	 ancora	 dallo	 Stato.	 Ci	 sono	 infatti	 cose	 onorevoli	 per
natura,	 come	 gli	 effetti	 del	 coraggio,	 della	 magnanimità,	 della	 forza,	 della
saggezza	e	di	altre	capacità	del	corpo	e	della	mente;	e	altre	cose	rese	onorevoli
dallo	Stato,	 quali	 insegne,	 titoli,	 cariche	 o	 qualsiasi	 altro	 segno	 particolare	 del
favore	 del	 sovrano.	 Le	 prime	 (ancorché	 possano	 venire	 a	 mancare	 per	 cause
naturali	o	per	accidente)	non	possono	essere	confiscate	per	 legge,	e	pertanto	 la
loro	perdita	non	è	una	punizione.	Ma	le	seconde	possono	essere	tolte	dall'autorità
pubblica	 che	 le	 ha	 rese	 onorevoli,	 e	 [le	 loro	 perdite]	 sono	 propriamente
punizioni.	Tali	sono	le	degradazioni	dei	condannati	con	conseguente	privazione
di	 insegne,	 titoli	 e	 cariche,	 o	 le	 privazioni	 delle	medesime	 cose	 per	 i	 tempi	 a
venire.

L'incarceramento	 si	 ha	 quando	 un	 uomo	 viene	 privato	 della	 libertà	 dalla
pubblica	autorità,	e	può	avere	due	scopi	diversi.	Il	primo	è	quello	della	custodia
sicura	 di	 un	 uomo	 sotto	 accusa;	 il	 secondo	 quello	 di	 infliggere	 una	 pena	 a	 un
uomo	 condannato.	 Il	 primo	 [tipo	 di	 detenzione]	 non	 è	 una	 punizione,	 poiché
nessuno	 è	 da	 ritenersi	 punito	 se	 non	 è	 stato	 sottoposto	 a	 giudizio	 e	 dichiarato
colpevole.	Pertanto,	qualunque	male,	oltre	a	quello	necessario	a	garantire	la	sua
custodia,	sia	fatto	patire	a	un	uomo	-	con	vincoli	o	detenzione	-	prima	che	la	sua
causa	sia	discussa,	è	contro	la	legge	di	natura.	Ma	il	secondo	[tipo	di	detenzione]
è	una	punizione	in	quanto	si	tratta	di	un	male,	e	in	quanto	è	inflitto	dalla	autorità
pubblica	per	qualcosa	che	è	stato	dalla	stessa	autorità	giudicato	una	trasgressione



della	 legge.	 Sotto	 il	 nome	 di	 incarceramento	 comprendo	 ogni	 restrizione	 di
movimento	causata	da	un	ostacolo	esterno,	 sia	questo	una	casa	che	è	chiamata
col	 nome	 generico	 di	 prigione,	 o	 un'isola	 nella	 quale	 gli	 uomini	 son	 detti
confinati,	o	un	luogo	nel	quale	gli	uomini	siano	forzati	a	lavorare	-	come	le	cave
alle	quali	nei	tempi	antichi	gli	uomini	venivano	condannati,	e	le	galee	in	questi
tempi	-,	o	una	catena,	o	qualunque	altro	impedimento	del	genere.

L'"esilio"	 (o	 bando)	 si	 ha	 quando	 un	 uomo,	 in	 seguito	 a	 un	 crimine,	 viene
condannato	 ad	 allontanarsi	 dal	 territorio	 dello	 Stato	 o	 da	 una	 certa	 parte	 di
questo,	 e	 a	 non	 farvi	 ritorno	 o	 per	 un	 certo	 tempo	 prefissato	 o	 per	 sempre.
L'esilio,	senza	altre	circostanze,	non	sembra	essere	di	sua	natura	una	punizione,
ma	piuttosto	una	fuga	o	un	pubblico	comando	di	sottrarsi	alla	punizione	con	la
fuga.	Cicerone	dice	che	nella	città	di	Roma	non	fu	mai	prevista	tale	punizione,	e
lo	 chiama	 piuttosto	 una	 risorsa	 di	 un	 uomo	 in	 pericolo.	 Infatti,	 se	 a	 un	 uomo
esiliato	viene	nondimeno	concesso	di	godere	dei	propri	beni	e	delle	rendite	delle
proprie	terre,	 il	puro	cambiamento	d'aria	non	costituisce	una	punizione	e,	 lungi
dal	procurare	allo	Stato	quel	beneficio	per	cui	ogni	punizione	è	prevista	(cioè	a
foggiare	volontà	inclini	all'osservanza	della	legge),	molte	volte	produce	piuttosto
il	danno	dello	Stato.	Infatti	un	esiliato,	non	essendo	più	membro	dello	Stato	che
l'ha	bandito,	ne	diviene	un	nemico	legittimo.	Se	invece	viene	anche	espropriato
delle	sue	terre	o	dei	suoi	beni,	allora	la	punizione	consiste	non	già	nell'esilio	ma
va	classificata	fra	quelle	pecuniarie.

Tutte	 le	 punizioni	 di	 sudditi	 innocenti,	 grandi	 o	 piccole	 che	 siano,	 sono
contro	 la	 legge	 di	 natura:	 infatti	 c'è	 [propriamente]	 punizione	 solo	 per
trasgressione	 della	 legge,	 e	 dunque	 non	 può	 esserci	 punizione	 di	 innocenti.
Quest'ultima	 è	 pertanto	 una	 violazione,	 primo,	 di	 quella	 legge	 di	 natura	 che
proibisce	 a	 tutti	 gli	 uomini	 di	 avere	 di	 mira	 nelle	 loro	 vendette	 qualcosa	 di
diverso	da	un	bene	 futuro	 -	 e	 infatti	 nessun	bene	può	derivare	 allo	Stato	dalla
punizione	 di	 un	 innocente.	 Secondo,	 di	 quella	 che	 proibisce	 l'ingratitudine,
giacché	 la	 punizione	 di	 un	 innocente	 equivale	 a	 un	 rendere	 male	 per	 bene,
mentre	 tutto	 il	 potere	 del	 sovrano	 è	 originariamente	 concesso	 dal	 consenso	 di
ognuno	dei	 sudditi	 allo	 scopo	di	 esserne	 protetti	 finché	 saranno	obbedienti.	E,
terzo,	di	quella	legge	che	comanda	l'equità	-	cioè	una	eguale	distribuzione	della
giustizia	-	cosa	che	non	viene	rispettata	nella	punizione	di	un	innocente.

Per	contro,	l'inflizione	di	qualsiasi	male	a	un	uomo	innocente	che	non	sia	un
suddito,	se	è	per	il	bene	dello	Stato	e	senza	violazione	di	alcun	patto	precedente,
non	rappresenta	infrazione	della	legge	di	natura.	Infatti,	tutti	gli	uomini	che	non
sono	sudditi,	o	sono	nemici,	oppure	hanno	cessato	di	esserlo	in	seguito	a	qualche
patto	precedente.	Ora,	contro	i	nemici,	che	lo	Stato	giudica	capaci	di	nuocere	ai
sudditi,	è	lecito	far	guerra	in	forza	dell'originario	diritto	naturale	-	e	in	guerra	né



la	spada	discrimina,	né	il	vincitore	fa	distinzione,	sulla	base	delle	responsabilità
passate,	fra	nocente	e	innocente,	né	rispetta	la	pietà	se	non	quando	conviene	al
bene	 del	 suo	 popolo.	 Sempre	 in	 base	 a	 ciò,	 la	 vendetta	 contro	 i	 sudditi	 che
negano	deliberatamente	l'autorità	dello	Stato	costituito	si	estende	legittimamente
non	solo	ai	padri,	ma	anche	alla	terza	e	alla	quarta	generazione,	che	non	esistono
e	che	sono	di	conseguenza	innocenti	del	fatto	per	il	quale	sono	perseguitate.	E	il
motivo	 è	 che	 la	 natura	 dell'offesa	 consiste	 nel	 rifiuto	 della	 sudditanza;	 il	 che
equivale	 a	 una	 ricaduta	 nella	 condizione	 di	 guerra,	 comunemente	 detta
ribellione.	I	responsabili	di	tali	offese	ne	patiscono	le	conseguenze	non	già	come
sudditi	ma	 come	 nemici.	 Infatti	 la	 "ribellione"	 altro	 non	 è	 che	 il	 rinnovare	 la
guerra	[originaria].

La	RICOMPENSA	è	data	o	come	"dono"	o	per	"contratto".	Quando	è	data
per	 contratto	 si	 chiama	 "retribuzione"	 o	 "stipendio",	 ed	 è	 la	 remunerazione
dovuta	 per	 un	 servizio	 compiuto	 o	 promesso.	 Quando	 è	 data	 come	 dono	 è	 il
compenso	 elargito	 dalla	 "grazia"	 di	 coloro	 che	 lo	 concedono,	 per	 invogliare	 o
mettere	in	grado	gli	uomini	di	rendere	loro	servizi.	Cosicché,	quando	il	sovrano
di	uno	Stato	destina	uno	stipendio	per	qualche	mansione	pubblica,	colui	che	lo
percepisce	è	tenuto	per	giustizia	a	compiere	il	proprio	ufficio,	mentre	altrimenti
[ossia	 in	mancanza	di	uno	stipendio]	solo	 l'onore	vincola	alla	 riconoscenza	e	a
sforzarsi	 di	 contraccambiare.	 Infatti	 gli	 uomini,	 benché	 non	 abbiano	 alcuna
possibilità	 di	 opporsi	 legalmente	 al	 comando	 di	 abbandonare	 la	 cura	 dei	 loro
affari	 privati	 per	 servire	 lo	 Stato,	 tuttavia	 non	 vi	 sono	 tenuti	 né	 in	 forza	 della
legge	di	natura	né	della	costituzione	dello	Stato,	a	meno	che	non	esista	nessun
altro	modo	per	garantire	quel	servizio.	Il	motivo	è	che	si	suppone	che	il	sovrano
possa	far	uso	di	tutti	i	mezzi	dei	sudditi,	cosicché	il	più	comune	dei	soldati	può
pretendere	il	soldo	del	servizio	militare	come	un	debito.

I	benefici	che	il	sovrano	concede	a	un	suddito	per	timore	del	potere	o	della
capacità	 che	 questi	 ha	 di	 nuocere	 in	 qualche	 modo	 allo	 Stato	 non	 sono
propriamente	ricompense.	Non	sono,	infatti,	stipendi	poiché,	essendo	ognuno	già
obbligato	a	non	arrecare	danno	allo	Stato,	non	è	pensabile	in	questo	caso	alcun
contratto.	Né	 sono	grazie,	 poiché	 sono	estorte	 con	 la	paura,	 che	non	dovrebbe
mai	sfiorare	il	potere	sovrano.	Sono	invece	sacrifici	che	il	sovrano	(considerato
come	 persona	 naturale	 e	 non	 come	 persona	 dello	 Stato)	 fa	 per	 placare	 lo
scontento	 di	 uno	 che	 egli	 reputa	 più	 potente	 di	 sé;	 e	 lungi	 dal	 favorire
l'obbedienza,	 invogliano	per	contro	a	protrarre	e	ad	aumentare	ulteriormente	 le
estorsioni.

Alcuni	stipendi	sono	sicuri	e	provengono	dal	pubblico	erario,	altri	 incerti	e
derivanti	 dall'occasionale	 prestazione	dell'ufficio	 per	 cui	 il	 salario	 è	 previsto;	 i
secondi	sono	in	certi	casi	nocivi	allo	Stato,	come	nel	caso	della	giudicatura.	Ove,



infatti,	 la	 remunerazione	 dei	 giudici	 e	 dei	 magistrati	 delle	 Corti	 di	 giustizia
dipenda	 dal	 numero	 delle	 cause	 di	 loro	 competenza,	 seguono	 necessariamente
due	inconvenienti:	il	primo	è	che	si	alimentano	le	liti	giudiziarie,	poiché	più	sono
le	liti,	maggiore	il	beneficio	[per	i	giudici];	il	secondo	consiste	nella	contesa	per
la	giurisdizione,	ogni	Corte	cercando	di	attirare	a	sé	quante	più	cause	può.	Per
contro,	 negli	 uffici	 esecutivi	 non	 si	 presentano	 questi	 inconvenienti	 poiché
l'impiego	 [e	 il	 conseguente	 compenso]	 non	 può	 essere	 aumentato	 con	 nessuno
sforzo.

Tanto	basti	per	quanto	riguarda	la	natura	della	punizione	e	della	ricompensa;
le	 quali	 sono,	 per	 dir	 così,	 i	 nervi	 e	 i	 tendini	 che	 muovono	 le	 membra	 e	 le
articolazioni	dello	Stato.

Fin	qui	ho	delineato	 la	natura	dell'uomo	 (costretto	dal	 suo	orgoglio	e	dalle
altre	passioni	a	sottomettersi	al	governo)	insieme	a	quella	del	grande	potere	del
suo	reggitore,	che	ho	paragonato	al	"Leviatano",	prendendo	il	paragone	dai	due
ultimi	 versetti	 del	 quarantunesimo	 capitolo	 del	 "Libro	 di	 Giobbe";	 dove	 Dio,
dopo	 aver	 messo	 in	 evidenza	 il	 grande	 potere	 del	 "Leviatano",	 lo	 chiama	 re
dell'orgoglio:	«Non	c'è	nulla	sulla	terra	-	dice	-	che	possa	essere	paragonato	a	lui.
E'	fatto	per	non	aver	paura.	Vede	sotto	di	sé	ogni	cosa,	per	quanto	elevata;	ed	è	re
di	tutti	i	figli	dell'orgoglio».	Esso	è	tuttavia	mortale	e	soggetto	a	decadenza	come
tutte	le	cose	terrene,	e	in	cielo	(anche	se	non	in	terra)	esiste	ciò	di	cui	dovrebbe
aver	 timore	 e	 alle	 cui	 leggi	 dovrebbe	 obbedire;	 perciò	 nei	 prossimi	 capitoli
parlerò	delle	sue	malattie,	delle	cause	della	sua	mortalità	e	delle	leggi	di	natura
alle	quali	è	tenuto	ad	obbedire.

	
	



Capitolo	ventinovesimo.

LE	COSE	CHE	INDEBOLISCONO	LO	STATO,	O	CHE	NE	FAVORISCONO
LA	«DISSOLUZIONE».

	
	
Sebbene	nulla	di	ciò	che	è	opera	dei	mortali	possa	essere	immortale,	tuttavia,

se	 gli	 uomini	 facessero	uso	della	 ragione	 che	pretendono	di	 avere,	 i	 loro	Stati
sarebbero	al	 riparo	almeno	dalla	 rovina	causata	da	mali	 interni.	 Infatti,	 in	base
alla	natura	della	procedura	che	 li	 istituisce,	 sarebbero	destinati	a	vivere	quanto
l'umanità,	 le	 leggi	 di	 natura	 o	 la	 giustizia	 stessa	 che	 dà	 loro	 la	 vita.	 Perciò,
quando	essi	si	vengono	a	dissolvere	a	causa	non	già	di	una	violenza	esterna	ma
del	disordine	interno,	la	colpa	è	degli	uomini	non	in	quanto	ne	sono	la	"materia",
bensì	 in	 quanto	 ne	 sono	 gli	 "artefici"	 e	 gli	 ordinatori.	 Gli	 uomini,	 infatti,
divengono	 alfine	 bensì	 stanchi	 di	 scontrarsi	 senza	 regole	 e	 di	 abbattersi	 a
vicenda,	e	 sinceramente	desiderosi	di	 sottomettersi	 a	una	costruzione	 [politica]
salda	e	durevole,	ma,	per	mancanza	sia	dell'arte	di	fare	le	leggi	adatte	a	regolare
le	loro	azioni,	sia	dell'umiltà	e	della	pazienza	per	sopportare	di	perdere	l'asprezza
violenta	 e	 ingombrante	 della	 loro	 presente	 grandezza,	 non	 riescono,	 senza
l'intervento	 di	 un	 architetto	 più	 che	 esperto,	 ad	 associarsi	 se	 non	 in	 edifici
traballanti,	ben	difficilmente	capaci	di	sopravvivere	loro	e	sicuramente	destinati
a	crollare	sul	capo	della	loro	posterità.

Perciò	 fra	 le	 "infermità"	 dello	 Stato	 io	 conto	 al	 primo	 posto	 quelle	 che
derivano	 da	 una	 istituzione	 imperfetta.	 Esse	 sono	 assimilabili	 alle	malattie	 del
corpo	naturale	causate	da	una	procreazione	difettosa.

Una	 di	 esse	 consiste	 nel	 fatto	 che	 "un	 uomo	 per	 ottenere	 il	 regno	 si
accontenta	talvolta	di	un	potere	minore	di	quello	necessariamente	richiesto	per	la
[conservazione	della]	pace	e	per	la	difesa	dello	Stato".	Donde	deriva	che,	quando
in	 vista	 della	 pubblica	 salvezza	 deve	 essere	 ricuperato	 l'esercizio	 del	 potere
ceduto,	ciò	acquista	l'apparenza	di	un	atto	ingiusto,	che	rende	un	gran	numero	di
uomini	 inclini	alla	 rivolta	 (appena	se	ne	presenti	 l'occasione).	Analogamente,	 i
corpi	dei	bambini	nati	da	genitori	malati,	sono	soggetti	o	a	una	morte	prematura
o	a	spurgare	la	cattiva	qualità,	dovuta	al	loro	viziato	concepimento,	con	eruzioni
di	pustole	e	croste.	Inoltre,	quando	i	re	si	privano	di	qualche	potere	necessario,
non	è	 sempre	 (benché	qualche	volta	 lo	 sia)	a	causa	dell'ignoranza	di	ciò	che	è



necessario	 al	 compito	 che	 si	 sono	 addossati,	 ma	 assai	 spesso	 pensando	 di
ricuperarlo	quando	parrà	loro	opportuno.	E	in	ciò	non	ragionano	bene,	poiché	chi
vorrà	 richiamarli	 al	 rispetto	 delle	 loro	 promesse	 troverà	 l'appoggio	 -	 contro	 di
loro	 -	 di	 Stati	 stranieri,	 i	 quali	 -	 avendo	di	mira	 il	 bene	 dei	 propri	 sudditi	 -	 si
lasciano	 sfuggire	 ben	 poche	 occasioni	 per	 "indebolire"	 la	 posizione	 dei	 loro
vicini.	 Così	 Thomas	 Becket,	 arcivescovo	 di	 Canterbury,	 fu	 sostenuto	 contro
Enrico	Secondo	dal	papa;	e	alla	base	c'era	la	dispensa	dalla	soggezione	allo	Stato
concessa	agli	ecclesiastici	da	Guglielmo	il	Conquistatore	quando	-	essendo	stato
accettato	 come	 sovrano	 -	 fece	 il	 giuramento	 di	 non	 infrangere	 la	 libertà	 della
Chiesa.	Così	i	baroni	-	il	cui	potere	era	cresciuto	fino	a	un	livello	incompatibile
col	potere	sovrano	per	opera	di	Guglielmo	il	Rosso	(che	ne	cercava	 l'appoggio
per	trasferire	la	successione	dal	fratello	maggiore	a	se	stesso)	-	furono	sostenuti
dai	Francesi	nella	loro	ribellione	contro	il	re	Giovanni.

Né	 ciò	 accade	 soltanto	 nelle	monarchie.	Ad	 esempio,	 dal	momento	 che	 la
denominazione	 propria	 dell'antico	 Stato	 romano	 era	 "Il	 Senato	 e	 il	 Popolo	 di
Roma",	 né	 il	 Senato	 né	 il	 Popolo	 rivendicavano	 tutto	 il	 potere.	 Ciò	 dapprima
causò	le	sedizioni	di	Tiberio	Gracco,	Caio	Gracco,	Lucio	Saturnino	e	altri,	poi	la
guerra	 fra	 il	 Senato	 e	 il	 Popolo	 sotto	Mario	 e	 Silla	 e	 ancora	 sotto	 Pompeo	 e
Cesare,	fino	alla	estinzione	della	democrazia	e	all'istituzione	della	monarchia.

Il	 popolo	 di	 Atene	 si	 precluse	 soltanto	 un'unica	 azione,	 quella	 per	 cui
nessuno	doveva	proporre	sotto	pena	di	morte	di	rinnovare	la	guerra	per	l'isola	di
Salamina.	 Perciò,	 se	 Solone	 non	 avesse	 fatto	 in	 modo	 che	 si	 diffondesse	 la
notizia	che	era	pazzo	e	successivamente,	gestendo	e	vestito	come	un	pazzo	e	in
versi,	 non	 avesse	 proposto	 la	 guerra	 al	 popolo	 che	 gli	 si	 affollava	 intorno,
quest'ultimo	 avrebbe	 avuto	 un	 nemico	 costantemente	 pronto	 proprio	 alle	 porte
della	città.	A	mali	ed	espedienti	del	genere	sono	costretti	tutti	gli	Stati	che	hanno
un	potere	limitato,	anche	se	in	misura	minima.

Al	secondo	posto,	considero	le	malattie	dello	Stato	che	derivano	dal	veleno
delle	dottrine	sediziose,	una	delle	quali	è	che	"ogni	privato	giudica	delle	azioni
buone	 e	 cattive".	 Questo	 è	 vero	 nella	 condizione	 di	 mera	 natura	 dove	 non
esistono	 leggi	 civili,	 e	 anche	 sotto	 un	 governo	 civile	 nei	 casi	 che	 non	 sono
contemplati	dalla	legge.	Ma	negli	altri	casi	è	manifesto	che	la	misura	delle	azioni
buone	e	cattive	è	la	legge	civile,	e	che	giudice	è	il	legislatore	-	il	quale	è	sempre
il	 rappresentante	 dello	 Stato.	A	 causa	 di	 questa	 falsa	 dottrina	 gli	 uomini	 sono
portati	a	dibattere	fra	di	loro	e	a	mettere	in	discussione	i	comandi	dello	Stato,	per
obbedire	o	disobbedire,	poi,	secondo	che	sembri	loro	opportuno	nei	loro	giudizi
privati.	Ciò	ingenera	confusione	nello	Stato	e	lo	indebolisce.

Un'altra	dottrina	in	contrasto	con	la	società	civile	è	che	"è	peccato	ogni	cosa
che	un	uomo	faccia	contro	la	propria	coscienza";	e	dipende	dalla	presunzione	di



farsi	giudici	del	bene	e	del	male.	Infatti,	essendo	coscienza	e	giudizio	 la	stessa
cosa,	 come	può	essere	 erroneo	 il	 giudizio	così	può	esserlo	 anche	 la	 coscienza.
Pertanto,	vero	è	che	chi	non	è	soggetto	ad	alcuna	legge	civile,	non	avendo	altra
norma	da	seguire	che	la	propria	ragione,	pecca	in	tutto	ciò	che	compie	contro	la
propria	coscienza;	ma	diversa	è	la	condizione	di	chi	vive	in	uno	Stato,	poiché	la
legge	 è	 la	 coscienza	 pubblica	 dalla	 quale	 egli	 ha	 assunto	 l'obbligo	 di	 farsi
guidare.	Se	 così	 non	 fosse,	 data	 la	 disparità	 delle	 coscienze	private	 -	 che	 altro
non	sono	che	opinioni	private	-,	lo	Stato	si	troverebbe	necessariamente	confuso	e
nessuno	si	periterebbe	di	non	obbedire	al	potere	sovrano	più	di	quanto	apparisse
bene	ai	propri	occhi.

E'	 stato	 anche	 correntemente	 insegnato	 che	 "la	 fede	 e	 la	 santità	 non	 sono
frutto	di	studio	e	ragione	ma	di	ispirazione	o	infusione	soprannaturale".	Ora,	se
si	 ammette	 questa	 dottrina,	 non	 vedo	 perché	 qualcuno	 dovrebbe	 più	 render
ragione	 della	 propria	 fede,	 o	 perché	 ogni	 cristiano	 non	 dovrebbe	 essere	 anche
profeta,	o	perché	ognuno	dovrebbe	prendere	come	regola	della	propria	azione	la
legge	del	proprio	Paese	 invece	della	propria	 ispirazione	personale.	 In	 tal	modo
cadiamo	di	nuovo	nel	colpevole	errore	di	assumerci	il	compito	di	giudicare	del
bene	 e	 del	 male,	 o	 di	 renderne	 giudici	 i	 privati	 che	 pretendono	 di	 godere	 di
un'ispirazione	soprannaturale,	fino	alla	dissoluzione	del	governo	civile.	La	fede
viene	dall'udito,	e	l'udire	da	quegli	eventi	che	ci	guidano	alla	presenza	di	coloro
che	 ci	 parlano;	 eventi	 che,	 pur	 essendo	 tutti	 disposti	 da	Dio	Onnipotente,	 non
sono	tuttavia	soprannaturali	ma	solamente	non	osservabili	per	il	gran	numero	di
essi	 che	 concorre	 nel	 verificarsi	 di	 ogni	 effetto.	 La	 fede	 e	 la	 santità	 non	 sono
certo	 molto	 frequenti,	 ciononostante	 non	 sono	 miracoli,	 bensì	 frutto
dell'educazione,	della	disciplina,	della	correzione	e	di	altri	mezzi	naturali	con	cui
Dio	 le	 suscita	 nei	 suoi	 eletti	 quando	 lo	 ritiene	 opportuno.	Queste	 tre	 opinioni
perniciose	 per	 la	 pace	 e	 il	 governo	 sono	 uscite	 in	 questa	 parte	 del	 mondo
soprattutto	dalla	bocca	e	dalla	penna	di	teologi	ignoranti,	i	quali	giustapponendo
le	parole	della	Sacra	Scrittura	in	una	maniera	che	non	s'accorda	con	la	ragione,
fanno	quel	 che	 possono	per	 far	 credere	 agli	 uomini	 che	 la	 santità	 e	 la	 ragione
naturale	non	possono	coesistere.

Una	 quarta	 opinione	 inconciliabile	 con	 la	 natura	 dello	 Stato	 è	 che	 "chi
detiene	il	potere	sovrano	è	soggetto	alle	leggi	civili".	Vero	è	che	ogni	sovrano	è
soggetto	 alle	 leggi	 di	 natura	 -	 tali	 leggi	 essendo	 divine	 e	 non	 abrogabili	 da
nessun	 uomo	 o	 Stato	 -,	ma	 non	 è	 soggetto	 alle	 leggi	 fatte	 da	 lui	 stesso,	 ossia
dallo	Stato.	Infatti	essere	soggetto	alle	leggi	significa	essere	soggetto	allo	Stato,
cioè	 al	 rappresentante	 sovrano,	 cioè	 [in	 questo	 caso]	 a	 se	 stesso;	 il	 che	 non	 è
soggezione	ma	piuttosto	libertà	dalle	leggi.	Si	tratta	di	un	errore	che,	ponendo	le
leggi	al	di	sopra	del	sovrano,	pone	al	tempo	stesso	un	giudice	sopra	di	lui,	e	un



potere	di	punirlo;	il	che	equivale	a	fare	un	nuovo	sovrano	e,	per	la	stessa	ragione,
un	 terzo	 per	 punire	 il	 secondo	 e	 così	 via	 senza	 fine,	 verso	 la	 confusione	 e	 la
dissoluzione	dello	Stato.

Una	quinta	dottrina	tendente	alla	dissoluzione	dello	Stato	è	che	"ogni	privato
ha	una	proprietà	assoluta	sui	suoi	beni,	tale	da	escludere	il	diritto	del	sovrano".
Vero	è	che	ognuno	ha	una	proprietà	che	esclude	il	diritto	di	ogni	altro	suddito,
ma	 ce	 l'ha	 soltanto	 grazie	 al	 potere	 sovrano,	 senza	 la	 cui	 protezione	 chiunque
altro	avrebbe	un	ugual	diritto	sulla	stessa.	Perciò	se	viene	escluso	anche	il	diritto
del	 sovrano,	 questi	 non	 può	 adempiere	 al	 compito	 che	 i	 sudditi	 gli	 hanno
assegnato	-	che	è	quello	di	difenderli	sia	dai	nemici	esterni	sia	dai	torti	reciproci
-	e	di	conseguenza	lo	Stato	cessa	di	esistere.

Se	 la	proprietà	dei	 sudditi	non	esclude	 il	diritto	del	 rappresentante	 sovrano
sui	 loro	 beni,	 ancora	 meno	 è	 escluso	 il	 diritto	 sovrano	 sulle	 loro	 mansioni
giudiziarie	o	esecutive,	nelle	quali	in	realtà	essi	rappresentano	lo	stesso	sovrano.

C'è	una	sesta	dottrina	apertamente	e	direttamente	 in	contrasto	con	l'essenza
dello	Stato,	ed	è	quella	secondo	cui	"il	potere	sovrano	può	essere	diviso".	Infatti,
dato	che	i	poteri	separati	si	distruggono	reciprocamente	l'un	l'altro,	che	cos'altro
è	 dividere	 il	 potere	 dello	 Stato	 se	 non	 dissolverlo?	Queste	 dottrine	 si	 trovano
soprattutto	 in	 quei	 giuristi	 che	 si	 sforzano	 di	 far	 dipendere	 le	 leggi	 dal	 loro
proprio	sapere	e	non	dal	potere	legislativo.

Oltre	alle	false	dottrine,	spesso	anche	l'esempio	di	un	regime	diverso	in	una
nazione	 vicina	 rende	 gli	 uomini	 inclini	 a	 mutare	 la	 forma	 di	 governo	 già
costituita.	Da	ciò	 il	popolo	degli	Ebrei	 fu	spinto	a	 rifiutare	Dio	e	a	chiedere	al
profeta	 Samuele	 un	 re	 alla	 maniera	 delle	 altre	 nazioni;	 e,	 sempre	 per	 questo
motivo,	 le	 più	 piccole	 città	 della	 Grecia	 furono	 perpetuamente	 agitate	 dalle
sedizioni	delle	fazioni	aristocratiche	e	democratiche,	giacché	quasi	in	ognuno	di
questi	Stati	una	parte	desiderava	imitare	i	Lacedemoni	e	l'altra	gli	Ateniesi.	Non
dubito	 inoltre	 che	 molti	 uomini	 siano	 stati	 contenti	 di	 vedere	 i	 recenti
sommovimenti	 in	 Inghilterra	 spinti	 dal	 desiderio	 di	 imitare	 i	 Paesi	 Bassi,
supponendo	che	per	arricchirsi	non	fosse	necessario	niente	di	più	che	cambiare	-
come	poi	fecero	-	la	forma	del	loro	governo.	In	effetti	la	costituzione	della	natura
umana	è	per	se	stessa	 incline	a	desiderare	novità;	perciò,	quando	gli	uomini	vi
sono	sollecitati	anche	dalla	vicinanza	di	altri	che	 in	 seguito	alle	novità	 si	 sono
arricchiti,	diviene	quasi	impossibile	che	non	vedano	con	favore	sia	coloro	che	li
incitano	a	cambiare,	sia	 i	primi	 inizi	dei	disordini,	salvo	soffrire	poi	per	 il	 loro
protrarsi.	 Similmente	 i	 malati	 di	 sangue	 caldo,	 ai	 quali	 viene	 la	 scabbia,	 si
graffiano	 con	 le	 loro	 stesse	 unghie	 finché	 non	 riescono	 più	 a	 sopportare	 il
bruciore.

Quanto	alla	ribellione	che	in	particolare	colpisce	la	monarchia,	una	delle	più



frequenti	è	quella	causata	dalla	lettura	dei	libri	di	politica	e	di	storia	degli	antichi
Greci	e	Romani.	Da	questa	lettura	i	giovani	e	tutti	gli	altri	che	siano	sprovvisti
dell'antidoto	di	una	solida	ragione,	insieme	a	una	forte	e	piacevole	impressione
delle	grandi	imprese	guerresche	compiute	dai	condottieri	degli	eserciti	di	quegli
Stati,	ricevono	al	tempo	stesso	anche	un'idea	seducente	di	tutte	le	altre	cose	che
questi	 ultimi	 hanno	 fatto,	 e	 immaginano	 che	 la	 loro	 grande	 prosperità	 sia
derivata	non	già	dall'emulazione	fra	alcuni	individui,	bensì	dalla	[peculiare]	virtù
della	 forma	di	 governo	popolare,	 e	non	considerano	 le	 frequenti	 sedizioni	 e	 le
guerre	civili	prodotte	dalla	 imperfezione	della	 loro	costituzione	politica.	Voglio
dire	 che	 in	 seguito	 alla	 lettura	 di	 codesti	 libri,	 degli	 uomini	 si	 sono	 assunti	 la
responsabilità	di	uccidere	i	loro	re,	poiché	gli	scrittori	greci	e	latini,	nei	loro	libri
e	discorsi	di	politica,	presentano	questa	azione	come	lecita	e	 lodevole	per	ogni
uomo	purché	prima	di	compierla	chiami	tiranno	il	proprio	sovrano.	Essi	dicono,
invero,	 che	 lecito	 è	 non	 il	 "regicidio",	 ossia	 l'uccisione	 di	 un	 re,	 ma	 il
"tirannicidio",	 ossia	 l'uccisione	 di	 un	 tiranno.	 Dagli	 stessi	 libri,	 coloro	 che
vivono	 sotto	un	monarca	 ricavano	 l'opinione	che	mentre	 i	 sudditi	di	uno	Stato
popolare	godano	della	libertà,	quelli	di	una	monarchia	siano	tutti	schiavi.	Ripeto,
tale	 opinione	 concepiscono	 quelli	 che	 vivono	 sotto	 una	monarchia,	 non	 quelli
che	 vivono	 sotto	 un	 regime	 popolare:	 infatti	 costoro	 non	 trovano	 niente	 del
genere.	 Insomma,	 non	 riesco	 a	 immaginare	 qualcosa	 che	 possa	 essere	 più
pregiudizievole	 a	 una	 monarchia	 del	 consentire	 che	 tali	 libri	 vengano	 letti
pubblicamente,	senza	una	tempestiva	applicazione	dei	correttivi	rappresentati	da
maestri	 saggi	 che	 siano	 capaci	 di	 neutralizzarne	 il	 veleno.	Un	 veleno	 che	 non
esito	a	paragonare	al	morso	di	un	cane	rabbioso,	ossia	alla	malattia	che	i	medici
chiamano	 "hydrophobia"	 o	 "paura	 dell'acqua".	 Infatti,	 come	 chi	 ha	 subìto	 tale
morso	è	tormentato	continuamente	dalla	sete	e	nonostante	ciò	aborre	l'acqua	e	si
trova	in	uno	stato	tale	che	sembra	che	il	veleno	si	sforzi	di	trasformarlo	in	cane,
così,	quando	una	monarchia	viene	morsa	nel	vivo	dagli	scrittori	democratici	che
ringhiano	 contro	 questo	 regime,	 di	 nulla	 i	 suoi	 sudditi	 sentono	maggiormente
bisogno	 che	 di	 un	 forte	 monarca;	 e,	 tuttavia,	 a	 causa	 di	 una	 certa
"tyrannophobia",	 o	 paura	 di	 essere	 governati	 con	 fermezza,	 appena	 l'hanno,	 lo
aborrono.

Come	ci	sono	stati	dottori	che	hanno	sostenuto	che	ci	sono	tre	anime	in	un
uomo,	 così	 ce	 ne	 sono	 che	 pensano	 che	 anche	 nello	 Stato	 ci	 siano	 più	 anime
(vale	a	dire	più	sovrani)	e	che	contrappongono	Supremazia	a	sovranità,	canoni	a
leggi,	autorità	spirituale	ad	autorità	civile.	Essi	manipolano	le	menti	degli	uomini
con	parole	e	distinzioni	che	di	per	se	stesse	non	significano	nulla,	ma	che	(con	la
loro	 oscurità)	 lasciano	 trasparire	 l'esistenza	 (invisibile,	 alcuni	 ritengono)	 di	 un
altro	regno	nelle	tenebre:	per	dir	così,	di	un	regno	di	fate.	Ora,	essendo	manifesto



che	il	potere	civile	e	il	potere	dello	Stato	sono	la	stessa	cosa	e	che	la	supremazia
e	il	potere	di	fare	i	canoni	e	di	concedere	facoltà	presuppone	uno	Stato,	ne	segue
che	dove	uno	è	il	sovrano	e	un	altro	è	il	supremo,	dove	uno	può	fare	le	leggi	e	un
altro	i	canoni,	devono	necessariamente	esserci	due	Stati	con	gli	stessi	e	identici
sudditi.	Ma	questo	è	un	regno	diviso	in	se	stesso	e	non	può	sussistere.	Ad	onta,
infatti,	della	distinzione	 fra	 temporale	e	 spirituale	 -	 che	è	priva	di	 significato	 -
sussistono	nondimeno	due	regni	e	ogni	suddito	è	soggetto	a	due	padroni.	Infatti
il	potere	spirituale,	rivendicando	il	diritto	di	sancire	ciò	che	è	peccato,	rivendica
di	 conseguenza	 anche	 quello	 di	 dichiarare	 ciò	 che	 è	 legge	 (non	 essendo	 il
peccato	altro	che	la	trasgressione	della	legge);	ma,	d'altra	parte,	poiché	anche	il
potere	civile	rivendica	di	dichiarare	ciò	che	è	 legge,	ne	segue	che	ogni	suddito
deve	obbedire	a	due	padroni,	ambedue	i	quali	vogliono	che	i	loro	comandi	siano
osservati	 come	 legge,	 cosa	 che	 è	 impossibile.	Oppure	 il	 regno	potrebbe	 essere
unico,	 ma	 allora	 o	 il	 potere	 civile,	 che	 è	 quello	 dello	 Stato,	 deve	 essere
subordinato	allo	spirituale,	e	perciò	non	c'è	altra	sovranità	che	la	spirituale,	o	lo
spirituale	 ha	 da	 essere	 subordinato	 al	 temporale,	 e	 perciò	 non	 c'è	 altra
supremazia	 che	 quella	 temporale.	 Cosicché,	 quando	 questi	 due	 poteri	 si
contrappongono	 l'un	 l'altro,	 lo	 Stato	 non	 può	 non	 essere	 in	 gran	 pericolo	 di
guerra	civile	e	di	dissoluzione.	 Infatti	 se,	da	un	 lato,	 l'autorità	civile,	che	è	più
visibile	 e	 illuminata	 dal	 più	 chiaro	 lume	 della	 ragione	 naturale,	 non	 può	 non
attirare	a	sé	sempre	una	considerevolissima	parte	del	popolo,	dall'altro,	l'autorità
spirituale,	sebbene	sussista	[soltanto]	nell'oscurità	delle	distinzioni	delle	Scuole	e
nelle	 loro	 ostiche	 parole,	 ciononostante,	 poiché	 la	 paura	 dell'oscurità	 e	 degli
spiriti	è	maggiore	delle	altre	paure,	non	può	mancare	di	un	partito	sufficiente	a
perturbare	e	talvolta	a	distruggere	lo	Stato.	Questa	è	una	malattia	che	può	essere
appropriatamente	paragonata	all'epilessia,	o	mal	caduco	del	corpo	naturale	(che
gli	Ebrei	prendevano	per	una	sorta	di	possessione	degli	spiriti).	Infatti,	come	in
questa	malattia	c'è	nel	capo	uno	spirito	anomalo,	o	un	vento,	che	ostruisce	i	nervi
alla	 radice	 e,	 scuotendoli	 violentemente,	 li	 priva	 di	 quel	 movimento	 che
naturalmente	riceverebbero	dal	potere	dell'anima	sul	cervello	-	causando	perciò
nelle	membra	movimenti	violenti	e	irregolari	(che	la	gente	chiama	convulsioni)
fino	al	punto	che	chi	ne	è	colpito	cade	talvolta	nell'acqua	o	nel	fuoco	come	un
uomo	 privato	 dei	 sensi	 -;	 così,	 anche	 nel	 corpo	 politico,	 quando	 il	 potere
spirituale	muove	 i	membri	dello	Stato	col	 terrore	delle	punizioni	e	 la	 speranza
delle	 ricompense	 (che	 sono	 i	 nervi	 dello	 Stato)	 in	 maniera	 diversa	 da	 come
dovrebbero	esser	mossi	dal	potere	civile	(che	è	l'anima	dello	Stato),	e	ne	soffoca
l'intelletto	 con	 parole	 strane	 e	 astruse,	 allora	 finisce	 necessariamente	 col
confondere	 il	popolo	e	conseguentemente	o	con	lo	schiacciare	 lo	Stato	sotto	 la
propria	oppressione	o	col	precipitarlo	nelle	fiamme	della	guerra	civile.



Talvolta	 anche	nei	governi	puramente	 civili	 c'è	più	di	un'anima	 sola;	 come
quando	 il	 potere	 di	 raccogliere	 denaro	 (che	 è	 la	 facoltà	 nutritiva)	 dipende	 da
un'assemblea	 generale,	 il	 potere	 di	 dirigere	 e	 comandare	 (che	 è	 la	 facoltà
motrice)	da	un	solo	uomo,	e	il	potere	di	fare	le	leggi	(che	è	la	facoltà	razionale)
dall'accordo	accidentale	non	solo	di	codesti	due	ma	anche	di	un	terzo.	Ciò	mette
in	pericolo	lo	Stato	talvolta	per	mancanza	dell'accordo	su	buone	leggi,	ma	assai
più	spesso	per	mancanza	del	nutrimento	necessario	alla	vita	e	al	movimento.	In
realtà,	 anche	 se	 ben	 pochi	 si	 rendono	 conto	 che	 tale	 governo	 non	 è	 un	 [vero]
governo	 ma	 la	 divisione	 dello	 Stato	 in	 tre	 fazioni,	 e	 lo	 chiamano	 monarchia
mista,	la	verità	invece	è	che	non	si	tratta	di	uno	Stato	unico	e	indipendente,	ma	di
tre	fazioni	indipendenti;	e	non	di	un'unica	ma	di	tre	persone	rappresentanti.	Nel
regno	di	Dio	ci	possono	essere	tre	persone	indipendenti	senza	rottura	dell'unità	di
Dio	 che	 regna;	ma	 così	 non	può	 essere	 ove	 regnano	uomini	 che	 sono	 soggetti
alla	diversità	di	opinioni.	Pertanto,	 se	 il	 re	dà	corpo	alla	persona	del	popolo,	e
anche	 l'assemblea	 generale	 dà	 corpo	 alla	 persona	 del	 popolo,	 e	 un'altra
assemblea	ancora	dà	corpo	alla	persona	di	una	parte	del	popolo,	allora	il	re	e	le
assemblee	 non	 costituiscono	 una	 sola	 persona,	 né	 un	 solo	 sovrano,	 ma	 tre
persone	e	tre	sovrani.

Non	so	a	quale	malattia	del	corpo	naturale	dell'uomo	possa	esattamente	far
corrispondere	questa	anomalia	dello	Stato.	Ho	visto	però	un	uomo	che	aveva	un
altro	 uomo	 che	 gli	 spuntava	 da	 un	 fianco	 con	 testa,	 braccia,	 petto	 e	 stomaco
propri.	 Se	 ne	 avesse	 avuto	 un	 altro	 ancora	 dall'altro	 lato,	 il	 confronto	 sarebbe
potuto	essere	perfetto.

Finora	 ho	 mentovato	 le	 malattie	 dello	 Stato	 che	 rappresentano	 i	 pericoli
maggiori	e	più	immediati.	Ce	ne	sono	altre	non	altrettanto	gravi	che	tuttavia	non
è	 inopportuno	prendere	 in	considerazione.	Anzitutto	 la	difficoltà	di	 raccogliere
denaro	 per	 le	 necessità	 dello	 Stato,	 specialmente	 nell'approssimarsi	 di	 una
guerra.	 Questa	 difficoltà	 ha	 origine	 nell'opinione	 che	 ogni	 suddito	 abbia	 sulle
proprie	terre	e	sui	propri	beni	una	proprietà	che	ne	escluda	il	diritto	del	sovrano
all'uso.	Quello	 che	 succede	 in	 conseguenza	di	 ciò	 è	 che	 il	 potere	 sovrano,	 che
prevede	 le	 necessità	 e	 i	 rischi	 dello	 Stato,	 quando	 trova	 interrotto	 l'afflusso	 di
denaro	 al	 pubblico	 tesoro	 a	 causa	 della	 tenace	 opposizione	 della	 popolazione,
invece	 di	 estendersi	 per	 contrastare	 e	 prevenire	 questi	 pericoli	 fin	 dal	 loro
sorgere,	si	restringe	finché	può	e,	quando	non	può	più,	lotta	col	popolo	a	colpi	di
stratagemmi	legali	per	ottenere	piccole	somme;	ma,	essendo	queste	insufficienti,
è	 infine	costretto	o	ad	aprire	con	 la	violenza	 la	via	all'urgente	 rifornimento	 [di
denaro]	o	a	perire.	Ove,	inoltre,	sia	costretto	spesso	a	queste	scelte	estreme,	alla
fine	o	riesce	a	ridurre	il	popolo	alla	sua	giusta	dimensione	o	altrimenti	lo	Stato
deve	 perire.	 Cosicché	 possiamo	 molto	 appropriatamente	 paragonare	 questa



malattia	a	una	febbre	malarica,	nella	quale	-	poiché	le	parti	carnose	sono	indurite
o	ostruite	da	materia	velenosa	-	le	vene,	che	nel	loro	corso	normale	si	svuotano
nel	cuore,	non	vengono	rifornite	(come	dovrebbe	essere)	dalle	arterie.	A	causa	di
ciò	si	verifica	all'inizio	una	contrazione	fredda	e	un	tremore	degli	arti,	e	poi	un
ardente	 e	 violento	 sforzo	 del	 cuore	 per	 riaprire	 con	 la	 forza	 il	 passaggio	 del
sangue.	Tuttavia,	prima	di	poter	far	ciò,	si	accontenta	di	piccoli	sollievi	offerti	da
cose	 che	 danno	 un	 breve	 refrigerio;	 finché	 (se	 la	 natura	 è	 abbastanza	 robusta)
vince	all'ultimo	la	resistenza	delle	parti	ostruite	e	disperde	il	veleno	nel	sudore,
oppure	(se	la	natura	è	troppo	debole)	il	paziente	muore.

Talvolta	 alligna	 nello	 Stato	 una	malattia	 che	 assomiglia	 alla	 pleurite,	 ed	 è
quando	il	tesoro	dello	Stato,	fluendo	fuori	dal	suo	corso	regolare,	si	raccoglie	in
eccessiva	abbondanza	in	un	solo	o	in	pochi	individui	privati	a	causa	di	monopoli
o	di	appalti	delle	entrate	pubbliche.	Allo	stesso	modo	il	sangue,	in	una	pleurite,
affluendo	 nella	 membrana	 del	 petto,	 vi	 alimenta	 un'infiammazione
accompagnata	da	febbre	e	da	fitte	dolorose.

Una	malattia	pericolosa	è	anche	la	popolarità	di	un	suddito	potente	(a	meno
che	lo	Stato	non	si	sia	premunito	con	garanzie	della	sua	fedeltà)	poiché	il	popolo
(che	dovrebbe	ricevere	il	proprio	movimento	dall'autorità	del	sovrano)	è	distolto
dall'obbedienza	alle	leggi	dalle	lusinghe	e	dalla	fama	di	un	ambizioso,	spinto	a
seguire	 un	 uomo	 delle	 cui	 virtù	 e	 dei	 cui	 disegni	 non	 ha	 alcuna	 conoscenza.
Questo	 pericolo	 è	 solitamente	 maggiore	 in	 un	 regime	 popolare	 che	 in	 una
monarchia,	 poiché	 un	 esercito	 è	 talmente	 forte	 e	 numeroso	 che	 gli	 si	 può
facilmente	far	credere	di	costituire	il	popolo	[e	dunque	di	essere	il	detentore	del
potere].	Con	questi	mezzi	Giulio	Cesare,	che	dal	popolo	veniva	contrapposto	al
Senato,	 essendosi	 accattivato	 l'affetto	 del	 suo	 esercito,	 si	 fece	 padrone	 sia	 del
Senato	sia	del	popolo.	Questo	comportamento	di	uomini	popolari	e	ambiziosi	è
aperta	ribellione,	e	può	essere	paragonato	agli	effetti	della	stregoneria.

Un'altra	 infermità	 dello	 Stato	 è	 la	 sproporzionata	 grandezza	 di	 una	 città,
quando	sia	in	grado	di	trovare	all'interno	del	proprio	ambito	il	numero	di	uomini
e	 le	 risorse	 per	 armare	 un	 grande	 esercito.	 Parimenti	 rappresenta	 un'infermità
dello	 Stato	 l'esistenza	 di	 un	 numero	 elevato	 di	 corporazioni,	 che	 sono,	 per	 dir
così,	 come	molti	 Stati	minori	 nelle	 viscere	 di	 uno	 più	 grande,	 paragonabili	 ai
vermi	nelle	 interiora	di	un	uomo	naturale.	A	ciò	si	può	aggiungere	la	 libertà	di
contestare	 l'assolutezza	 del	 potere	 da	 parte	 di	 uomini	 che	 pretendono	 di
possedere	saggezza	politica;	i	quali,	quantunque	allignino	soprattutto	nella	feccia
del	 popolo,	 nondimeno,	 animati	 da	 false	 dottrine,	 si	 intrigano	 continuamente
delle	leggi	fondamentali,	con	molestia	per	lo	Stato	-	come	i	piccoli	vermi	che	i
medici	chiamano	"ascaridi".

Possiamo	aggiungere	ancora:	l'appetito	insaziabile,	o	bulimia,	di	estendere	il



dominio	-	con	conseguenti	ferite	inguaribili	spesso	inferte	dal	nemico	-,	i	tumori
rappresentati	dalle	conquiste	[di	nazioni]	non	integrate	(1)	-	che	sono	molte	volte
un	fardello	e	che	è	meno	pericoloso	perdere	che	tenere	-,	la	letargia	del	benessere
e	la	consunzione	per	dissipazione	e	spese	inutili.

Infine,	 quando	 in	 una	 guerra	 (esterna	 o	 intestina)	 i	 nemici	 ottengono	 la
vittoria	finale,	cosicché	(essendo	state	sgominate	le	forze	dello	Stato)	non	ci	sia
più	 ulteriore	 protezione	 dei	 sudditi	 che	 si	 mantengano	 leali,	 allora	 lo	 Stato	 è
DISSOLTO,	e	ognuno	diviene	libero	di	proteggere	se	stesso	assumendo	tutte	le
iniziative	 che	 a	 sua	 discrezione	 riterrà	 opportune.	 Il	 sovrano	 è,	 infatti,	 l'anima
pubblica	 che	dà	 vita	 e	movimento	 allo	Stato	 e,	 quando	questa	 spira,	 i	membri
dello	Stato	non	sono	governati	più	di	quanto	il	cadavere	di	un	uomo	non	lo	sia
dalla	sua	(ancorché	immortale)	anima	che	se	ne	è	separata.	Vero	è	che	il	diritto	di
un	 monarca	 sovrano	 non	 può	 essere	 estinto	 dall'azione	 di	 un	 altro,	 ma	 può
esserlo	 l'obbligazione	 dei	 membri	 dello	 Stato.	 Infatti,	 chi	 ha	 bisogno	 di
protezione	può	cercarla	dovunque,	e	quando	la	 trova	è	obbligato	a	difendere	 la
propria	protezione	come	e	quanto	meglio	può	(senza	alcuna	fraudolenta	pretesa
di	 essersi	 sottomesso	 per	 paura).	 Quanto,	 invece,	 al	 diritto	 di	 un'assemblea,
questo	 scompare	 definitivamente	 una	 volta	 che	 ne	 venga	 soppresso	 il	 potere,
perché	 l'assemblea	 stessa	 si	 estingue	 e	 di	 conseguenza	 non	 v'è	 più	 alcuna
possibilità	che	la	sovranità	possa	ritornarvi.

	
	



Capitolo	trentesimo.

«FUNZIONE»	DEL	RAPPRESENTANTE	SOVRANO.
	
	
La	FUNZIONE	(1)	del	sovrano	(monarca	o	assemblea	che	sia)	consiste	nel

fine	 per	 il	 quale	 gli	 è	 stato	 affidato	 il	 potere	 sovrano,	 cioè	 il	 procurare	 "la
sicurezza	 del	 popolo";	 a	 ciò	 è	 obbligato	 dalla	 legge	 di	 natura,	 e	 di	 ciò	 deve
rendere	conto	a	Dio,	autore	di	quella	legge,	e	a	nessun	altro	fuorché	lui.	Inoltre,
per	sicurezza	qui	si	intende	non	una	mera	sopravvivenza,	ma	anche	tutte	le	altre
soddisfazioni	della	vita	che	ognuno	possa	procacciarsi	con	lecita	industria	senza
pericolo	o	danno	per	lo	Stato.

Va	 da	 sé	 che	 ciò	 debba	 essere	 realizzato	 non	 già	 con	 una	 cura	 rivolta
singolarmente	 agli	 individui	 -	 a	 parte	 la	 loro	 protezione	 da	 eventuali	 torti
lamentati	 -	 ma	 attraverso	 una	 generale	 previdenza	 attuata	 nella	 educazione
pubblica	 -	 impartita	 sia	 con	 l'insegnamento	 diretto	 sia	 con	 l'esempio	 -	 e	 nella
promulgazione	 e	 nell'effettiva	 applicazione	 di	 buone	 leggi,	 alle	 quali	 gli
individui	possano	riferire	i	propri	casi	specifici.

Poiché	il	privare	la	sovranità	dei	suoi	diritti	essenziali	(sopra	specificati	nel
Cap.	18)	causa	la	dissoluzione	dello	Stato	e	il	ritorno	di	ognuno	nella	sventurata
condizione	 di	 guerra	 con	 ciascun	 altro	 (che	 è	 il	 peggiore	 dei	 mali	 che	 possa
capitare	 in	 questa	 vita),	 la	 funzione	 del	 sovrano	 è	 quella	 di	 conservare
integralmente	quei	diritti;	ed	è	di	conseguenza	contrario	ai	suoi	doveri,	in	primo
luogo,	 trasferirne	 ad	 altri,	 o	 deporne,	 qualcuno.	 Infatti,	 chi	 rinuncia	 ai	 mezzi,
rinuncia	anche	ai	fini;	e	rinuncia	ai	mezzi	il	sovrano	che	si	riconosca	sottomesso
alle	leggi	civili	e	che	rinunci	al	potere	della	giudicatura	suprema,	o	al	potere	di
far	guerra	o	pace	di	sua	sola	autorità,	o	al	potere	di	giudicare	le	necessità	dello
Stato,	o	al	potere	di	raccogliere	denaro	e	soldati	ogniqualvolta	e	nella	misura	in
cui	 giudicherà	 necessario	 in	 sua	 coscienza,	 o	 al	 potere	 di	 nominare	 ufficiali	 e
magistrati	sia	per	la	guerra	sia	per	la	pace,	o	al	potere	di	nominare	i	maestri	e	di
decidere	quali	dottrine	siano	conformi	o	contrarie	alla	difesa,	alla	pace	e	al	bene
del	 popolo.	 In	 secondo	 luogo,	 è	 contro	 i	 doveri	 del	 sovrano	 permettere	 che	 il
popolo	resti	ignorante	o	male	informato	sui	fondamenti	e	le	ragioni	di	quei	suoi
diritti	 essenziali,	 poiché	 a	 causa	 di	 tale	 disinformazione	 gli	 uomini	 sono
facilmente	 sviati	 e	 indotti	 a	 resistere	 al	 sovrano	 quando	 lo	 Stato	 richieda	 a



quest'ultimo	di	avvalersene	e	di	esercitarli.	E	tanto	maggiore	è	la	necessità	che	i
fondamenti	 di	 questi	 diritti	 siano	 insegnati	 in	 maniera	 accurata	 e	 corretta,	 in
quanto	tali	diritti	non	possono	basarsi	né	sulla	legge	civile	né	sulla	deterrenza	di
punizioni	legali.	Infatti,	una	legge	civile	che	proibisca	la	ribellione	(e	tale	è	ogni
opposizione	 ai	 diritti	 essenziali	 della	 sovranità)	 costituisce	 obbligazione	 (in
quanto	 legge	 civile)	 soltanto	 in	 forza	 della	 legge	 di	 natura	 che	 proibisce	 la
violazione	 della	 promessa;	 un'obbligazione	 naturale	 che	 se	 gli	 uomini	 non
conoscono,	non	possono	neppure	conoscere	il	diritto	con	cui	il	sovrano	fa	ogni
legge.	Quanto	alla	punizione,	essi	la	prendono	per	un	atto	di	ostilità,	che,	quando
ritengono	di	avere	abbastanza	forza,	cercano	di	evitare	con	altri	atti	di	ostilità.

Come	 ci	 sono	 alcuni	 che	 affermano	 che	 la	 giustizia	 non	 è	 che	 una	 parola
vuota	 senza	 sostanza,	 e	 che	 tutto	 quello	 che	 un	 uomo	 (non	 soltanto	 nella
condizione	di	guerra	ma	anche	nello	Stato)	riesce	a	procacciarsi	con	 la	forza	o
l'arte,	è	suo	-	cosa	che	ho	già	dimostrato	esser	falsa	-,	così	ci	sono	anche	coloro
che	affermano	che	non	ci	sono	né	fondamenti	né	princìpi	razionali	a	sostegno	di
quei	diritti	 essenziali	 che	 rendono	assoluta	 la	 sovranità.	Se	 infatti	 ci	 fossero	 [-
essi	dicono	-]	sarebbero	stati	scoperti	in	un	luogo	o	in	un	altro,	mentre	vediamo
che	finora	non	è	esistito	alcuno	Stato	in	cui	quei	diritti	siano	stati	riconosciuti	o
rivendicati.	 Ragionamento	 invero	 fallace:	 come	 se	 i	 selvaggi	 d'America
negassero	 l'esistenza	 di	 fondamenti	 o	 principi	 razionali	 per	 costruire	 case
durevoli	quanto	i	materiali	[di	cui	son	fatte],	perché	non	ne	hanno	mai	visto	di
così	ben	costruite.	Tempo	e	ingegno	producono	ogni	giorno	nuove	conoscenze.	E
come	l'arte	del	ben	costruire	edifici	è	frutto	di	princìpi	di	ragione	scoperti,	molto
tempo	 dopo	 che	 l'umanità	 aveva	 iniziato	 (benché	 malamente)	 a	 costruire,	 da
uomini	 ingegnosi,	 che	 avevano	 a	 lungo	 studiato	 la	 natura	 dei	materiali;	 così,	 i
princìpi	di	ragione	per	rendere	l'istituzione	degli	Stati	eterna	(salvo	che	per	causa
di	 violenza	 esterna),	 si	 son	 potuti	 scoprire	 molto	 tempo	 dopo	 che	 gli	 uomini
hanno	cominciato	a	costituirne	di	imperfetti	e	suscettibili	di	cadere	nel	disordine.
Di	 tal	 genere	 sono	 i	 princìpi	 che	 io	 ho	 esposto	 in	 questo	 discorso;	 in	 questo
momento,	 tuttavia,	 rientra	 ben	 poco	 fra	 i	 miei	 specifici	 interessi	 che	 essi
raggiungano	 l'attenzione	 di	 coloro	 che	 hanno	 il	 potere	 di	 farne	 uso,	 o	 che
vengano	 -	 o	 meno	 -	 da	 essi	 trascurati.	 Ma,	 ammesso	 pure	 che	 quelli	 che	 ho
delineato	non	siano	princìpi	di	ragione,	nondimeno	sono	sicuro	che	sono	princìpi
in	 base	 all'autorità	 della	 Scrittura;	 come	 renderò	 evidente	 non	 appena	 verrò	 a
parlare	del	regno	di	Dio	(curato	da	Mosè)	sugli	Ebrei,	suo	popolo	particolare	in
forza	del	patto.

Ma	si	obietta	che,	sebbene	i	princìpi	siano	giusti,	tuttavia	il	popolo	comune
non	è	dotato	di	 capacità	 sufficienti	perché	glieli	 si	 possa	 far	 capire.	 [Rispondo
che]	sarei	contento	se	 le	capacità	dei	sudditi	 ricchi	e	potenti	di	un	regno,	o	dei



sudditi	che	sono	ritenuti	i	più	dotti,	non	fossero	inferiori	a	quelle	del	popolo.	In
realtà,	tutti	sanno	che	le	difficoltà	a	questo	genere	di	insegnamento	derivano	non
tanto	dalla	complessità	della	materia,	quanto	dagli	interessi	di	coloro	che	devono
apprendere.	Gli	uomini	potenti	digeriscono	a	fatica	qualunque	cosa	consolidi	un
potere	che	imbrigli	le	loro	passioni	e	i	dotti	qualunque	cosa	sveli	i	loro	errori	e
ridimensioni	perciò	la	loro	autorità.	Per	contro,	le	menti	del	popolo,	a	meno	che
non	 siano	 corrotte	 dalla	 soggezione	 ai	 potenti	 o	 imbrattate	 dalle	 opinioni	 dei
dottori,	 sono	 come	 un	 foglio	 bianco	 suscettibile	 di	 ricevere	 qualunque	 cosa
l'autorità	pubblica	vi	voglia	 imprimere.	Se	è	possibile	 indurre	 intere	nazioni	ad
accettare	i	grandi	misteri	della	religione	cristiana	-	che	sono	soprarazionali	-,	e	se
è	 possibile	 far	 credere	 a	 milioni	 di	 persone	 che	 lo	 stesso	 corpo	 può	 essere
contemporaneamente	 in	 innumerevoli	 luoghi	 -	 cosa	 che	 è	 [addirittura]	 contro
ragione	 -,	 come	 dubitare	 che	 l'insegnamento	 e	 la	 predicazione,	 tenuti	 sotto	 la
protezione	 della	 legge,	 possano	 far	 accettare	 qualcosa	 di	 così	 conforme	 alla
ragione	 che,	 chiunque	 sia	 libero	 da	 pregiudizi,	 non	 ha	 bisogno,	 per	 impararlo,
che	 di	 udirlo?	 Concludo,	 pertanto,	 che	 nella	 istruzione	 del	 popolo	 sui	 diritti
essenziali	 della	 sovranità	 (che	 sono	 le	 leggi	 naturali	 o	 fondamentali),	 finché	 il
sovrano	 conserva	 intero	 il	 suo	 potere,	 non	 vi	 sono	 altre	 difficoltà	 che	 quelle
derivanti	da	colpe	del	sovrano	medesimo	o	di	coloro	su	cui	egli	fa	affidamento
per	 l'amministrazione	 dello	 Stato.	 Di	 conseguenza	 è	 suo	 dovere	 far	 sì	 che	 i
sudditi	siano	istruiti;	e	non	è	per	lui	soltanto	un	dovere	ma	anche	un	vantaggio	e
una	sicurezza	contro	i	pericoli	che	possono	derivare	a	lui,	come	persona	naturale,
dalla	ribellione.

E	 (per	 venire	 ai	 particolari)	 quello	 che	 va	 fatto	 imparare	 al	 popolo	 è	 che,
primo,	non	deve	 innamorarsi	 di	 nessuna	 forma	di	 governo,	 che	veda	 in	vigore
presso	 nazioni	 vicine,	 più	 che	 della	 propria,	 né	 desiderare	 cambiamenti	 (quale
che	sia	 l'attuale	prosperità	che	scorga	 in	nazioni	rette	da	un	regime	diverso	dal
proprio).	 Infatti	 la	 prosperità	 di	 un	 popolo	 governato	 da	 un'assemblea
aristocratica	 o	 democratica	 non	 deriva	 né	 dall'aristocrazia	 né	 dalla	 democrazia
ma	dall'obbedienza	e	dalla	concordia	dei	sudditi;	come,	d'altra	parte,	un	popolo
prospera	 sotto	 una	 monarchia	 non	 già	 perché	 un	 solo	 uomo	 ha	 il	 diritto	 di
governarlo,	 bensì	 perché	 i	 sudditi	 obbediscono	 a	 quest'ultimo.	 Togliete,	 in
qualsiasi	 genere	 di	 Stato,	 l'obbedienza	 (e,	 conseguentemente,	 la	 concordia	 del
popolo)	 ed	 esso	 non	 soltanto	 non	 prospererà,	 ma	 anzi,	 in	 breve	 tempo,	 si
dissolverà.	 Coloro	 che	 con	 la	 disobbedienza	 non	 si	 prefiggono	 più	 che	 una
riforma	 dello	 Stato,	 si	 accorgeranno	 che	 così	 piuttosto	 lo	 distruggono;	 come,
nella	 leggenda,	 le	 stolte	 figlie	 di	 Peleo,	 le	 quali,	 desiderando	 rinnovare	 la
giovinezza	del	loro	decrepito	padre,	per	consiglio	di	Medea	lo	tagliarono	a	pezzi
e	 lo	bollirono	insieme	a	erbe	sconosciute,	senza	tuttavia	farne	un	uomo	nuovo.



Questo	 desiderio	 di	 mutamento	 è	 paragonabile	 alla	 violazione	 del	 primo	 dei
Comandamenti	di	Dio,	giacché	qui	Dio	dice:	«Non	habebis	deos	alienos»	(Non
avrai	gli	dèi	di	altre	nazioni)	e,	in	un	altro	luogo,	a	proposito	dei	"re"	[aggiunge]
che	sono	"dèi".

Secondo,	al	popolo	va	insegnato	che	l'ammirazione	per	le	virtù	di	qualcuno
dei	sudditi	-	quale	che	sia	l'altezza	che	questi	abbia	raggiunta	e	il	fulgore	con	cui
risplenda	 nello	 Stato	 -	 o	 di	 un'assemblea	 (tranne	 che	 dell'assemblea	 sovrana),
non	 deve	 trascinarlo	 fino	 a	 prestare	 loro	 un'obbedienza	 o	 un	 onore
appropriatamente	tributabili	soltanto	al	sovrano,	di	cui	essi	(nelle	loro	specifiche
situazioni)	 sono	 semplici	 rappresentanti.	 [Il	 popolo	 deve	 imparare	 anche]	 a
resistere	a	ogni	 influenza	proveniente	da	essi,	 a	meno	che,	attraverso	essi,	non
provenga	 dall'autorità	 sovrana.	 Perciò	 non	 è	 immaginabile	 che	 ami	 il	 proprio
popolo	come	dovrebbe	il	sovrano	che	non	sia	geloso	e	che	tolleri	che	le	lusinghe
di	uomini	popolari	lo	sviino	dalla	sua	lealtà.	E	sviato	è	stato	spesso,	non	soltanto
segretamente,	ma	anche	 alla	 luce	del	 sole,	 fino	 al	 pubblico	 annuncio	delle	 sue
nozze	 con	 tali	 uomini	 "in	 facie	Ecclesiae"	 da	 parte	 di	 predicatori,	 e	 con	 grida
esposte	nelle	pubbliche	strade;	cosa	che	può	opportunamente	essere	paragonata
alla	violazione	del	secondo	dei	dieci	Comandamenti.

Terzo,	 a	 causa	 di	 ciò,	 bisognerebbe	 far	 comprendere	 ai	 sudditi	 che	 grave
colpa	 venga	 commessa	 parlando	male	 del	 rappresentante	 sovrano	 (individuo	 o
assemblea	 di	 uomini	 che	 sia),	 o	mettendone	 in	 discussione	 e	 contestandone	 il
potere,	o	usandone	irriverentemente	il	nome	in	qualsiasi	modo	possa	cagionarne
il	 disprezzo	 del	 popolo	 e	 l'allentamento	 dell'obbedienza	 di	 quest'ultimo	 (nella
quale	risiede	la	sicurezza	dello	Stato).	Questa	dottrina	rinvia,	per	somiglianza,	al
terzo	Comandamento.

Quarto,	 il	 popolo	 non	 riesce	 ad	 apprendere	 ciò,	 né,	 quando	 gli	 viene
insegnato,	a	ricordarlo	-	neppure	dopo	una	sola	generazione	a	ricordarne	tanto	da
sapere	 in	 chi	 risieda	 il	 potere	 sovrano	 -,	 se	 non	 vengono	 stabiliti	 dei	 tempi
precisi,	distinti	da	quelli	del	suo	lavoro	ordinario,	nei	quali	esso	possa	dedicarsi	a
coloro	 che	 siano	 incaricati	 di	 istruirlo.	 Ne	 segue	 che	 è	 necessario	 che	 siano
determinati	periodi	in	cui	i	sudditi	possano	riunirsi	insieme	e	(dopo	aver	rivolto
preghiere	 e	 lodi	 a	Dio,	 il	 Sovrano	 dei	 sovrani)	 ascoltare	 l'esposizione	 dei	 loro
doveri,	la	lettura	e	la	spiegazione	delle	leggi	positive	cui	tutti	generalmente	sono
interessati,	 nonché	 sentirsi	 rammentare	 l'autorità	 che	 le	 rende	 leggi.	 A	 questo
fine	 gli	Ebrei	 avevano	ogni	 sette	 giorni	 un	 "Sabbath",	 nel	 quale	 veniva	 letta	 e
commentata	la	legge,	e	nella	cui	solennità	veniva	loro	rammentato	che	il	loro	re
era	Dio,	che	questi	aveva	creato	il	mondo	in	sei	giorni	e	si	era	riposato	il	settimo,
che	 loro	 re	 era	 lo	 stesso	 Dio	 che	 li	 aveva	 redenti	 dal	 loro	 penoso	 lavoro	 di
schiavi	in	Egitto,	e	aveva	prescritto	loro	dei	tempi	in	cui	gioire	anche	in	se	stessi



con	leciti	divertimenti	dopo	aver	gioito	in	Dio	-	e	ciò	veniva	fatto	loro	ricordare
con	 l'astensione	 dal	 lavoro	 in	 quel	 giorno.	 Cosicché	 la	 prima	 tavola	 dei
Comandamenti	 è	 tutta	 dedicata	 alla	 presentazione	 di	 una	 summa	 del	 potere
assoluto	 di	 Dio	 -	 non	 solo	 in	 quanto	 Dio,	 ma	 anche	 in	 quanto	 re	 per	 patto
(esclusivamente)	degli	Ebrei	-	e	può	pertanto	illuminare	coloro	che	detengono	il
potere	 sovrano	 in	 virtù	 del	 consenso	degli	 uomini	 affinché	 comprendano	quali
dottrine	insegnare	ai	loro	sudditi.

Poiché	 i	 bambini	debbono	 la	 loro	prima	 istruzione	 alla	 cura	dei	 genitori,	 è
necessario	che	siano	loro	obbedienti	finché	si	 trovano	sotto	 la	 loro	tutela	e	che
non	 solo	 allora	 ma	 anche	 dopo	 (come	 richiede	 la	 gratitudine)	 riconoscano	 il
beneficio	 della	 loro	 educazione	 con	 segni	 esteriori	 d'onore.	 A	 tal	 fine	 va	 loro
insegnato	che	 in	origine	 il	padre	era	per	ognuno	anche	 il	 signore	 sovrano,	con
potere	 di	 vita	 e	 di	 morte	 su	 di	 lui,	 e	 che,	 quando	 i	 padri	 di	 famiglia	 con
l'istituzione	dello	Stato	rinunciarono	a	quel	potere	assoluto,	ciononostante	non	si
intese	affatto	che	essi	dovessero	perdere	 l'onore	a	essi	dovuto	per	 l'educazione
data.	 Infatti,	 per	 l'istituzione	 del	 potere	 sovrano	 non	 è	 necessaria	 la	 rinuncia	 a
tale	 diritto;	 d'altronde	 non	 ci	 sarebbe	 nessuna	 ragione	 per	 desiderare	 di	 avere
figli,	 o	per	 assumersi	 la	 cura	di	nutrirli	 e	di	 istruirli,	 se	non	 se	ne	dovesse	poi
avere	 un	 beneficio	 diverso	 da	 quello	 ricavabile	 dagli	 altri	 uomini.	 E	 ciò
corrisponde	al	quinto	Comandamento.

Inoltre,	ogni	 sovrano	dovrebbe	preoccuparsi	di	 far	 insegnare	 la	giustizia,	 il
che	(consistendo	quest'ultima	nel	non	togliere	a	nessuno	ciò	che	è	suo)	equivale
a	preoccuparsi	che	agli	uomini	si	 insegni	a	non	privare	con	violenza	o	frode	 il
prossimo	di	 tutto	ciò	che	grazie	all'autorità	 sovrana	gli	appartenga.	Fra	 le	cose
che	 un	 uomo	 possiede,	 quelle	 a	 lui	 più	 care	 sono	 innanzi	 tutto	 la	 vita	 e	 le
membra;	 seguono	 (per	 la	 maggior	 parte	 degli	 uomini)	 quelle	 che	 riguardano
l'affetto	coniugale	e,	dopo	queste,	le	ricchezze	e	i	mezzi	di	sussistenza.	Pertanto	i
sudditi	vanno	istruiti	ad	astenersi	dalle	reciproche	violenze	per	vendette	private,
dal	 ledere	 l'onore	 coniugale,	 e	 dal	 derubarsi	 l'un	 l'altro	dei	 propri	 beni	 sia	 con
rapine	che	 implicano	 l'uso	della	 forza	sia	con	sottrazioni	 fraudolente.	A	questo
scopo	 è	 anche	necessario	 che	 si	mostrino	 loro	 le	 perniciose	 conseguenze	delle
sentenze	 false	 ottenute	 con	 la	 corruzione	 dei	 giudici	 o	 dei	 testimoni,	 per	 cui
viene	 a	 mancare	 la	 distinzione	 fra	 le	 proprietà,	 e	 la	 giustizia	 diviene	 priva
d'effetto.	A	 tutte	 queste	 cose	 fanno	 riferimento	 il	 sesto,	 il	 settimo,	 l'ottavo	 e	 il
nono	Comandamento.

Infine,	bisogna	 insegnare	 loro	che	non	soltanto	gli	 atti	 ingiusti,	ma	anche	 i
progetti	 e	 le	 intenzioni	di	 compierli	 (ancorché	 impediti	 dal	 caso)	 costituiscono
ingiustizia;	 la	quale	consiste	 tanto	nel	carattere	delittuoso	dell'atto	quanto	nella
malvagità	 della	 volontà.	 Questo	 è	 il	 senso	 del	 decimo	 Comandamento	 e	 la



summa	 della	 seconda	 tavola	 tutta	 riducibile	 a	 quest'unico	 comandamento	 di
carità	 reciproca:	 «ama	 il	 prossimo	 tuo	 come	 te	 stesso»,	 come	 la	 summa	 della
prima	tavola	si	riduce	all'amore	di	Dio,	che	essi	avevano	allora	da	poco	accettato
come	loro	re.

Quanto	ai	mezzi	e	ai	canali	attraverso	 i	quali	 il	popolo	può	ricevere	questa
istruzione,	 dobbiamo	anzitutto	 cercare	 quali	 siano	 i	 tramiti	 attraverso	 cui	 tante
opinioni	contrarie	alla	pace	dell'umanità,	basate	su	princìpi	falsi	e	inconsistenti,
si	 siano	 nonostante	 ciò	 tanto	 profondamente	 radicate	 in	 esso.	 Mi	 riferisco	 a
quelle	che	nel	precedente	capitolo	ho	 specificato	così:	 che	gli	uomini	debbano
giudicare	ciò	che	è	lecito	e	illecito	con	la	loro	coscienza	e	non	sulla	base	della
legge	stessa	-	ossia	in	base	al	loro	discernimento	privato	-;	che	i	sudditi	pecchino
nell'obbedire	ai	comandi	dello	Stato	se	non	li	abbiano	prima	giudicati	leciti;	che
abbiano	sulle	proprie	ricchezze	una	proprietà	tale	da	escludere	il	dominio	dello
Stato	 sulle	 medesime;	 che	 è	 lecito	 per	 i	 sudditi	 uccidere	 coloro	 che	 essi
chiamano	tiranni;	che	il	potere	sovrano	può	essere	spartito;	e	altre	simili	opinioni
instillate	 nel	 popolo	 attraverso	 i	mezzi	 in	 questione.	Coloro	 che	 la	 necessità	 o
l'avidità	 tiene	concentrati	sui	propri	affari	e	sulle	proprie	occupazioni	e,	per	un
altro	verso,	coloro	che	l'abbondanza	e	l'indolenza	porta	a	inseguire	i	piaceri	dei
sensi	 (le	 due	 sorte	 di	 uomini	 che	 costituiscono	 la	maggior	 parte	 dell'umanità),
essendo	 distolti	 dalla	 riflessione	 approfondita	 che	 l'apprendimento	 della	 verità
necessariamente	richiede	non	soltanto	in	materia	di	giustizia	naturale	ma	anche
in	 tutte	 le	 altre	 scienze,	 ricevono	 le	 nozioni	 del	 loro	 dovere	 soprattutto	 dagli
ecclesiastici	 [che	 parlano]	 dal	 pulpito	 e	 in	 parte	 [anche]	 da	 quei	 loro	 vicini	 o
conoscenti	intimi	che,	essendo	dotati	di	discorso	pronto	e	persuasivo,	sembrano
più	 saggi	 e	meglio	 istruiti	 di	 loro	nei	 casi	di	 legge	e	di	 coscienza.	Ora,	 sia	gli
ecclesiastici	sia	gli	altri	che	fanno	sfoggio	di	sapere,	derivano	la	loro	conoscenza
o	 dalle	 Università	 e	 dalle	 Scuole	 di	 legge,	 o	 dai	 libri	 pubblicati	 da	 uomini
eminenti	 di	 quelle	 Scuole	 e	 Università.	 Laonde	 è	 chiaro	 che	 l'istruzione	 del
popolo	 dipende	 totalmente	 dal	 corretto	 insegnamento	 impartito	 alla	 gioventù
nelle	 Università.	 Ma,	 potrebbe	 dire	 qualcuno,	 non	 sono	 le	 Università
d'Inghilterra	 abbastanza	dotte	 per	 questo	 compito?	o	 sei	 tu	 che	vuoi	metterti	 a
insegnare	 alle	Università?	Domande	 imbarazzanti.	 Comunque,	 alla	 prima,	 non
esito	a	rispondere	che,	fin	verso	la	fine	del	regno	di	Enrico	Ottavo,	a	sostenere
sempre	 il	 potere	 del	 papa	 contro	 il	 potere	 dello	 Stato,	 furono	 soprattutto	 le
Università,	e	che	furono	tanti	i	predicatori,	i	giuristi	e	altri	ivi	istruiti	a	difendere
dottrine	contrarie	al	potere	sovrano	del	re,	da	dimostrare	sufficientemente	che	le
Università,	pur	non	essendo	autrici	di	quelle	false	dottrine,	tuttavia	non	seppero
come	impiantare	le	vere.	Infatti,	da	un	lato,	tale	contrasto	di	opinioni	mostra	in
modo	certissimo	che	essi	non	ricevettero	una	formazione	sufficiente	e,	dall'altro,



non	desta	 alcuna	meraviglia	 che,	malgrado	 tutto,	 conservino	un	 certo	odore	di
quel	 sottile	 liquore	 contrario	 alla	 autorità	 civile	 dal	 quale	 sono	 stati
originariamente	impregnati.	Ma	alla	seconda	domanda	non	ritengo	né	opportuno
né	necessario	rispondere	con	un	sì	o	con	un	no,	giacché	ognuno	che	veda	ciò	che
sto	facendo	può	facilmente	comprendere	quel	che	penso.

La	 sicurezza	 del	 popolo	 richiede	 inoltre	 a	 colui	 o	 coloro	 che	 detengono	 il
potere	 sovrano	 che	 la	 giustizia	 sia	 amministrata	 egualmente	 per	 ogni	 grado
sociale,	cioè,	che	possano	ricevere	giustizia	dei	 torti	 loro	fatti,	 tanto	 le	persone
ricche	e	potenti,	quanto	quelle	povere	e	oscure;	cosicché	i	grandi	-	quando	fanno
violenza,	 ledono	 l'onore	 o	 fanno	 altro	 torto	 a	 uomini	 di	 condizione	 inferiore	 -
non	 possano	 nutrire	 maggiore	 speranza	 di	 impunità	 di	 quando	 uno	 di	 questi
ultimi	faccia	lo	stesso	a	uno	di	loro:	in	ciò	consiste,	dunque,	l'equità,	alla	quale	-
in	quanto	precetto	della	 legge	di	natura	-	 il	sovrano	è	 tenuto	altrettanto	del	più
umile	dei	suoi	sudditi.	Tutte	le	violazioni	della	legge	sono	offese	contro	lo	Stato,
ma	alcune	lo	sono	anche	contro	persone	private.	Quelle	che	toccano	solamente
lo	Stato	possono	essere	perdonate	senza	violazione	dell'equità,	giacché	ognuno
può,	 a	 propria	 discrezione,	 perdonare	 ciò	 che	 è	 stato	 fatto	 contro	 di	 lui.	 Ma
un'offesa	 contro	un	privato	non	può,	 secondo	 equità,	 essere	perdonata	 senza	 il
consenso	di	colui	che	ha	subito	il	torto,	o	senza	una	ragionevole	soddisfazione.

Le	 diseguaglianze	 fra	 i	 sudditi	 derivano	 da	 iniziative	 del	 potere	 sovrano	 e
pertanto,	 al	 cospetto	 del	 sovrano	 -	 ossia,	 in	 una	 Corte	 di	 giustizia,	 -	 non
sussistono	 più	 di	 quanto	 sussistano	 diseguaglianze	 fra	 re	 e	 loro	 sudditi	 al
cospetto	del	Re	dei	re.	L'onore	dei	grandi	è	quello	che	spetta	loro	nella	misura	in
cui	 beneficano	 o	 aiutano	 gli	 uomini	 di	 rango	 inferiore,	 altrimenti	 non	 gliene
spetta	affatto.	Le	violenze,	 le	soperchierie	e	i	 torti	che	essi	compiono	sono	resi
gravi	in	misura	maggiore	-	e	non	già	minore	-	dalla	grandezza	delle	loro	persone,
poiché	 sono	 loro	 quelli	 che	 hanno	 meno	 necessità	 di	 commetterli.	 Le
conseguenze	 della	 parzialità	 verso	 i	 grandi	 si	 sviluppano	 nel	 modo	 seguente:
l'impunità	crea	 insolenza	 [nei	grandi],	 l'insolenza	odio	 [nel	popolo],	e	 l'odio	 lo
sforzo	 di	 abbattere	 ogni	 grandezza	 vessatrice	 e	 offensiva,	 anche	 a	 costo	 della
rovina	dello	Stato.

Alla	 imparzialità	 della	 giustizia	 appartiene	 anche	 un'uguale	 tassazione;
uguaglianza	 che	 dipende	 non	 già	 dalla	 parità	 delle	 ricchezze	 [che	 eguali	 non
sono],	bensì	dall'uguaglianza	del	debito	che	ognuno	ha	nei	confronti	dello	Stato
per	la	propria	difesa.	Per	conservarsi	in	vita	non	basta	lavorare,	ma	si	deve	anche
combattere	(se	necessario)	per	garantire	il	proprio	lavoro.	Gli	uomini,	perciò,	o
fanno	come	gli	Ebrei	 che,	 al	 ritorno	dalla	 cattività,	 riedificarono	 il	 tempio	con
una	mano	mentre	 impugnavano	 la	 spada	con	 l'altra,	oppure	assoldano	altri	 che
combattano	 in	 loro	 vece.	 Le	 tasse	 imposte	 al	 popolo	 dal	 potere	 sovrano,	 altro



non	sono	che	i	salari	dovuti	a	coloro	che	portano	la	spada	pubblica	per	difendere
i	privati	impegnati	nelle	loro	svariate	attività	e	professioni.	E,	dal	momento	che
il	beneficio	che	ciascuno	ne	riceve	è	il	godimento	della	vita	-	che	è	ugualmente
cara	al	povero	e	al	ricco	-,	il	debito	che	il	povero	deve	a	coloro	che	proteggono	la
sua	vita	è	identico	a	quello	dovuto	dal	ricco	per	la	difesa	della	propria;	salvo	che
i	ricchi	che	abbiano	poveri	al	loro	servizio	possono	essere	debitori	non	soltanto
per	 le	 loro	 persone	 ma	 anche	 per	 molte	 altre.	 Ciò	 considerato,	 l'equanimità
dell'imposizione	consiste	piuttosto	nell'uguaglianza	di	ciò	che	viene	consumato
che	in	quella	delle	ricchezze	delle	persone	con	pari	consumi.	Per	quale	ragione,
infatti,	 uno	 che	 lavora	 molto	 e,	 risparmiando	 il	 frutto	 del	 proprio	 lavoro,
consuma	 poco,	 dovrebbe	 essere	 più	 tassato	 di	 uno	 che	 vivendo	 nell'ozio,
guadagna	poco	e	spende	tutto	quello	che	guadagna	-	stante	che	uno	non	riceve
più	 protezione	 dell'altro	 dallo	 Stato?	 Mentre,	 quando	 le	 imposte	 gravano	 sui
consumi,	 ognuno	 paga	 ugualmente	 rispetto	 a	 quello	 che	 usa	 e	 lo	 Stato	 non	 è
impoverito	dallo	spreco	e	dal	lusso	dei	privati.

Molti	 sono	 gli	 uomini	 che	 per	 eventi	 inevitabili	 divengono	 incapaci	 di
sostentarsi	col	 loro	 lavoro;	ebbene,	costoro	non	dovrebbero	essere	abbandonati
alla	carità	dei	privati,	ma	assistiti	(nella	misura	richiesta	dalle	necessità	di	natura)
con	provvidenze	stabilite	dalle	leggi	dello	Stato.	Infatti,	come	manca	di	carità	un
uomo	qualunque	che	non	si	preoccupi	degli	inabili,	così	ne	manca	il	sovrano	di
uno	Stato	che	li	lasci	esposti	all'azzardo	di	tale	incerta	carità.

Diverso	 è	 il	 caso	 per	 quelli	 che,	 invece,	 hanno	 corpi	 robusti.	 Essi	 vanno
costretti	a	lavorare	e,	per	prevenire	la	scusa	che	non	trovano	lavoro,	dovrebbero
esserci	 leggi	 che	 incoraggino	 ogni	 sorta	 di	 arte,	 come	 la	 navigazione,
l'agricoltura,	la	pesca	e	ogni	genere	di	manifattura	che	richieda	mano	d'opera.	Se
la	 popolazione	 povera	 ma	 vigorosa	 si	 accresce	 ulteriormente,	 bisogna
trapiantarla	in	paesi	scarsamente	abitati;	dove,	nondimeno,	non	deve	sterminare
coloro	che	vi	trova,	bensì	costringerli	a	vivere	meno	distanti	 l'uno	dall'altro	e	a
non	vagare	per	grandi	estensioni	raccogliendo	quel	che	trovano,	ma	a	coltivare
ogni	piccolo	appezzamento	con	arte	e	impegno,	affinché	dia	loro	sostentamento
a	 tempo	 debito.	 E,	 quando	 il	 mondo	 fosse	 completamente	 sovraccarico	 di
abitanti,	allora	l'estremo	rimedio	di	tutto	sarebbe	la	guerra;	che	provvederebbe	a
ciascun	uomo	con	la	vittoria	o	con	la	morte.

Alla	 cura	del	 sovrano	appartiene	 il	 fare	buone	 leggi.	Ma	qual	 è	una	buona
legge?	Per	buona	 legge	 io	 intendo	non	una	 legge	giusta,	poiché	nessuna	 legge
può	essere	ingiusta.	La	legge	è	fatta	dal	potere	sovrano,	e	tutto	ciò	che	è	fatto	da
tale	potere	è	autorizzato	e	riconosciuto	da	ogni	appartenente	al	popolo	-	e	ciò	che
ha	per	ognuno	tale	status,	nessuno	può	dire	ingiusto.	Con	le	leggi	dello	Stato	è
come	con	le	regole	di	un	gioco:	qualsiasi	cosa	i	giocatori	stabiliscano	di	comune



accordo	 non	 è	 ingiusta	 per	 nessuno	 di	 loro.	 Una	 buona	 legge	 è	 quella	 che	 è
"necessaria"	per	il	"bene	del	popolo"	e	al	tempo	stesso	"perspicua".

La	 funzione	 delle	 leggi	 (che	 altro	 non	 sono	 che	 regole	 autorizzate)	 non	 è
quella	di	impedire	alla	gente	ogni	azione	volontaria,	bensì	quella	di	dirigerla	e	di
consentirne	 il	movimento	 nei	 limiti	 in	 cui	 non	 leda	 se	 stessa	 a	 causa	 dei	 suoi
desideri	impetuosi,	della	sua	avventatezza	o	dissennatezza	-	come	le	siepi,	poste
non	per	fermare	i	viaggiatori	ma	per	tenerli	in	carreggiata.	Perciò	una	legge	che
non	è	necessaria,	mancando	del	vero	 fine	di	una	 legge,	non	è	buona.	Tuttavia,
purché	 sia	 vantaggiosa	per	 il	 sovrano,	 una	 legge	può	 essere	 considerata	 buona
anche	se	non	necessaria	per	 il	popolo	-	giacché	in	realtà	ciò	non	può	accadere.
Infatti	non	si	può	separare	il	bene	del	sovrano	da	quello	del	popolo.	E'	debole	il
sovrano	che	ha	sudditi	deboli;	ed	è	debole	il	popolo	il	cui	sovrano	non	ha	potere
sufficiente	a	governarlo	secondo	il	proprio	volere.	Le	 leggi	non	necessarie	non
sono	buone	leggi,	ma	trappole	per	[carpire]	denaro	e	sono	del	tutto	inutili	dove	il
diritto	 del	 potere	 sovrano	 è	 riconosciuto,	 mentre,	 ove	 non	 lo	 sia,	 sono
insufficienti	a	difendere	il	popolo.

La	perspicuità	non	consiste	tanto	nelle	parole	della	legge	stessa,	quanto	nella
chiara	enunciazione	delle	 cause	e	dei	motivi	per	 cui	 è	 stata	 fatta.	Ciò	ci	 rivela
l'intendimento	del	legislatore;	e,	una	volta	noto	questo	intendimento,	una	legge	si
comprende	meglio	se	espressa	 in	poche	parole	che	se	espressa	 in	molte.	 Infatti
tutte	 le	 parole	 sono	 soggette	 ad	 ambiguità	 e,	 pertanto,	 la	moltiplicazione	 delle
parole	del	testo	di	una	legge	significa	moltiplicazione	di	ambiguità.	L'eccesso	di
diligenza	[nella	formulazione	della	legge]	sembra	inoltre	implicare	che	chiunque
possa	eluderne	gli	stretti	 termini	sia	fuori	del	raggio	d'azione	della	 legge,	e	ciò
causa	molti	 processi	 inutili.	Quando,	 invero,	 considero	quanto	 fossero	brevi	 le
leggi	 dei	 tempi	 antichi,	 e	 quanto	 siano	 gradualmente	 diventate	 sempre	 più
lunghe,	mi	pare	di	vedere	una	gara	fra	redattori	[del	testo]	della	legge	e	avvocati
-	fra	 i	primi	che	cercano	di	 togliere	ogni	scappatoia	ai	secondi,	e	 i	secondi	che
cercano	 di	 sfuggire	 alle	 maglie	 dei	 primi	 -,	 e	 mi	 pare	 anche	 che	 gli	 avvocati
abbiano	 riportato	 la	 vittoria.	 Appartiene,	 dunque,	 alle	 funzioni	 del	 legislatore
(quale	 è	 in	 tutti	 gli	 Stati	 il	 rappresentante	 supremo,	 che	 sia	 un	 unico	 uomo	 o
un'assemblea),	 da	un	 lato,	 rendere	perspicua	 la	 ragione	per	 la	 quale	 la	 legge	 è
stata	fatta	e,	dall'altro,	dare	alla	legge	stessa	la	formulazione	più	concisa	ma	[al
tempo	stesso]	nei	termini	più	propri	e	significativi	che	si	possa.

Alle	 funzioni	 del	 sovrano	 appartiene	 anche	 somministrare	 correttamente
punizioni	e	 ricompense.	Ora,	poiché	 il	 fine	della	punizione,	 lungi	dall'essere	 la
vendetta	 e	 lo	 sfogo	 della	 collera,	 è	 la	 correzione	 sia	 del	 delinquente	 sia,
attraverso	 l'esempio	 dato	 con	 quest'ultimo,	 degli	 altri,	 le	 punizioni	 più	 severe
debbono	 essere	 inflitte	 per	 i	 crimini	 che	 sono	 i	 più	 pericolosi	 per	 il	 pubblico;



quali	quelli	che	derivano	da	propositi	ostili	al	governo	costituito,	o	sono	originati
da	 disprezzo	 della	 giustizia,	 o	 provocano	 scandalo	 nella	moltitudine,	 o	 ancora
quelli	 che,	 quando	 restano	 impuniti,	 sembrano	 compiuti	 con	 la	 complicità
dell'autorità	-	come	quando	sono	commessi	da	figli,	servi,	o	favoriti	di	persone
dotate	di	autorità.	 Infatti,	 l'indignazione	trascina	gli	uomini	non	soltanto	contro
gli	 attori	 e	 gli	 autori	 dell'ingiustizia,	 ma	 anche	 conto	 ogni	 potere	 che
apparentemente	 li	 protegga.	 Come	 nel	 caso	 di	 Tarquinio,	 che	 fu	 cacciato	 da
Roma	per	un'azione	insolente	di	uno	dei	suoi	figli,	e	la	monarchia	stessa	dissolta.
Ma,	 per	 i	 crimini	 dovuti	 alla	 debolezza	 umana	 -	 quali	 quelli	 causati	 da	 grandi
provocazioni,	 da	 grandi	 paure,	 da	 grandi	 necessità,	 o	 dall'ignorare	 se	 il	 fatto
costituisca	un	grande	crimine	o	no	-	c'è	molte	volte	possibilità	di	clemenza	senza
pregiudizio	per	 lo	Stato;	clemenza	che,	quando	ve	n'è	 la	possibilità,	è	 richiesta
dalla	legge	di	natura.	E'	 la	punizione	dei	capi	e	dei	maestri	di	una	insurrezione
che	 può,	 per	 la	 sua	 esemplarità,	 giovare	 allo	 Stato,	 non	 già	 quella	 del	 povero
popolo	ingannato	-	ove	venga	punito.	Essere	severi	col	popolo	equivale	a	punirlo
per	un'ignoranza	che	può,	 in	gran	parte,	 imputarsi	 al	 sovrano,	 responsabile	del
fatto	che	esso	non	è	stato	meglio	istruito.

Analogamente	fa	parte	delle	competenze	e	dei	doveri	del	sovrano	distribuire
le	 sue	 ricompense	 in	 modo	 che	 possa	 derivarne	 un	 beneficio	 per	 lo	 Stato,
conformemente	alla	loro	funzione	e	al	 loro	fine.	Ciò	accade	quando	coloro	che
hanno	 ben	 servito	 lo	 Stato	 vengono	 ricompensati	 così	 bene	 -	 e	 con	 la	 minor
spesa	possibile	per	l'erario	comune	-	che	gli	altri	ne	possano	essere	invogliati	sia
a	servire	il	medesimo	Stato	il	più	fedelmente	possibile,	sia	a	studiare	le	arti	con
cui	 poter	 essere	 in	 grado	 di	 farlo	meglio.	Comprare,	 da	 un	 suddito	 popolare	 e
ambizioso,	col	denaro	o	con	[la	concessione	di]	promozioni,	la	sua	docilità	e	la
rinuncia	 a	 influenzare	 negativamente	 le	 menti	 del	 popolo,	 non	 ha	 nulla	 della
natura	 della	 ricompensa	 (che	 è	 prevista	 non	 già	 per	 i	 danni	 ma	 per	 i	 servigi
prestati);	è	segno	non	di	gratitudine	ma	di	paura;	e	 favorisce	non	il	bene	ma	il
male	 pubblico.	 Si	 tratta	 di	 una	 contesa	 contro	 l'ambizione:	 simile	 a	 quella	 di
Ercole	contro	 il	mostro	Idra	dotato	di	molte	 teste,	al	quale,	per	ognuna	che	era
vinta,	ne	spuntavano	tre.	Similmente	il	ricorso	alle	ricompense	per	aver	ragione
della	 tracotante	 caparbietà	 di	 un	 uomo	 popolare,	 ne	 fa	 sorgere,	 a	 causa
dell'esempio,	molti	di	più	che	arrecano	il	medesimo	danno	nella	speranza	di	un
analogo	 beneficio;	 sicché,	 come	 accade	 a	 ogni	 sorta	 di	 merce,	 così	 anche	 la
malizia	aumenta	poiché	è	vendibile.	Vero	è	che	qualche	volta	una	guerra	civile
può	 essere	 differita	 ricorrendo	 a	 mezzi	 di	 questo	 genere,	 tuttavia	 il	 pericolo
diviene	sempre	maggiore,	e	la	pubblica	rovina	più	certa.	Pertanto	è	contrario	ai
doveri	del	sovrano,	al	quale	è	affidata	la	sicurezza	pubblica,	dare	ricompense	a
coloro	 che	 aspirano	 alla	 grandezza	 disturbando	 la	 pace	 del	 loro	 Paese,	 e	 non



contrastare	gli	 inizi	dell'ascesa	di	uomini	siffatti,	correndo	un	piccolo	pericolo,
piuttosto	che	[opporglisi]	dopo,	correndone	uno	maggiore.

E'	inoltre	affare	del	sovrano	scegliere	buoni	consiglieri;	voglio	dire	coloro	da
cui	ricevere	pareri	sul	governo	dello	Stato.	La	parola	«Consiglio»	-	"consilium"	-
derivata	da	un'alterazione	di	"considium",	ha	un	significato	ampio	e	comprende
tutte	le	assemblee	di	uomini	che	siedono	insieme,	non	solo	per	deliberare	ciò	che
si	deve	fare	in	seguito,	ma	anche	per	giudicare	sui	fatti	passati	e	sul	diritto	per	il
presente.	Qui	tuttavia	prendo	questa	parola	solamente	nella	prima	accezione:	e	in
questa	 accezione	 né	 in	 un	 regime	 democratico	 né	 in	 uno	 aristocratico	 ci	 può
essere	 scelta	 di	 Consiglio,	 poiché	 le	 persone	 che	 dovrebbero	 consigliare	 sono
[contemporaneamente]	membri	della	persona	consigliata.	La	scelta	di	consiglieri
è	 perciò	 propria	 della	 monarchia,	 nella	 quale	 il	 sovrano	 che	 non	 si	 sforzi	 di
scegliere	 i	 più	 capaci	 in	 ogni	 campo	 non	 adempie	 come	 dovrebbe	 al	 proprio
ufficio.	 I	 migliori	 consiglieri	 sono	 quelli	 che	 hanno	 il	 minimo	 di	 speranza	 di
ricavar	vantaggio	dal	dare	cattivi	consigli	e	il	massimo	di	conoscenza	delle	cose
che	conducono	alla	pace	e	alla	difesa	dello	Stato.	E'	ardua	impresa	riconoscere
chi	 si	 attende	 benefici	 dalle	 difficoltà	 pubbliche,	ma	 i	 segni	 che	 legittimano	 il
sospetto	sono	l'assecondare	il	popolo	nelle	sue	irrazionali	e	inevitabili	lagnanze
da	parte	di	uomini	le	cui	proprietà	non	sono	bastevoli	a	far	fronte	alle	loro	spese
abituali	 -	 e	 sono	 segni	 facilmente	 osservabili	 da	 chiunque	 abbia	 un	 reale
interesse	a	scoprire	ciò.	Ma	trovare	coloro	che	hanno	il	massimo	di	conoscenza
degli	 affari	 pubblici	 è	 ancora	 più	 difficile,	 e	 a	 riconoscerli	 sono	proprio	 quelli
che	hanno	di	gran	lunga	meno	bisogno	di	loro.	Infatti,	riconoscere	pressoché	in
ogni	arte	i	veri	esperti	equivale	a	un	alto	grado	di	conoscenza	della	stessa	arte;
poiché	nessuno	può	avere	la	garanzia	della	verità	delle	regole	di	un	altro,	se	non
chi	 ha	 già	 imparato	 a	 comprenderle	 [per	 proprio	 conto].	 Comunque	 i	migliori
indizi	 della	 conoscenza	 di	 un'arte	 sono	 il	 lungo	 esercizio	 di	 essa	 e	 il	 costante
ottenimento	di	buoni	risultati.	La	capacità	di	ben	consigliare	non	è	né	un	dono
della	 fortuna	 né	 una	 dote	 ereditaria,	 pertanto	 non	 c'è	 maggior	 ragione	 di
attendersi	 un	 buon	 parere	 dai	 ricchi	 e	 dai	 nobili	 su	 questioni	 di	 Stato	 che	 nel
delineare	 le	 dimensioni	 di	 una	 fortezza;	 a	 meno	 che	 non	 pensiamo	 che	 nello
studio	 della	 politica	 ci	 sia	 bisogno	 non	 (come	 nello	 studio	 della	 geometria)	 di
metodo,	ma	soltanto	della	semplice	osservazione.	Le	cose,	però,	non	stanno	così
giacché	lo	studio	della	politica	è	il	più	difficile	dei	due.	Ciononostante,	in	queste
regioni	 dell'Europa,	 è	 stato	 considerato	 diritto	 di	 certe	 persone	 aver	 posto	 per
eredità	 nel	 più	 alto	 Consiglio	 di	 Stato.	 Ciò	 è	 derivato	 dalle	 conquiste	 degli
antichi	 Germani;	 allora	 i	 numerosi	 signori	 assoluti,	 che	 si	 coalizzavano	 per
conquistare	 altre	 nazioni,	 non	 sarebbero	 entrati	 nella	 confederazione	 senza
privilegi	che	potessero	costituire	segni	di	differenza,	nei	tempi	successivi,	fra	la



posterità	 loro	e	 la	posterità	dei	 loro	sudditi.	Privilegi,	 invero,	 incompatibili	 col
potere	 sovrano	 e,	 tuttavia,	 apparentemente	 mantenuti	 grazie	 al	 favore	 del
sovrano;	se	non	che,	appena	coloro	[che	ne	godono]	li	rivendicano	come	propri
diritti,	sono	costretti	ad	abbandonarli	gradualmente	e	ad	accontentarsi	alla	fine	di
un	onore	non	maggiore	di	quanto	spetti	naturalmente	alle	loro	capacità.

Inoltre,	per	quanto	esperti	possano	essere	i	consiglieri	in	qualunque	affare,	il
beneficio	 del	 loro	 consiglio	 è	 maggiore	 quando	 ciascuno	 di	 essi	 dà
separatamente	il	proprio	parere	e	le	ragioni	di	esso,	che	quando	essi	danno	[i	loro
pareri]	 in	 assemblea,	 nella	 forma	 di	 orazione.	 [Inoltre,	 il	 beneficio	 del	 loro
consiglio	 è	 maggiore]	 quando	 l'hanno	 meditato,	 che	 quando	 parlano
all'improvviso;	sia	perché	hanno	avuto	più	tempo	per	esaminare	le	conseguenze
dell'azione	 [consigliata],	 sia	 perché	 meno	 suscettibili	 di	 essere	 indotti	 in
contraddizione	 a	 causa	 dell'invidia,	 dell'emulazione	 o	 delle	 altre	 passioni	 che
sorgono	dalla	differenza	di	opinione.

In	 cose	 che	 non	 riguardano	 [le	 relazioni	 con]	 altre	 nazioni	 ma	 soltanto	 il
benessere	e	i	vantaggi	di	cui	i	sudditi	possono	godere	attraverso	[l'introduzione
di]	 leggi	 che	 si	 occupano	 solamente	 di	 affari	 interni,	 il	 miglior	 consiglio	 va
ricavato	 dalle	 informazioni	 generali	 e	 dalle	 lamentele	 del	 popolo	 di	 ciascuna
provincia,	che	meglio	di	chiunque	altro	è	a	conoscenza	delle	proprie	necessità	e
che,	pertanto,	dovrebbe	essere	diligentemente	ascoltato.	Infatti,	senza	quei	diritti
essenziali	(come	ho	spesso	sopra	ripetuto)	lo	Stato	non	può	sussistere	affatto.

Un	comandante	 in	capo	di	un	esercito,	 se	non	gode	di	popolarità,	non	sarà
amato	né	temuto	quanto	dovrebbe	essere	dal	suo	esercito:	e,	di	conseguenza,	non
potrà	 ricoprire	 quell'incarico	 con	 successo.	 Pertanto,	 per	 poter	 essere	 stimato
competente	 e	 sollecito	 dai	 suoi	 soldati,	 dovrà	 essere	 operoso,	 coraggioso,
affabile,	 generoso	 e	 favorito	 dalla	 sorte.	 Questa	 è	 la	 popolarità;	 essa,	 da	 una
parte,	genera	nei	soldati	il	desiderio	di	raccomandarsi	al	favore	del	comandante,
nonché	 il	 coraggio	 [per	 guadagnarlo];	 e,	 dall'altra,	 mette	 al	 riparo	 [da
contestazioni]	la	severità	del	generale	quando	questi	(ove	necessario)	punisce	gli
ammutinati	 o	 i	 soldati	 negligenti.	 Peraltro,	 l'attaccamento	 dei	 soldati	 (in
mancanza	di	garanzie	della	fedeltà	del	comandante)	è	una	cosa	pericolosa	per	il
potere	sovrano;	specialmente	quando	questo	risiede	in	un'assemblea	impopolare.
Perciò,	 la	sicurezza	del	popolo	 richiede	che	coloro	ai	quali	 il	 sovrano	affida	 le
sue	armate	siano	buoni	condottieri	e	al	tempo	stesso	sudditi	fedeli.

Ma,	quando	il	sovrano	medesimo	gode	di	popolarità,	ossia	è	riverito	e	amato
dal	 suo	 popolo,	 non	 v'ha	 pericolo	 di	 sorta	 derivante	 dalla	 popolarità	 di	 un
suddito.	 Infatti	 i	 soldati	 non	 sono	mai	 generalmente	 così	 ingiusti	 -	 per	 quanto
siano	affezionati	al	loro	capitano	-	da	schierarsi	al	suo	fianco	contro	il	sovrano,
quando	 amino	 non	 soltanto	 la	 persona	 ma	 anche	 la	 causa	 di	 quest'ultimo.



Pertanto,	in	ogni	tempo,	coloro	che	hanno	abbattuto	con	la	violenza	il	potere	del
loro	 legittimo	 sovrano,	 prima	di	 poterne	 prendere	 il	 posto	 e	 per	 risparmiare	 al
popolo	 l'onta	 di	 riceverli,	 si	 sono	 sempre	 presi	 pena	 di	 costruirsi	 dei	 titoli.	 Il
possedere	un	diritto	riconosciuto	al	potere	sovrano	rappresenta	una	qualità	tanto
popolare	che	colui	 che	 la	possiede,	per	 conquistare	 i	 cuori	dei	 suoi	 sudditi,	 ha
bisogno	 -	 per	 quanto	 concerne	 lui	 stesso	 -	 soltanto	 di	 apparire	 loro	 capace	 di
esercitare	un	governo	assoluto	sulla	sua	famiglia,	e	-	per	quanto	concerne	i	suoi
nemici	-	soltanto	dello	scioglimento	delle	loro	milizie.	Infatti,	la	parte	maggiore
e	più	attiva	dell'umanità	finora	non	è	mai	stata	contenta	del	presente.

Quanto	ai	compiti	(2)	di	un	sovrano	nei	confronti	di	un	altro,	compresi	nella
legge	 chiamata	 "diritto	 delle	 genti",	 non	 ho	 bisogno	 di	 aggiungere	 qui	 nulla,
poiché	diritto	delle	genti	e	legge	di	natura	sono	la	stessa	cosa.	Ogni	sovrano	ha,
nella	 ricerca	 della	 sicurezza	 del	 proprio	 popolo,	 lo	 stesso	 diritto	 di	 cui	 può
disporre	 ogni	 individuo	 nel	 garantire	 la	 sicurezza	 del	 proprio	 corpo.	 La	 stessa
legge	che	detta	agli	uomini	fuori	di	ogni	governo	civile	cosa	debbano	fare	e	cosa
debbano	 evitare	 nei	 loro	 rapporti	 reciproci,	 detta	 le	medesime	 cose	 agli	 Stati,
cioè,	 alle	 coscienze	 dei	 prìncipi	 sovrani	 e	 delle	 assemblee	 sovrane.	 Non	 c'è
infatti	 Corte	 di	 giustizia	 naturale	 se	 non	 solamente	 nella	 coscienza;	 qui	 non
l'uomo	regna	ma	Dio,	le	cui	leggi	(o	meglio,	quelle	che	obbligano	tutto	il	genere
umano)	 si	 configurano	 come	 "naturali"	 rispetto	 a	 Dio	 in	 quanto	 autore	 della
natura,	e	come	"leggi"	rispetto	allo	stesso	Dio	in	quanto	Re	dei	re.	Ma	sul	regno
di	Dio,	 sia	 in	quanto	questi	è	Re	dei	 re,	 sia	 in	quanto	è	anche	 re	di	un	popolo
peculiare,	parlerò	nel	resto	di	questa	trattazione.

	
	



Capitolo	trentunesimo.

IL	REGNO	DI	DIO	PER	NATURA.
	
	
[Ricapitolando]	la	condizione	di	mera	natura,	cioè	a	dire	di	assoluta	libertà	-

quale	è	quella	di	coloro	che	non	sono	né	sovrani	né	sudditi	-	è	anarchia	e	stato	di
guerra;	i	precetti,	da	cui	gli	uomini	sono	condotti	a	superare	questo	stato,	sono	le
leggi	di	natura;	uno	Stato	senza	potere	sovrano	è	 solo	una	parola	 [vana]	 senza
sostanza	e	non	può	sussistere;	i	sudditi	devono	ai	sovrani	obbedienza	assoluta	in
tutte	le	cose	nelle	quali	questa	non	è	in	contrasto	con	le	leggi	di	Dio:	di	tutto	ciò
ho	 dato	 dimostrazione	 sufficiente	 nelle	 pagine	 precedenti.	 Per	 una	 completa
conoscenza	 dei	 doveri	 civili	manca	 soltanto	 di	 sapere	 quali	 siano	 queste	 leggi
divine.	 Senza	 di	 ciò,	 infatti,	 non	 si	 sa	 se	 quanto	 venga	 comandato	 dal	 potere
civile	sia	contrario	alla	legge	di	Dio	o	no,	e	così	o	si	offende	la	Maestà	Divina
per	un	eccesso	di	obbedienza	civile,	o	si	trasgrediscono	i	comandi	dello	Stato	per
timore	di	offendere	Dio.	Per	evitare	entrambi	questi	scogli,	è	necessario	sapere
quali	siano	le	leggi	divine.	E,	dato	che	la	conoscenza	di	ogni	legge	dipende	dalla
conoscenza	 del	 potere	 sovrano,	 nelle	 pagine	 che	 seguono	 dirò	 qualcosa	 sul
REGNO	DI	DIO.

«Dio	è	il	Re,	esulti	la	terra»	(Salmo	96.1),	dice	il	salmista.	E	poi:	«Dio	è	Re,
nonostante	le	nazioni	incolleriscano,	e	colui	che	siede	sui	Cherubini,	nonostante
la	terra	si	scuota»	(Salmo	98.1).	Vogliano	o	no,	gli	uomini	sono	necessariamente
sempre	soggetti	al	potere	divino:	col	negare	l'esistenza	o	la	provvidenza	di	Dio,
gli	 uomini	 possono	 scuotersi	 di	 dosso	 la	 loro	 serenità,	 non	 il	 giogo.	 Tuttavia,
chiamare	questo	potere	di	Dio	-	che	si	estende	non	solo	sull'uomo	ma	anche	su
bestie,	 piante	 e	 corpi	 inanimati	 -	 col	 nome	 di	 'regno',	 è	 soltanto	 fare	 un	 uso
metaforico	della	parola.	Infatti,	si	dice	propriamente	che	regna	solo	chi	governa	i
suoi	 sudditi	 con	 la	 parola,	 nonché	 promettendo	 ricompense	 a	 quelli	 che	 gli
obbediscono	e	minacciando	punizioni	a	quelli	che	non	gli	obbediscono.	Pertanto
sudditi	del	regno	di	Dio	non	sono	né	i	corpi	inanimati,	né	le	creature	irrazionali	-
poiché	non	intendono	alcun	precetto	come	proveniente	da	Dio	-,	né	gli	atei,	né
coloro	 che	 credono	 che	 Dio	 si	 disinteressi	 completamente	 delle	 azioni	 degli
uomini,	poiché	costoro	non	riconoscono	come	sua	alcuna	parola	e	non	hanno	né
alcuna	speranza	di	sue	ricompense,	né	paura	delle	sue	minacce.	Cosicché	sudditi



di	Dio	sono	coloro	che	credono	nell'esistenza	di	un	Dio	che	governa	il	mondo,	e
che	al	genere	umano	ha	dato	precetti	e	promesso	ricompense	e	punizioni.	Tutti
gli	altri	sono	da	considerare	come	nemici.

Il	 governare	 con	 le	 parole	 richiede	 che	 tali	 parole	 siano	 fatte	 conoscere	 in
modo	chiaro	giacché,	altrimenti,	non	sono	leggi.	Appartiene,	infatti,	alla	natura
delle	 leggi	 una	 promulgazione	 chiara	 e	 sufficiente	 a	 togliere	 ogni	 scusa	 di
ignoranza;	 di	 promulgazioni	 siffatte,	 per	 le	 leggi	 umane,	 ce	 n'è	 di	 una	 sola
specie,	 cioè	 la	 proclamazione	 o	 promulgazione	 per	 voce	 di	 uomo.	 Per	 contro,
Dio	rende	note	le	sue	leggi	in	tre	maniere:	con	i	dettami	della	"ragione	naturale",
con	la	"rivelazione",	e	con	la	"voce"	di	qualche	"uomo",	al	quale	egli	guadagna
la	fiducia	degli	altri	operando	miracoli.	Ne	deriva	una	triplice	parola	di	Dio	-	una
parola	 razionale,	 una	 sensibile	 e	 una	 profetica	 -,	 a	 cui	 corrisponde	 un	 triplice
organo	 di	 udito:	 la	 retta	 ragione,	 il	 senso	 soprannaturale	 e	 la	 fede.	 Quanto	 al
senso	 soprannaturale,	 che	 consiste	 nella	 rivelazione	 o	 ispirazione,	 esso	 non	 è
stato	il	tramite	di	leggi	universali,	poiché	Dio	parla	in	questa	maniera	soltanto	a
persone	particolari,	e	a	uomini	diversi	dice	cose	diverse.

In	base	alla	differenza	fra	le	altre	due	specie	della	parola	di	Dio	-	la	razionale
e	la	profetica	-	si	può	attribuire	a	Dio	un	duplice	regno:	un	regno	naturale	e	uno
profetico.	 In	 quello	 naturale	 egli	 governa	 per	 mezzo	 dei	 dettami	 della	 retta
ragione	 quanti	 dell'umana	 stirpe	 riconoscono	 la	 sua	 provvidenza.	 In	 quello
profetico,	avendo	scelto	come	propri	sudditi	[gli	appartenenti	a]	una	sola	nazione
particolare	 (gli	 Ebrei),	 governa	 costoro	 -	 e	 nessun	 altro	 eccetto	 costoro	 -	 non
soltanto	mediante	la	ragione	naturale,	ma	anche	mediante	leggi	positive,	che	egli
diede	loro	per	bocca	dei	suoi	santi	profeti.	L	appunto	del	regno	naturale	di	Dio
che	intendo	parlare	in	questo	capitolo.

Il	 diritto	 di	 natura	 con	 cui	 Dio	 regna	 sugli	 uomini	 e	 punisce	 quelli	 che
infrangono	le	sue	leggi,	va	derivato	non	già	dal	fatto	che	li	ha	creati	-	come	se
richiedesse	 l'obbedienza	a	 titolo	di	gratitudine	per	 i	 suoi	benefici	 -	ma	dal	 suo
"potere	irresistibile".	Ho	mostrato	precedentemente	come	il	diritto	sovrano	sorga
dal	 patto;	 mostrare	 come	 lo	 stesso	 diritto	 possa	 scaturire	 dalla	 natura,	 non
richiede	 niente	 più	 che	 mettere	 in	 evidenza	 un	 [particolare]	 caso	 in	 cui	 [quel
diritto]	 non	 viene	 mai	 meno.	 Dunque,	 dato	 che	 tutti	 gli	 uomini	 avevano	 per
natura	diritto	a	tutte	le	cose,	ognuno	di	essi	aveva	anche	diritto	a	regnare	su	tutti
gli	 altri;	ma,	poiché	non	c'era	 forza	che	potesse	garantire	 il	possesso	di	questo
diritto,	era	essenziale	per	la	salvezza	di	ognuno	che	si	rinunciasse	a	questo	diritto
e	si	stabilissero	di	comune	accordo	degli	uomini	(dotati	di	autorità	sovrana)	che
governassero	e	difendessero	gli	altri.	 Invece,	 se	ci	 fosse	stato	qualcuno	con	un
potere	 irresistibile,	 non	 ci	 sarebbe	 stata	 alcuna	 ragione	 per	 cui	 egli	 con	 quel
potere	 non	 avrebbe	 governato	 e	 difeso	 se	 stesso	 e	 gli	 altri,	 a	 sua	 discrezione.



Pertanto,	 a	 quelli	 il	 cui	 potere	 è	 irresistibile	 il	 dominio	 di	 tutti	 gli	 uomini
appartiene	naturalmente	per	l'eccellenza	stessa	del	loro	potere;	di	conseguenza	è
in	forza	di	questo	potere	che	a	Dio	Onnipotente	naturalmente	appartiene	-	non	in
quanto	Creatore	e	Misericordioso,	ma	in	quanto,	appunto,	Onnipotente	-	il	regno
sugli	uomini	e	il	diritto	di	affliggerli	a	proprio	piacere.	E	benché	la	punizione	sia
dovuta	soltanto	al	peccato	-	poiché	con	questa	parola	si	intende	afflizione	per	il
peccato	-,	tuttavia	il	diritto	di	affliggere	deriva	sempre	non	già	dal	peccato	degli
uomini,	bensì	dal	potere	di	Dio.

"Perché	 i	malvagi	 spesso	prosperano	 e	 i	 buoni	 patiscono	 avversità?"	 è	 una
questione	 che	 è	 stata	 molto	 discussa	 dagli	 antichi	 e	 che	 è	 equivalente	 a
quest'altra	 dibattuta	 nella	 nostra	 epoca:	 "con	 quale	 diritto	 Dio	 dispensa	 le
prosperità	 e	 le	 avversità	 della	 presente	 vita?"	Si	 tratta	 di	 una	 questione	di	 una
difficoltà	 tale	 da	 aver	 scosso	 la	 fede	 nella	Divina	Provvidenza	 non	 soltanto	 di
uomini	comuni	ma	anche	di	filosofi	e,	quel	che	è	di	più,	dei	santi.	Dice	Davide:
«Come	è	buono	il	Dio	di	Israele	con	coloro	che	sono	retti	di	cuore,	e	nonostante
ciò	 i	 miei	 piedi	 quasi	 inciamparono	 e	 i	 miei	 passi	 furono	 assai	 prossimi	 a
scivolare,	giacché	mi	crucciai	a	causa	dei	malvagi,	quando	vidi	gli	empi	in	tale
prosperità»	(Salmo	72,	versetti	1,	2,	3).	E	con	quanto	ardore	Giobbe	si	lamentò
con	 Dio	 per	 le	 numerose	 afflizioni	 che	 pativa	 nonostante	 la	 sua	 rettitudine?
Questa	 questione,	 nel	 caso	 di	 Giobbe,	 fu	 risolta	 da	 Dio	 stesso	 con	 argomenti
basati	non	già	sul	peccato	di	Giobbe,	bensì	sul	proprio	potere.	Mentre	infatti,	da
un	lato,	gli	amici	di	Giobbe	 imputavano	l'afflizione	al	suo	peccato	e,	dall'altro,
questi	 si	 difendeva	 con	 la	 coscienza	 della	 propria	 innocenza,	 Dio	 stesso
intervenne	 nella	 questione	 e,	 dopo	 aver	 giustificato	 l'afflizione	 con	 argomenti
tratti	 dal	 proprio	 potere	 -	 quali	 questo:	 «Dov'eri	 tu	 quando	 io	 gettai	 le
fondamenta	 della	 terra?»	 (Giobbe	 38.4)	 e	 analoghi	 -,	 confermò	 l'innocenza	 di
Giobbe	e	condannò	l'erronea	dottrina	dei	suoi	amici.	Conforme	a	questa	presa	di
posizione	 è	 l'affermazione	 del	 nostro	 Salvatore,	 a	 proposito	 dell'uomo	 che	 era
nato	cieco,	secondo	la	quale	«Né	quest'uomo	ha	peccato	né	i	suoi	padri;	possano
invece	 le	 opere	 di	Dio	 essere	 rese	manifeste	 in	 lui»	 [Giovanni	 9.3].	 E	 benché
venga	detto	«Che	la	morte	è	entrata	nel	mondo	col	peccato»	[Romani	5.12]	(con
il	che	si	intende	che	se	Adamo	non	avesse	mai	peccato,	non	sarebbe	morto	cioè
non	avrebbe	mai	patito	alcuna	separazione	dell'anima	dal	corpo),	non	ne	segue
che	Dio	non	avrebbe	potuto	affliggerlo	giustamente	anche	se	non	avesse	peccato,
come	affligge	altre	creature	viventi	che	non	possono	peccare.

Dopo	 aver	 parlato	 del	 diritto	 della	 sovranità	 di	 Dio	 rispetto	 al	 suo
fondamento	 meramente	 naturale,	 dobbiamo	 inoltre	 considerare	 quali	 siano	 le
leggi	divine,	o	dettami	della	ragione	naturale;	 leggi	che	riguardano	sia	 i	doveri
naturali	 che	 ognuno	 ha	 verso	 il	 suo	 prossimo,	 sia	 l'onore	 che	 è	 naturalmente



dovuto	al	nostro	Sovrano	Divino.	Le	prime	sono	le	stesse	leggi	di	natura	di	cui
ho	 già	 parlato	 nei	 Capp.	 14	 e	 15	 di	 questo	 trattato,	 vale	 a	 dire	 l'equità,	 la
giustizia,	la	misericordia,	l'umiltà	e	tutte	le	altre	virtù	morali.	Ci	restano	pertanto
da	considerare	i	precetti	dettati	agli	uomini	dalla	sola	ragione	naturale,	senz'altra
parola	di	Dio,	riguardanti	l'onore	e	il	culto	da	tributarsi	alla	Maestà	Divina.

L'onore	 consiste	 nell'intima	 convinzione	 e	 persuasione	 del	 potere	 e	 della
bontà	 di	 un	 altro;	 onorare	 Dio,	 pertanto,	 significa	 avere	 l'opinione	 più	 alta
possibile	 del	 suo	potere	 e	della	 sua	bontà.	 I	 segni	 esteriori	 di	 questa	 opinione,
che	si	manifestano	nelle	parole	e	nelle	azioni	degli	uomini,	si	chiamano	culto	-
che	[dunque]	designa	solo	una	parte	di	ciò	che	i	Latini	comprendevano	sotto	la
parola	 "cultus",	 poiché	 "cultus"	 propriamente	 e	 senza	 eccezioni	 denota	 quel
lavoro	che	si	dedica	a	qualcosa	con	l'intento	di	trarne	beneficio.	Ora,	o	le	cose	da
cui	 traiamo	vantaggio	 sono	 a	 noi	 soggette	 -	 e	 il	 beneficio	 che	 esse	 forniscono
segue	 come	un	 effetto	 naturale	 -,	 oppure	non	 sono	 a	 noi	 soggette	 e	 [in	 questo
caso]	 rispondono	 al	 nostro	 lavoro	 secondo	 le	 loro	 volontà.	 [Lavori]	 nel	 primo
senso	 [sono]	 il	 lavoro	 compiuto	 sulla	 terra	 [che]	 si	 chiama	 "coltura",	 e
l'educazione	 dei	 bambini	 [che	 prende	 il	 nome	 di]	 "coltura"	 delle	 loro	 menti.
[Lavoro]	 nel	 secondo	 senso	 [è	 quello]	 in	 cui	 si	 deve	 agire	 sulla	 volontà	 degli
uomini	 in	 funzione	 di	 nostri	 fini,	 non	 con	 la,	 forza	ma	 con	 il	 compiacerli,	 [e]
coincide	col	sollecitare,	ossia	guadagnarsi	il	favore	con	buoni	uffici,	quali	lodi,
riconoscimenti	 di	 potere,	 e	 qualsivoglia	 altra	 cosa	 piaccia	 a	 coloro	 da	 cui
cerchiamo	 di	 ottenere	 qualche	 beneficio.	 Questo	 è	 propriamente	 "culto"	 e,	 in
questo	senso,	"publicola"	significa	chi	tributa	un	culto	al	popolo,	e	"cultus	Dei",
il	culto	di	Dio.

Dall'onorare,	 che	 è	 atto	 interiore,	 consistente	nel	 credere	nel	 potere	 e	 nella
bontà	[altrui],	sorgono,	da	un	lato,	tre	passioni:	l'"amore",	che	ha	riferimento	alla
bontà,	la	"speranza"	e	il	"timore",	che	sono	connessi	al	potere.	E,	dall'altro,	i	tre
aspetti	del	culto	esteriore:	"lode,	magnificazione"	e	"benedizione";	ove,	oggetto
della	lode	è	la	bontà,	e	oggetto	della	magnificazione	e	della	benedizione	sono	il
potere	e	la	felicità	che	ne	è	un	effetto.	Lode	e	magnificazione	sono	espresse	sia
con	 parole	 sia	 con	 atti:	 con	 parole	 quando	 diciamo	 che	 un	 uomo	 è	 buono	 o
grande;	con	atti	quando	lo	ringraziamo	della	sua	generosità	e	obbediamo	al	suo
potere.	La	nostra	convinzione	della	felicità	di	un	altro	può	essere	espressa	solo
con	parole.

Alcuni	 segni	 di	 onore	 (sia	 fra	 gli	 attributi	 sia	 fra	 gli	 atti)	 sono	 tali
naturalmente;	ad	esempio,	 fra	gli	attributi,	buono,	giusto,	generoso,	e	simili;	e,
fra	 gli	 atti,	 le	 preghiere,	 i	 ringraziamenti,	 e	 l'obbedienza.	 Altri	 lo	 sono	 per
istituzione	 o	 per	 consuetudine	 degli	 uomini;	 e	 sono	 onorevoli	 in	 certi	 tempi	 e
luoghi,	 disonorevoli	 in	 altri,	 e	 indifferenti	 in	 altri	 ancora.	 Alla	 seconda	 classe



appartengono	 i	gesti	 del	 saluto,	della	preghiera	 e	del	 ringraziamento,	 che	 sono
differenti	in	tempi	e	luoghi	differenti.	I	primi	costituiscono	il	culto	"naturale",	i
secondi	quello	"convenzionale".

Del	 culto	 convenzionale	 vi	 sono	 due	 varietà:	 talvolta	 esso	 è	 "prescritto",
talaltra	 "volontario".	 Prescritto	 quando	 è	 quale	 richiede	 colui	 cui	 è	 tributato,
libero	quando	è	reso	nel	modo	che	pare	adatto	a	colui	che	lo	tributa.	Quando	è
prescritto,	 il	 culto	 consiste	 non	 nelle	 parole	 e	 nei	 gesti,	 bensì	 nell'obbedienza.
Ma,	 quando	 è	 libero,	 il	 culto	 consiste	 nell'opinione	 di	 coloro	 che	 osservano:
infatti,	 se	a	costoro	 le	parole	e	 le	azioni	con	cui	 intendiamo	onorare	 sembrano
ridicole	 e	 volte	 al	 dileggio,	 allora	 esse	 non	 sono	 culto,	 in	 quanto	 non
costituiscono	segni	d'onore;	e	non	costituiscono	segni	d'onore	poiché	un	segno	è
tale	 non	 per	 colui	 che	 lo	 fa,	 ma	 per	 colui	 al	 quale	 è	 rivolto,	 ossia	 per	 lo
spettatore.

Inoltre,	c'è	un	culto	"pubblico"	e	uno	"privato".	Pubblico	è	il	culto	praticato
da	uno	Stato,	in	quanto	è	un'unica	persona;	privato	è	quello	reso	da	una	persona
privata.	 Il	 primo	 è	 libero	 se	 preso	 come	 culto	 dell'intero	 Stato,	 ma	 non	 lo	 è
rispetto	ai	privati	cittadini.	Il	privato,	praticato	in	segreto	è	libero	ma,	ove	reso	al
cospetto	della	moltitudine,	 non	 è	mai	 esente	da	qualche	 restrizione	posta	dalle
leggi	o	dalle	opinioni	degli	uomini;	cosa	che	è	contraria	alla	natura	della	libertà.

Il	fine	del	culto	fra	gli	uomini	è	il	potere.	Infatti,	quando	un	uomo	vede	un
altro	fatto	oggetto	di	culto,	suppone	che	sia	potente	ed	è	più	pronto	a	obbedirgli;
il	che	rende	maggiore	il	potere	di	quest'ultimo.	Ma	Dio	non	ha	fini:	il	culto	che
gli	 tributiamo	 deriva	 dal	 nostro	 dovere	 ed	 è	 governato,	 secondo	 la	 nostra
capacità,	 dalle	 regole	 dell'onorare	 che	 la	 ragione	 prescrive	 siano	 applicate	 dai
deboli	nei	confronti	dei	più	potenti	nella	speranza	di	un	beneficio,	per	timore	di
un	danno,	o	in	segno	di	gratitudine	per	un	bene	già	ricevuto.

Al	fine	di	poter	conoscere	quale	sia	il	culto	di	Dio	che	ci	viene	insegnato	dal
lume	 naturale,	 comincerò	 dai	 suoi	 attributi.	 Tra	 questi	 è	 evidente,	 primo,	 che
dobbiamo	attribuirgli	l'"esistenza",	poiché	nessuno	può	[realmente]	voler	onorare
qualcosa	cui	egli	non	ritiene	che	appartenga	l'essere.

Secondo,	 che	 quei	 filosofi	 che	 affermavano	 che	 il	 mondo	 o	 l'anima	 del
mondo	era	Dio,	ne	parlavano	in	modo	indegno	e	ne	negavano	l'esistenza,	poiché
con	Dio	si	intende	la	causa	del	mondo;	mentre	dire	che	il	mondo	è	Dio,	equivale
a	dire	che	non	c'è	alcuna	causa	del	mondo	stesso,	ossia,	nessun	Dio.

Terzo,	dire	che	 il	mondo	non	è	stato	creato,	ma	è	eterno	equivale	a	negare
che	Dio	esista	(dal	momento	che	ciò	che	è	eterno	non	ha	alcuna	causa).

Quarto,	[è	evidente]	che	coloro	che	tolgono	a	Dio	le	cure	della	specie	umana,
credendo	 di	 attribuirgli	 la	 tranquillità,	 [in	 realtà]	 gli	 tolgono	 anche	 l'onore,
poiché	 ciò	 cancella	 l'amore	 degli	 uomini	 e	 il	 timore	 di	 lui;	 cose	 che	 sono	 la



radice	dell'onore.
Quinto,	dire	che	egli	è	"finito"	nelle	cose	che	significano	grandezza	e	potere

non	è	onorarlo,	poiché	non	è	un	segno	della	volontà	di	onorare	Dio	attribuirgli
meno	di	quanto	possiamo,	e	'finito'	è	meno	di	quanto	possiamo,	poiché	al	finito	è
facile	aggiungere	qualcosa	di	più.

Perciò,	non	è	onorarlo	attribuirgli	una	"figura",	poiché	ogni	figura	è	finita.
Né	dire	che	ne	concepiamo,	ne	 immaginiamo	o	ne	abbiamo	un'"idea"	nella

nostra	mente,	poiché	qualsiasi	cosa	concepiamo	è	finita.
Né	attribuirgli	parti,	o	totalità,	che	sono	attributi	soltanto	di	cose	finite.
Né	dire	che	egli	è	in	questo	o	quel	luogo,	poiché	qualsiasi	cosa	è	in	un	luogo

è	limitata	e	finita.
Né	 che	 egli	 è	 mosso	 o	 in	 quiete,	 poiché	 ambedue	 questi	 attributi	 gli

assegnerebbero	un	luogo.
Né	che	ci	siano	più	dèi	di	uno	solo,	poiché	ciò	implica	che	siano	tutti	finiti,

non	potendo	esserci	più	di	un	solo	infinito.
Né	attribuirgli	passioni	(se	non	metaforicamente'	intendendo	non	le	passioni

ma	 i	 loro	 effetti)	 che	 partecipino	 del	 dolore	 -	 come	 il	 pentimento,	 l'ira,	 la
misericordia	-	o	della	mancanza	-	come	l'appetito,	la	speranza,	il	desiderio	-	o	di
qualche	facoltà	passiva,	poiché	la	passione	è	potere	limitato	da	qualcos'altro.

Perciò,	 quando	 attribuiamo	 a	 Dio	 una	 volontà,	 questa	 va	 intesa	 non	 alla
stregua	 di	 quella	 dell'uomo	 come	 un	 appetito	 razionale,	 bensì	 come	 il	 potere
[stesso]	con	cui	compie	ogni	cosa.

Lo	 stesso	 dicasi	 quando	 gli	 attribuiamo	 la	 vista	 e	 altri	 attributi	 del	 senso,
come	pure	la	conoscenza	e	l'intelletto;	che	in	noi	altro	non	sono	che	un	tumulto
della	mente,	 suscitato	 dalle	 cose	 esterne	 che	 colpiscono	 le	 parti	 organiche	 del
corpo	umano.	In	Dio,	infatti,	non	c'è	nessuna	di	queste	cose	che,	dipendendo	da
cause	naturali,	non	possono	essergli	attribuite.

Chi	voglia	attribuire	a	Dio	soltanto	ciò	che	è	garantito	dalla	ragione	naturale,
deve	ricorrere	ad	attributi	o	negativi	-	come	infinito,	eterno,	incomprensibile	-	o
superlativi	 -	 come	 sommo,	 massimo	 e	 analoghi	 -	 o	 indefiniti	 -	 come	 buono,
giusto,	santo,	creatore	-	nel	senso	che	si	intende	non	già	dichiarare	che	cosa	egli
sia	 (poiché	ciò	 sarebbe	 racchiuderlo	all'interno	dei	 limiti	della	nostra	 fantasia),
ma	 [solo]	 quanto	 lo	 ammiriamo	 e	 quanto	 siamo	disposti	 a	 obbedirgli;	 il	 che	 è
segno	di	umiltà	e	di	volontà	di	onorarlo	quanto	possiamo.	Non	c'è,	infatti,	che	un
solo	nome	per	esprimere	il	nostro	concetto	della	sua	natura,	ed	è	«IO	SONO»;	e
un	solo	nome	denotante	la	sua	relazione	con	noi,	ed	è	«Dio»,	che	include	l'esser
Padre,	Re	e	Signore.

Quanto	agli	atti	che	costituiscono	il	culto	divino,	è	un	generalissimo	precetto
della	 ragione	 che	 essi	 siano	 segni	 dell'intenzione	 di	 onorare	 Dio;	 quali	 sono,



primo,	le	"preghiere".	Infatti,	non	gli	scultori	erano	ritenuti	deificare	le	immagini
che	foggiavano,	bensì	il	popolo	che	a	esse	rivolgeva	preghiere.

Secondo,	 il	 "ringraziamento";	 che	 nella	 pratica	 del	 culto	 divino	 differisce
dalla	 preghiera	 solo	per	 il	 fatto	 che	 la	 preghiera	precede	 il	 beneficio,	mentre	 i
ringraziamenti	lo	seguono	-	essendo	il	fine	di	entrambi	quello	di	riconoscere	Dio
come	l'autore	di	tutti	i	benefici	passati	e	futuri.

Terzo,	i	"doni",	vale	a	dire	sacrifici	e	oblazioni;	che	(se	hanno	per	oggetto	le
cose	migliori)	sono	segni	di	onore	in	quanto	ringraziamenti.

Quarto,	 il	 "non	 giurare	 su	 nient'altro	 che	 su	 Dio"	 è	 per	 natura	 un	 segno
d'onore,	 giacché	 significa	 ammettere	 che	 soltanto	Dio	 conosce	 il	 cuore,	 e	 che
nessuna	forza	o	ingegno	umano	può	proteggere	uno	spergiuro	dalla	vendetta	di
Dio.

Quinto,	appartiene	al	culto	razionale	parlare	con	rispetto	di	Dio,	giacché	ciò
denota	 timore	di	 lui,	e	 il	 timore	è	 riconoscimento	del	 suo	potere.	Donde	segue
che	il	nome	di	Dio	non	va	pronunciato	inconsideratamente	e	senza	scopo,	poiché
ciò	equivale	a	nominarlo	invano.	E	viene	nominato	senza	scopo	tranne	che	per
giuramenti	prescritti	dallo	Stato	per	rendere	certi	i	giudizi,	o	fra	Stati	per	evitare
la	 guerra.	 [Segue	 anche]	 che	 il	 disputare	 sulla	 natura	 di	 Dio	 è	 contrario
all'onorarlo,	giacché	si	suppone	che	in	questo	regno	naturale	di	Dio	non	v'abbia
altra	maniera	di	conoscer	qualcosa	se	non	per	mezzo	della	ragione	naturale,	ossia
a	 partire	 dai	 princìpi	 della	 scienza	 naturale;	 i	 quali	 sono	 così	 lontani
dall'insegnarci	qualcosa	sulla	natura	divina	che	non	possono	insegnarci	neppure
la	 nostra	 propria	 natura	 né	 quella	 della	 più	 piccola	 creatura	 vivente.	 Pertanto,
quando	gli	uomini	disputano	 intorno	agli	attributi	divini	 sulla	base	dei	principi
della	 ragione	 naturale	 non	 fanno	 che	 disonorarlo,	 giacché	 gli	 attributi	 che
rivolgiamo	a	Dio	dobbiamo	considerare	non	per	quello	che	significano	di	verità
filosofica,	bensì	in	quanto	esprimono	la	pia	intenzione	di	tributargli	il	massimo
onore	di	cui	siamo	capaci.	Per	non	aver	tenuto	conto	di	ciò,	si	sono	susseguiti	i
volumi	di	dispute	 sulla	natura	di	Dio,	che	 tendono	a	onorare	non	già	 lui	ma	 il
nostro	ingegno	e	il	nostro	sapere,	e	non	sono	nient'altro	che	sconsiderati	e	vani
abusi	del	suo	sacro	nome.

Sesto,	quanto	alle	preghiere,	al	ringraziamento,	alle	offerte	e	ai	sacrifici,	è	un
dettame	della	ragione	naturale	che	siano,	ciascuno	nel	suo	genere,	i	migliori	e	i
più	espressivi	di	onore;	 ad	esempio,	 che	 le	preghiere	e	 il	 ringraziamento	 siano
composti	 di	 parole	 e	 frasi	 non	 improvvisate,	 leggere	 o	 plebee,	ma	 belle	 e	 ben
costruite,	 poiché	 altrimenti	 non	 tributiamo	 a	 Dio	 tutto	 l'onore	 che	 possiamo.
Perciò	 i	 pagani	 si	 comportavano	 assurdamente	 quando	 onoravano	 le	 immagini
come	dèi;	mentre	era	ragionevole	il	fatto	che	lo	facessero	in	versi	e	con	musica
vocale	e	strumentale.	Era	anche	conforme	a	ragione	che	sia	l'offerta	sacrificale	di



bestie,	 sia	 quella	 di	 doni,	 sia	 gli	 atti	 del	 culto	 fossero	pieni	 di	 sottomissione	 e
commemorativi	dei	benefici	ricevuti,	in	quanto	ciò	procedeva	dall'intenzione	di
onorarlo.

Settimo,	la	ragione	prescrive	di	rendere	onore	a	Dio	non	solo	in	privato	ma
anche	 e	 soprattutto	 in	 pubblico	 e	 alla	 vista	 degli	 uomini,	 poiché,	 senza	 questa
che	nel	rendere	onore	è	la	cosa	più	gradita,	si	perde	la	possibilità	di	indurre	gli
altri	ad	onorarlo.

Infine,	 l'obbedienza	alle	 sue	 leggi	 (vale	a	dire,	 in	questo	caso,	 alle	 leggi	di
natura)	è	 il	più	grande	di	 tutti	 i	culti.	 Infatti,	come	l'obbedienza	è	più	gradita	a
Dio	del	sacrificio,	così	il	prendere	alla	leggera	i	suoi	comandamenti	è	l'oltraggio
massimo.	 Sono	 queste	 le	 leggi	 di	 quel	 culto	 divino	 che	 la	 ragione	 naturale
prescrive	ai	privati.

Ma,	dato	che	lo	Stato	è	una	persona	unica,	deve	manifestare
Dio	 un	 unico	 culto;	 il	 che	 allora	 fa	 quando	 prescrive	 quale	 debba	 essere

pubblicamente	reso	dai	privati.	Questo	è	il	culto	pubblico,	la	cui	peculiarità	è	di
essere	"uniforme".	Non	si	può	dire	infatti	che	costituiscano	un	culto	pubblico	atti
che	mutano	a	seconda	di	chi	li	compie.	Perciò,	ove	siano	ammesse	molte	specie
di	culto,	derivanti	dalla	diversità	delle	religioni	dei	privati,	non	si	può	dire	che
ivi	sia	alcun	culto	pubblico,	né	che	lo	Stato	aderisca	a	qualche	religione.

Sennonché,	poiché	le	parole	(e	conseguentemente	gli	attributi	di	Dio)	hanno
il	 loro	 significato	 in	 forza	di	 convenzioni	e	 istituzioni	umane,	 sono	da	 ritenere
significativi	 di	 onore	 quegli	 attributi	 che	 gli	 uomini	 intendono	 che	 debbano
esserlo;	tutto	ciò	che,	ove	non	ci	sia	altra	legge	che	la	ragione,	può	esser	fatto	per
volontà	degli	individui	particolari,	può	essere	anche	fatto	per	volontà	dello	Stato
attraverso	 leggi	 civili.	 Poiché,	 inoltre,	 lo	Stato	non	ha	 altra	 volontà	né	 fa	 altre
leggi	che	quelle	che	son	fatte	per	volontà	di	colui,	o	di	coloro	che	detengono	il
potere	sovrano,	ne	segue	che	gli	attributi	prescritti	dal	sovrano	per	il	culto	di	Dio
come	segni	di	onore	debbono	essere	presi	e	 impiegati	come	 tali	dai	privati	nel
rendere	il	loro	culto	pubblico.

Poiché	non	 tutte	 le	azioni	sono	segni	per	 istituzione,	ma	ce	ne	sono	alcune
che	sono	per	natura	segni	d'onore	e	altre	che	lo	sono	di	disprezzo,	allora	non	è	in
potere	dell'uomo	né	rendere	parti	del	culto	divino	queste	ultime	(che	sono	quelle
che	 gli	 uomini	 si	 vergognano	 di	 fare	 in	 presenza	 di	 coloro	 che	 rispettano),	 né
separare	 da	 esso	 le	 prime	 (quali	 sono	 un	 comportamento	 decoroso,	modesto	 e
umile).	 Ma	 siccome	 c'è	 un	 infinito	 numero	 di	 azioni	 e	 di	 gesti	 di	 natura
indifferente,	 quelli	 di	 essi	 che	 lo	 Stato	 prescrive	 che	 siano	 pubblicamente	 e
universalmente	adottati	come	segni	di	onore	e	costitutivi	del	culto	divino,	vanno
presi	 e	 impiegati	 come	 tali	 dai	 sudditi.	 E	 quanto	 è	 detto	 nella	 Scrittura,	 «E'
meglio	obbedire	a	Dio	che	agli	uomini»	 [Atti	5.29],	vale	nel	 regno	di	Dio	per



patto	e	non	in	quello	per	natura.
Dopo	aver	così	parlato	brevemente	del	regno	naturale	di	Dio	e	delle	sue	leggi

naturali,	 aggiungerò	 in	questo	 capitolo	 soltanto	un	breve	 chiarimento	 sulle	 sue
punizioni	naturali.	Non	v'è	azione	umana	in	questa	vita	che	non	sia	l'inizio	di	una
catena	 di	 conseguenze	 così	 lunga	 che	 l'umana	 previdenza	 possa	 essere
sufficientemente	 lungimirante	da	delineare	fino	alla	fine.	 In	questa	catena	sono
legati	 insieme	 eventi	 sia	 piacevoli	 sia	 spiacevoli,	 in	maniera	 tale	 che,	 quando
qualcuno	fa	qualcosa	per	il	proprio	piacere,	deve	poi	sobbarcarsi	al	patimento	di
tutte	 le	 pene	 ad	 esso	 connesse:	 ecco,	 dunque,	 le	 pene	 che	 costituiscono	 le
punizioni	 naturali	 di	 quelle	 azioni	 che	 generano	 più	 male	 che	 bene.	 Perciò
succede	che	 l'intemperanza	è	punita	naturalmente	dalla	malattia,	 l'avventatezza
dalle	disgrazie,	l'ingiustizia	dalla	violenza	dei	nemici,	l'orgoglio	dalla	rovina,	la
codardia	dall'oppressione,	la	negligenza	dei	principi	nel	governo	dalla	ribellione,
la	ribellione	dai	massacri.	Infatti,	dato	che	le	punizioni	sono	conseguenze	delle
leggi,	 le	 punizioni	 naturali	 debbono	 essere	 le	 conseguenze	 naturali	 della
violazione	 delle	 leggi	 di	 natura;	 pertanto,	 succedono	 ad	 esse	 come	 loro	 effetti
naturali	e	non	convenzionali.

Questo	è	tutto	riguardo	alla	costituzione,	alla	natura	e	al	diritto	dei	sovrani,
da	 una	 parte,	 e	 ai	 doveri	 dei	 sudditi,	 dall'altra,	 sulla	 base	 dei	 princìpi	 della
ragione	 naturale.	 Ora,	 considerando	 quanto	 questa	 dottrina	 sia	 lontana	 dalla
pratica	 della	 maggior	 parte	 del	 mondo	 -	 specialmente	 di	 queste	 regioni
occidentali	che	hanno	ricevuto	le	 loro	dottrine	morali	da	Roma	e	da	Atene	-,	e
che	 profondo	 possesso	 della	 filosofia	morale	 sia	 richiesto	 a	 coloro	 che	 hanno
l'amministrazione	del	potere	sovrano,	sono	quasi	sul	punto	di	credere	questa	mia
fatica	 altrettanto	 inutile	 della	 "Repubblica"	 di	 Platone.	 Infatti,	 anch'egli	 è
dell'opinione	che	sarà	sempre	 impossibile	porre	 termine	alle	crisi	politiche	e	ai
rivolgimenti	 di	 governo	 dovuti	 alle	 guerre	 civili,	 finché	 i	 sovrani	 non
diventeranno	 filosofi.	 Ma,	 quando	 considero,	 inoltre,	 che	 la	 scienza	 della
giustizia	 naturale	 è	 la	 sola	 scienza	 necessaria	 ai	 sovrani	 e	 ai	 loro	 principali
ministri,	 e	 che	 essi	 non	 hanno	 bisogno	 (come	 riteneva	 Platone)	 di	 sobbarcarsi
all'apprendimento	delle	scienze	matematiche	più	di	quanto	sia	necessario	perché
ne	incoraggino	con	buone	leggi	lo	studio,	e	che	né	Platone	né	alcun	altro	filosofo
ha	finora	sistemato	e	dimostrato	in	maniera	sufficiente,	o	almeno	probabile,	tutti
i	 teoremi	 della	 dottrina	 morale	 coi	 quali	 gli	 uomini	 possano	 imparare	 sia	 a
governare	sia	a	obbedire,	allora	recupero	qualche	speranza	che	questo	mio	scritto
possa	 prima	 o	 poi	 cadere	 nelle	 mani	 di	 un	 sovrano	 che	 lo	 prenda	 in
considerazione	 (essendo	 breve	 e,	 credo,	 chiaro)	 in	maniera	 diretta	 e	 autonoma
senza	l'aiuto	di	alcun	interprete	interessato	o	invidioso,	e	che,	avvalendosi	della
propria	piena	sovranità,	ne	protegga	il	pubblico	insegnamento	convertendone	la



verità	teorica	in	utilità	pratica.
	
	
NOTE	ALLA	SECONDA	PARTE.
	
CAUSE,	GENERAZIONE	E	DEFINIZIONE	DI	«STATO».
(1).	Art.
(2).	Secret	arts.
(3).	According	to	their	particular	judgements,	and	particular	appetites.
(4).	To	govern	the	Publique.
(5).	 As	 Iong	 as	 they	 be	 at	 ease;	 lat.:	 quamdiu	 bene	 sibi	 est.	 Seguo	 la

traduzione	 del	 Tricaud	 che	 rende	 più	 preciso	 il	 testo	 hobbesiano	 (peraltro
assolutamente	perspicuo),	in	questo	caso	privo	di	rigore.	E'	evidente,	infatti,	che
c'è	 incompatibilità	 fra	 l'«essere	 "at	 ease"»	 e	 il	 sentirsi	 offesi	 e	 che,	 dunque,
"anche"	gli	uomini	«finché	sono	a	loro	agio»	non	si	sentono	offesi	dai	loro	simili
e	non	sono	ad	essi	molesti.

(6).	To	beare	their	person.	V.	supra,	Cap.	16,	nota	7.
(7).	I	Authorise	and	give	up	my	Right	of	Governing	my	selfe,	to	this	Man,	or

to	 this	Assembly	of	men,	on	this	condition	that	 thou	give	up	thy	Rigbt	 to	him,
and	Authorise	all	bis	Actions	in	the	like	manner.

(8).	He	that	carryeth	this	Person.
	
I	«DIRITTI»	DEI	SOVRANI	PER	ISTITUZIONE.
(1).	The	Right	to	Present.
(2).	Facultyes.
(3).	From	him	that	beareth	it.
(4).	He	may	be	punished	by	bis	own	authority.
(5).	In	the	Person.
(6).	Is	the	Act	of	that	power.
(7).	Hearing.
(8).	 All	 Controversies,	 which	 may	 arise	 concerning	 Law,	 either	 Civill,	 or

Naturall,	or	concerning	Fact.
(9).	A	publique	rate	of	the	worth.
(10).	The	whole	Militia.
(11).	Order	of	place.
(12).	Dignity.
(13).	Statute	Praerogatives,	ossia	prerogative	fissate	dalla	legge	positiva.
(14).	The	Militia.
(15).	Masterlesse	men.



	
LE	DIVERSE	SPECIE	DELLO	STATO...
(1).	Person	representative.
(2).	Understanding.
(3).	Orators.
(4).	Power.
(5).	President.
(6).	President.
(7).	Present.
(8).	The	publique.
(9)	Present.
(10).	Capable	of	doing	any	one	action	at	all.
(11).	Present	Possessor.
(12).	The	will	of	him	that	was	in	possession.
(13).	Actions	of	labour	and	danger.
	
DOMINIO	«PATERNO»	E	DOMINIO	«DISPOTICO».
(1).	The	Rights	and	Consequences	of	Soveraignty.
(2).	Equally.
(3).	By	whom	it	is	preserved.
(4).	To	compound	for	their	life,	with	Ransome,	or	Service.
(5).	Hath	not	bis	life	given,	but	deferred	till	farther	deliberation.
(6).	For	be	holdeth	his	life	of	his	Master.
(7).	 The	 Rights	 and	 Consequences	 of	 both	 Paternall	 and	 Despoticall

Dominion.
(8).	Speculation.
(9).	 "Right",	 che	 è	 conforme	 a	 "jus"	 della	 "Vulgata",	 mentre	 la	 Versione

latina	 impiega	 il	 termine	 "ratio"	 (la	 citazione	 inglese,	 a	 differenza	 di	 quella
latina,	presenta	qualche	omissione	rispetto	al	testo	biblico).

(10).	The	Right	that	Soveraigns	have	both	to	the	Militia...
(11).	In	realtà,	24.7.
(12).	In	realtà,	il	primo	versetto	è	3.22	e	il	secondo	3.20.
(13).	Simple.
(12).	In	realtà,	3.1.
(15).	"Cognisance	of	Judicature".	L'italiano	«cognizione»	conserva	anche	 il

senso	 giuridico	 dell'inglese	 "Cognisance".	 «Giudiziale»,	 nel	 senso	 di	 «proprio
dell'ufficio	di	giudice»,	rende	"of	Judicature";	la	versione	latina	è:	"Cognitio,	id
est,	judicatio".

(16).	The	skill;	lat.:	Scientia.



(17).	Leisure.
	
LA	LIBERTA'	DEI	SUDDITI.
(1).	LIBERTY	or	FREEDOME.
(2).	Fastened.
(3).	Without	Stop.
(4).	Pronunciation.
(5).	Freewill.
(6).	Stop.
(7).	Nay	they	commanded	the	banishment	of	they	knew	not	whom.
(8).	Particular	men.
(9).	Particular	man.
(10).	So	in	States	and	Common-wealths.
(11).	Benefit.
(12).	Right	of	the	Publique.
(13).	Particulars.
(14).	There	being	no	Obligation	on	any	man,	which	ariseth	not	 from	some

Act	of	bis	own.
(15).	I	Authorise,	or	take	upon	me.
(16).	By	the	words	themselves.
(17).	Which	is	to	be	understood.
(18).	Ordained.
(19).	Though.
(20).	Naturall	timorousnesse.
(21).	Self-defence.
(22).	The	Greatest	Liberty	of	Subjects,	dependeth	on...
(23).	By	a	statute	made	(by	the	King)	 in	Parliament	(espressione	del	diritto

inglese,	confer	supra,	p.	223).
(24).	Precedent	Law.
(25).	Former	Law.
(26).	The	hearing	of	his	cause.
(27).	By	the	Authority	of	every	subject.
(28).	By	forreign	war.
(29).	Within	the	Guards	of	the	enemy.
(30).	On	condition	to	be	Subject	to	the	Victor.
(31).	Is	not	trusted	with	the	libertie	of	his	bodie.
(32).	Render	himself	Subject	to	the	Victor.
	
«SISTEMI»	SOGGETTI,	POLITICI	E	PRIVATI.



(1).	Persons	in	Law.
(2).	...	by	any	Grant,	that	does	not	plainly,	and	directly	discharge	them	from

their	subjection.
(3).	One	is	their	Writ.
(4).	The	person	the	Body	Politique.
(5).	 Il	 senso	è	 il	 seguente:	 se	un	 rappresentante	ha	 l'autorità	di	 far	pagare	 i

propri	 debiti	 ai	 rappresentati	 allora	 non	 può	 che	 essere	 il	 sovrano,	 perciò
un'eventuale	 concessione	di	questa	 autorità	 a	un	 rappresentante	 subordinato	va
considerata	nulla.

(6).	College.
(7).	Ordained.
(8).	Ordeyned.
(9).	By	Authority.
(10).	Authority.
(11).	Covenants.
(12).	Right.
(13).	Publique.
(14).	Cabals.
(15).	Authority.
(16).	State.
(17).	Pleas	and	Deputies.
	
I	«PUBBLICI	MINISTRI»	DEL	POTERE	SOVRANO.
(1).	Capacities.
(2).	Publique	businesse.
(3).	Politicall	Capacity.
(4).	Heare	the	cause.
(5).	Both	for	Common,	and	also	for	Publique	Pleas.
(6).	Commons.
(7).	Forraign	States.
(8).	Naturall	capacity.
(9).	Councell	of	State.
	
IL	CONSIGLIO.
(1).	But	he	tbat	is	carried	up	and	down	to	his	businesse	in	a	framed	Counsell.
	
LE	LEGGI	CIVILI.
(1).	Sufficient.
(2).	Self	love.



(3).	A	contrary	Sentence.
(4).	The	generall	Sentence	of	the	Soveraigne.
(5).	The	Letter	and	the	Sentence	of	the	Law.
(6).	Intention.
(7).	 From	 those	 that	 shall	 in	 their	 pleadings	 shew	 it,	 and	 by	 authority

interpret	it	upon	the	place.
(8).	Proclamations.
(9).	Orders.
(10).	Reports	of	Cases	judged.
	
«CRIMINI,	SCUSANTI»	E	«ATTENUANTI».
(1).	To	be	delighted	in	the	Imagination	onely.
(2).	Professor	of	the	Law.
	
LE	COSE	CHE	INDEBOLISCONO	LO	STATO...
(1).	Ununited	conquests.
	
«FUNZIONE»	DEL	RAPPRESENTANTE	SOVRANO.
(1).	Office;	lat.:	Officium.
(2).	Offices.
	


	LEVIATANO
	PRIMO VOLUME.
	INTRODUZIONE.
	AVVERTENZA.
	INTRODUZIONE.

	Prima parte.
	Capitolo primo.
	Capitolo secondo.
	Capitolo terzo.
	Capitolo quarto.
	Capitolo quinto.
	Capitolo sesto.
	Capitolo settimo.
	Capitolo ottavo.
	Capitolo nono.
	Capitolo decimo.
	Capitolo undicesimo.
	Capitolo dodicesimo.
	Capitolo tredicesimo.
	Capitolo quattordicesimo.
	Capitolo quindicesimo.
	Capitolo sedicesimo.

	Seconda parte.
	Capitolo diciassettesimo.
	Capitolo diciottesimo.
	Capitolo diciannovesimo.
	Capitolo ventesimo.
	Capitolo ventunesimo.
	Capitolo ventiduesimo.
	Capitolo ventitreesimo.
	Capitolo ventiquattresimo.
	Capitolo venticinquesimo.
	Capitolo ventiseiesimo.
	Capitolo ventisettesimo.
	Capitolo ventottesimo.
	Capitolo ventinovesimo.
	Capitolo trentesimo.
	Capitolo trentunesimo.


