Socrate

Enciclopedia on line

Condividi

Socrate (gr. XonpQing, lat. Socrdtes). - Filosofo (Atene 470 o 469 - ivi 399 a.
C.). Era figlio di uno scultore, Sofronisco, e di una levatrice, Fenarete.
Scarse le notizie sulla sua vita familiare, eccezion fatta per la figura della
moglie Santippe, ricordata spesso come donna bisbetica e petulante. Nel
decennio tra il 432 e il 422 prese parte come oplite alle battaglie di Potidea,
di Delio e di Anfipoli, distinguendosi in piu di un'occasione. Furono le sole
volte che S., fedele alla sua citta non meno che alle sue legg1, abbandono
Atene. Non aspirava alla diretta partecipazione alla vita dello stato: non
poté tuttavia evitare di far parte del consiglio (la bule), ed era fra 1 pritani
quando, nel 400, gli strateghi vincitori nella battaglia delle Arginuse furono
accusati di non aver provveduto al salvataggio dei naufraghi e ad adeguate
onoranze per 1 cadutt. In tale occasione S. dimostro grande fermezza
opponendosi al popolo che pretendeva si seguisse una procedura illecita: e
nulla toglie al significato della sua opposizione il fatto che essa non bastasse
poi a evitare la condanna di quegli strateghi. Pari energia e dignita S.
mostro quando, durante il governo dei Trenta Tiranni, si rifiuto di eseguire
l'ordine di partecipare alla cattura di un cittadino ateniese, che doveva esser
condotto a morte; forse avrebbe pagato tale disobbedienza con la morte se
il regime det Trenta non fosse presto caduto. Ma ci0 che non accadde
durante l'oligarchia avvenne dopo che fu restaurata la democrazia. S. fu
accusato da Meleto, Anito e Licone di fronte al popolo ateniese, perché
"agiva illecitamente, in quanto non credeva agli dei a cui credeva la citta e
introduceva divinita (SopuOvia) nuove, € inoltre corrompeva la gioventu".
Pena richiesta era la morte. Del modo in cui S. rispose alle accuse dei tre

abbiamo un'idea attraverso i discorsi che gli fa pronunciare Platone



nell'Apologia. La serena, e bonariamente ironica fermezza di S., che si
giustifico minutamente delle accuse ma non volle piegarsi al costume
d'invocare la clemenza dei giudici, dovette irritare i cinquecento Ateniesi
chiamati a decidere: S. fu dichiarato colpevole con soli sessanta voti di
maggioranza. Invitato, secondo la procedura attica, a opporre alla pena
chiesta dall'accusatore quella che egli pensava di meritare, rispose che, per
cio che aveva fatto alla citta, credeva di dover/">dover essere mantenuto a
spese pubbliche nel pritaneo. Fu condannato a morte con una maggioranza
di ottanta voti. L'esecuzione della sentenza fu peraltro ritardata, per motivi
rituali, di circa un mese: S. avrebbe avuto percio il tempo di accogliere il
progetto di fuga, che il discepolo e amico Critone gli sottoponeva; ma
preferi concludere la sua vita con un ultimo gesto di ossequio verso quelle
legoi, per lui sacre, che era stato accusato di trasgredire. In carcere, secondo
il celebre quadro che ne offre il Fedone platonico, circondato dagli amici e
dagli scolari, e dopo aver filosoficamente discusso il problema della morte e
dell'aldila, bevve serenamente la cicuta. Il suo ritratto fu ricreato da vari
scultori che nobilitarono 1 tratti silenici del soggetto creando una immagine
fisionomica ben caratterizzata, colma di ezhos, come attestano le copie che
possediamo.La dottrina S. non scrisse nulla; di qui la difficolta che s'incontra
nel ricostruire 1 lineamenti storici della sua figura, la quale ci ¢ nota solo
attraverso fonti di diversa natura e di diverso spirito

( Memorabili di Senofonte, 1 dialoghi socratici di Platone, alcuni accenni di
Aristotele). S. ¢ anzitutto un critico, che vuol rendersi conto delle cose e
percio discute: il suo ideale ¢ quello dell'€€etdlewy, dell'interrogare le
persone per controllare la loro verita, cio¢ per vedere se 1 principi e i criteri
su cui esse si basano net loro giudizi e nelle loro azioni siano frutto di
convinzione ragionata o semplice portato di abitudine. Da questo punto di
vista, egli ¢ un fiero nemico della tradizione, non accogliendo alcun
principio che non si giustifichi da sé medesimo ma si richiami comunque a
un'autorita; e in cio ¢ il suo nesso col grande movimento sofistico del sec.
5°, che ¢li ¢ in parte contemporaneo e di cui quindj, in tali limiti, egli puo
esser considerato partecipe. Per quanto incerta sia infatti la sua dipendenza

da singole personalita della sofistica, innegabile appare 'affinita di certi



atteggiamenti teorici o metodici. Queste premesse generiche dell'attivita di
S. spiegano d'altronde l'idea sommaria che di lui si fanno i suoi
contemporaneti, e quindi anche 1 motivi della tanto discussa condanna.
Della prima sono testimonianza tipica le Nuwvole di Aristofane, rappresentate
nel 423, unico documento superstite riguardante S. che non sia posteriore
alla sua morte: qui egli presenta a un tempo 1 tratti del naturalista in ritardo
e quelli, discordi rispetto ai primi, di un sofista, nel senso piu specifico di
questa parola. Aristofane, nemico di quelle novita che sente pericolose per 1
valori tradizionali, non si attarda a distinguere, e rivolge 1 suoi strali contro
colui che gli sembra il rappresentante piu cospicuo di tutto il razionalismo
del suo secolo. Tale considerazione di S. nella luce di quella cultura, di cui
egli ¢ si I'erede ma anche l'acerbo critico, ¢ d'altronde il motivo
determinante della sua condanna. S. ¢, in questo senso, il martire di quella
stessa sofistica, che senza tregua mira a combattere e superare. Alla sua
condanna possono infatti concorrere anche motivi personali, cosi come vi
contribuisce 1l fraintendimento, voluto o spontaneo, di cio che egli chiama
il daupOvioy, cioe il "segno divino, arcano”, che lo trattiene dalle azioni non
convenienti: doupOviov che per lui ¢ soltanto il simbolo del richiamo della
coscienza, mentre i suoi accusatori lo trasformano nelle "nuove divinita". E
di tal genere ¢ il motivo che forse influisce pit immediatamente di ogni
altro sull'animo dei borghesi di media levatura, chiamati a decidere della
vita e della morte di S.: il motivo dell'irritazione per I'implacabile e ironico
suo interrogare, che rivela agli interlocutori la loro ignoranza nello stesso
momento in cui dimostra I'inconsistenza di quel sapere, che pure si
presenta come il sacro portato della tradizione. La critica sofistica, che ha la
sua maggiore espressione nel relativismo protagoreo, ¢ essenzialmente
negativa: pone in funzione della soggettivita empirica, particolare, 1 valori
oggettivi e perviene cosi a dissolverli, sostituendo al criterio della verita
quello dell'utilita pratica, e al rigore argomentativo la persuasione oratoria.
S. ¢ invece persuaso di dover giungere alla determinazione obiettiva di quei
criteri di valore, che appaiono presupposti da ogni giudizio e azione. Che
cosa ¢ il bello e il buono, che cosa il giusto? Qual ¢ la "virta" dell'uvomo,

cioe (secondo il significato della greca dpet) la perfetta rispondenza



dell'azione umana alle sue esigenze intrinseche? A tali scoperte mira
l'ostinato interrogare di S., il suo continuo ti €otwv (guid est?): per questo egli
interpella le persone piu diverse, a cominciare dalle piu umili, e studia 1l
maggior numero possibile di casi singoli, cercando di risalire da essi
all'unico concetto e all'unica definizione. Solo in questo senso S. ¢
l'inventore del concetto, dell'induzione e della definizione: e non gia per il
tatto che egli, in sede di teoria della logica, determini la nozione di concetto
e definisca l'induzione e la definizione, se ¢ vero che tale compito non
viene a rigore assolto neppure dal suo maggiore scolaro, ma soltanto da
Aristotele. I concetti di cui va in cerca S. sono anzitutto i criteri etici
dell'azione, le categorie della prassi; e al raggiungimento di questo obiettivo
¢ finalizzato il suo continuo domandare per le strade e per le piazze, a
chiunque con la sua attivita faccia presupporre di averne nozione o
addirittura presuma di conoscerli, e quindi in primo luogo ai sofisti, che
affermano non solo di possedere la "virtu" ma anche di saperla, dietro
ricompensa, insegnare agli altri. Il risultato di queste interrogazioni ¢
negativo, e S. puo constatare che coloro che credono di sapere in realta
non sanno di piu di lui che non sa: di qui la sua "ironia", bonaria
simulazione di inferiorita, e la sua interpretazione del responso dell'oracolo
delfico (interrogato dall'amico Cherefonte), secondo il quale egli ¢ il piu
saplente di tutti 1 Greci, solo perché sa di non sapere, mentre gli altri non
sanno e si illudono di sapere. All'antica sapienza delfica egli del resto si
richiama in quanto assume a motto della sua ricerca I'esortazione yv@d9
oawtOv ('conosci te stesso"), che, d'accordo con tutta I'intonazione della
morale delfica, ¢ un invito all'umile riconoscimento della pochezza umana
di fronte alla divinita, e che certo anche S. intende nel senso
dell'avvertimento della propria ignoranza. Questa ironia e questa modestia
non sono, d'altra parte, esclusivamente negative; S., infatti, ¢ sempre
animato dalla sincera speranza che gli altri sappiano "che cosa ¢" il buono e
il bello, o che cio, almeno, possa risultare dall'indagine comune. Sotto
questo aspetto, 1l metodo di S, figlio della levatrice Fenarete, ¢ quello della
"maieutica", o "ostetricia" spirituale: egli non sa procreare la verita, ma sa

aiutare oli altri 2 metterla alla luce, con l'esercizio dialettico della domanda e
g ,



della risposta. L.a metafora in questione riflette felicemente il carattere dei
dialoghi socratici, inconcepibili senza una sincera fede nella possibilita di
portare alla luce il vero. In questa fede risiede del resto tutta la morale di S,
la quale puo sembrare priva di contenuto quando si constati che la sua
ricerca non approda (o approda solo in qualche caso, e in forme che la
discordanza delle fonti rende non del tutto certe) a stabili determinazioni di
concetti e definizioni di virtu; ma che di fatto ha un nucleo ben saldo in
quella stessa concezione della dipendenza della virta dal sapere, la quale ne
costituisce, secondo cio che risulta concordemente dalle fonti, la piu
evidente caratteristica. S. non crede che 'nomo possa fare il bene se non lo
conosce, cio¢ se non ne possiede il criterio, il concetto. E neanche crede
che I'vomo, conosciuto il buono, il giusto, il bello, non cerchi poi di
realizzarlo nella pratica. Non che si contenti della contemplazione teoretica,
e neghi percio la vita attiva; bensi non crede che quet valori possano
scoprirsi alla consapevolezza dell'uvomo senza che questi non vi aderisca e
sia senz'altro spinto a tradurli nella realta della vita. Colui che commette il
male, in realta crede che cio che fa sia il bene, dimostrando quindi di non
conoscerlo: che se veramente lo conoscesse, non potrebbe preferirgli mai
qualcosa di diverso e di inferiore (secondo la celebre discussione
sull'dxpoocia del S. platonico: Profagora, 358 b-d). Questo significa la famosa
frase socratica che "nessuno sbaglia di propria spontanea volonta" (00delg
exv E€apoptiver), la quale non ¢ da intendere come una negazione della
libera volonta dell'uvomo, ma nel senso di un'irresistibile energia attrattiva
posseduta dal bene come suprema realta desiderabile: in quanto tale, esso
non puo quindi essere posposto, se conosciuto, ad alcun altro oggetto della

volonta.

VEDI ANCHE

sofistica Movimento filosofico, e pit ampiamente etico e culturale, affermatosi nella Grecia antica, e
soprattutto in Atene, tra il 5° e il 4° sec. a.C. ® Il nome di codrotc ha, nella grecita piu antica, un
significato simile a quello di coddg «sapiente, esperto». Tra la meta del 5° e la fine del 4° sec. a.C.

... Platone Platone (gr. IThGtwy, lat. Plato). - Filosofo greco (Atene 428 o 427 a. C. - ivi 348 o 347). Era
di famiglia agiata e nobile; la tradizione racconta che gli era stato inizialmente imposto il nome del
nonno, Aristocle, e che quello di [TAGtwv gli fu dato piu tardi con scherzosa allusione al suo esser
mAatOg ... Critone Criténe (gr. Koirwv, lat. Crito -onis). - Amico e scolaro di Socrate; nel dialogo di
Platone a lui intitolato cerca invano di persuadere Socrate alla fuga dal carcere da lui predisposta, e nel
Fedone da le ultime disposizioni e interroga il maestro sulle sue ultime volonta. E incerto se abbia
realmente ... maieutica Termine greco («ostetrician) che nell’ambiente socratico-platonico indico il



magistero di Socrate, il quale, figlio della levatrice Fenarete, si dichiarava egli stesso simile all’ostetrico in
quanto non presumeva di produrre o inculcare agli altri la verita, ma voleva piuttosto aiutare gli altri a
ritrovatrla ...



