
Sòcrate 

Enciclopedia on line 

• Condividi   

•   
•   
•  

Sòcrate (gr. Σωκράτης, lat. Socrátes). - Filosofo (Atene 470 o 469 - ivi 399 a. 
C.). Era figlio di uno scultore, Sofronisco, e di una levatrice, Fenarete. 
Scarse le notizie sulla sua vita familiare, eccezion fatta per la figura della 
moglie Santippe, ricordata spesso come donna bisbetica e petulante. Nel 
decennio tra il 432 e il 422 prese parte come oplite alle battaglie di Potidea, 
di Delio e di Anfipoli, distinguendosi in più di un'occasione. Furono le sole 
volte che S., fedele alla sua città non meno che alle sue leggi, abbandonò 
Atene. Non aspirava alla diretta partecipazione alla vita dello stato: non 
poté tuttavia evitare di far parte del consiglio (la bulè), ed era fra i pritani 
quando, nel 406, gli strateghi vincitori nella battaglia delle Arginuse furono 
accusati di non aver provveduto al salvataggio dei naufraghi e ad adeguate 
onoranze per i caduti. In tale occasione S. dimostrò grande fermezza 
opponendosi al popolo che pretendeva si seguisse una procedura illecita: e 
nulla toglie al significato della sua opposizione il fatto che essa non bastasse 
poi a evitare la condanna di quegli strateghi. Pari energia e dignità S. 
mostrò quando, durante il governo dei Trenta Tiranni, si rifiutò di eseguire 
l'ordine di partecipare alla cattura di un cittadino ateniese, che doveva esser 
condotto a morte; forse avrebbe pagato tale disobbedienza con la morte se 
il regime dei Trenta non fosse presto caduto. Ma ciò che non accadde 
durante l'oligarchia avvenne dopo che fu restaurata la democrazia. S. fu 
accusato da Meleto, Anito e Licone di fronte al popolo ateniese, perché 
"agiva illecitamente, in quanto non credeva agli dei a cui credeva la città e 
introduceva divinità (δαιµόνια) nuove, e inoltre corrompeva la gioventù". 
Pena richiesta era la morte. Del modo in cui S. rispose alle accuse dei tre 
abbiamo un'idea attraverso i discorsi che gli fa pronunciare Platone 



nell'Apologia. La serena, e bonariamente ironica fermezza di S., che si 
giustificò minutamente delle accuse ma non volle piegarsi al costume 
d'invocare la clemenza dei giudici, dovette irritare i cinquecento Ateniesi 
chiamati a decidere: S. fu dichiarato colpevole con soli sessanta voti di 
maggioranza. Invitato, secondo la procedura attica, a opporre alla pena 
chiesta dall'accusatore quella che egli pensava di meritare, rispose che, per 
ciò che aveva fatto alla città, credeva di dover/">dover essere mantenuto a 
spese pubbliche nel pritaneo. Fu condannato a morte con una maggioranza 
di ottanta voti. L'esecuzione della sentenza fu peraltro ritardata, per motivi 
rituali, di circa un mese: S. avrebbe avuto perciò il tempo di accogliere il 
progetto di fuga, che il discepolo e amico Critone gli sottoponeva; ma 
preferì concludere la sua vita con un ultimo gesto di ossequio verso quelle 
leggi, per lui sacre, che era stato accusato di trasgredire. In carcere, secondo 
il celebre quadro che ne offre il Fedone platonico, circondato dagli amici e 
dagli scolari, e dopo aver filosoficamente discusso il problema della morte e 
dell'aldilà, bevve serenamente la cicuta. Il suo ritratto fu ricreato da varî 
scultori che nobilitarono i tratti silenici del soggetto creando una immagine 
fisionomica ben caratterizzata, colma di ethos, come attestano le copie che 
possediamo.La dottrina S. non scrisse nulla; di qui la difficoltà che s'incontra 
nel ricostruire i lineamenti storici della sua figura, la quale ci è nota solo 
attraverso fonti di diversa natura e di diverso spirito 
(i Memorabili di Senofonte, i dialoghi socratici di Platone, alcuni accenni di 
Aristotele). S. è anzitutto un critico, che vuol rendersi conto delle cose e 
perciò discute: il suo ideale è quello dell'ἐξετάζειν, dell'interrogare le 
persone per controllare la loro verità, cioè per vedere se i principî e i criterî 
su cui esse si basano nei loro giudizî e nelle loro azioni siano frutto di 
convinzione ragionata o semplice portato di abitudine. Da questo punto di 
vista, egli è un fiero nemico della tradizione, non accogliendo alcun 
principio che non si giustifichi da sé medesimo ma si richiami comunque a 
un'autorità; e in ciò è il suo nesso col grande movimento sofistico del sec. 
5°, che gli è in parte contemporaneo e di cui quindi, in tali limiti, egli può 
esser considerato partecipe. Per quanto incerta sia infatti la sua dipendenza 
da singole personalità della sofistica, innegabile appare l'affinità di certi 



atteggiamenti teorici o metodici. Queste premesse generiche dell'attività di 
S. spiegano d'altronde l'idea sommaria che di lui si fanno i suoi 
contemporanei, e quindi anche i motivi della tanto discussa condanna. 
Della prima sono testimonianza tipica le Nuvole di Aristofane, rappresentate 
nel 423, unico documento superstite riguardante S. che non sia posteriore 
alla sua morte: qui egli presenta a un tempo i tratti del naturalista in ritardo 
e quelli, discordi rispetto ai primi, di un sofista, nel senso più specifico di 
questa parola. Aristofane, nemico di quelle novità che sente pericolose per i 
valori tradizionali, non si attarda a distinguere, e rivolge i suoi strali contro 
colui che gli sembra il rappresentante più cospicuo di tutto il razionalismo 
del suo secolo. Tale considerazione di S. nella luce di quella cultura, di cui 
egli è sì l'erede ma anche l'acerbo critico, è d'altronde il motivo 
determinante della sua condanna. S. è, in questo senso, il martire di quella 
stessa sofistica, che senza tregua mira a combattere e superare. Alla sua 
condanna possono infatti concorrere anche motivi personali, così come vi 
contribuisce il fraintendimento, voluto o spontaneo, di ciò che egli chiama 
il δαιµόνιον, cioè il "segno divino, arcano", che lo trattiene dalle azioni non 
convenienti: δαιµόνιον che per lui è soltanto il simbolo del richiamo della 
coscienza, mentre i suoi accusatori lo trasformano nelle "nuove divinità". E 
di tal genere è il motivo che forse influisce più immediatamente di ogni 
altro sull'animo dei borghesi di media levatura, chiamati a decidere della 
vita e della morte di S.: il motivo dell'irritazione per l'implacabile e ironico 
suo interrogare, che rivela agli interlocutori la loro ignoranza nello stesso 
momento in cui dimostra l'inconsistenza di quel sapere, che pure si 
presenta come il sacro portato della tradizione. La critica sofistica, che ha la 
sua maggiore espressione nel relativismo protagoreo, è essenzialmente 
negativa: pone in funzione della soggettività empirica, particolare, i valori 
oggettivi e perviene così a dissolverli, sostituendo al criterio della verità 
quello dell'utilità pratica, e al rigore argomentativo la persuasione oratoria. 
S. è invece persuaso di dover giungere alla determinazione obiettiva di quei 
criterî di valore, che appaiono presupposti da ogni giudizio e azione. Che 
cosa è il bello e il buono, che cosa il giusto? Qual è la "virtù" dell'uomo, 
cioè (secondo il significato della greca ἀρετή) la perfetta rispondenza 



dell'azione umana alle sue esigenze intrinseche? A tali scoperte mira 
l'ostinato interrogare di S., il suo continuo τί ἐστιν (quid est?): per questo egli 
interpella le persone più diverse, a cominciare dalle più umili, e studia il 
maggior numero possibile di casi singoli, cercando di risalire da essi 
all'unico concetto e all'unica definizione. Solo in questo senso S. è 
l'inventore del concetto, dell'induzione e della definizione: e non già per il 
fatto che egli, in sede di teoria della logica, determini la nozione di concetto 
e definisca l'induzione e la definizione, se è vero che tale compito non 
viene a rigore assolto neppure dal suo maggiore scolaro, ma soltanto da 
Aristotele. I concetti di cui va in cerca S. sono anzitutto i criterî etici 
dell'azione, le categorie della prassi; e al raggiungimento di questo obiettivo 
è finalizzato il suo continuo domandare per le strade e per le piazze, a 
chiunque con la sua attività faccia presupporre di averne nozione o 
addirittura presuma di conoscerli, e quindi in primo luogo ai sofisti, che 
affermano non solo di possedere la "virtù" ma anche di saperla, dietro 
ricompensa, insegnare agli altri. Il risultato di queste interrogazioni è 
negativo, e S. può constatare che coloro che credono di sapere in realtà 
non sanno di più di lui che non sa: di qui la sua "ironia", bonaria 
simulazione di inferiorità, e la sua interpretazione del responso dell'oracolo 
delfico (interrogato dall'amico Cherefonte), secondo il quale egli è il più 
sapiente di tutti i Greci, solo perché sa di non sapere, mentre gli altri non 
sanno e si illudono di sapere. All'antica sapienza delfica egli del resto si 
richiama in quanto assume a motto della sua ricerca l'esortazione γνῶϑι 
σαυτόν ("conosci te stesso"), che, d'accordo con tutta l'intonazione della 
morale delfica, è un invito all'umile riconoscimento della pochezza umana 
di fronte alla divinità, e che certo anche S. intende nel senso 
dell'avvertimento della propria ignoranza. Questa ironia e questa modestia 
non sono, d'altra parte, esclusivamente negative; S., infatti, è sempre 
animato dalla sincera speranza che gli altri sappiano "che cosa è" il buono e 
il bello, o che ciò, almeno, possa risultare dall'indagine comune. Sotto 
questo aspetto, il metodo di S., figlio della levatrice Fenarete, è quello della 
"maieutica", o "ostetricia" spirituale: egli non sa procreare la verità, ma sa 
aiutare gli altri a metterla alla luce, con l'esercizio dialettico della domanda e 



della risposta. La metafora in questione riflette felicemente il carattere dei 
dialoghi socratici, inconcepibili senza una sincera fede nella possibilità di 
portare alla luce il vero. In questa fede risiede del resto tutta la morale di S., 
la quale può sembrare priva di contenuto quando si constati che la sua 
ricerca non approda (o approda solo in qualche caso, e in forme che la 
discordanza delle fonti rende non del tutto certe) a stabili determinazioni di 
concetti e definizioni di virtù; ma che di fatto ha un nucleo ben saldo in 
quella stessa concezione della dipendenza della virtù dal sapere, la quale ne 
costituisce, secondo ciò che risulta concordemente dalle fonti, la più 
evidente caratteristica. S. non crede che l'uomo possa fare il bene se non lo 
conosce, cioè se non ne possiede il criterio, il concetto. E neanche crede 
che l'uomo, conosciuto il buono, il giusto, il bello, non cerchi poi di 
realizzarlo nella pratica. Non che si contenti della contemplazione teoretica, 
e neghi perciò la vita attiva; bensì non crede che quei valori possano 
scoprirsi alla consapevolezza dell'uomo senza che questi non vi aderisca e 
sia senz'altro spinto a tradurli nella realtà della vita. Colui che commette il 
male, in realtà crede che ciò che fa sia il bene, dimostrando quindi di non 
conoscerlo: che se veramente lo conoscesse, non potrebbe preferirgli mai 
qualcosa di diverso e di inferiore (secondo la celebre discussione 
sull'ἀκρασία del S. platonico: Protagora, 358 b-d). Questo significa la famosa 
frase socratica che "nessuno sbaglia di propria spontanea volontà" (οὐδεὶς 
ἑκὼν ἐξαµαρτάνει), la quale non è da intendere come una negazione della 
libera volontà dell'uomo, ma nel senso di un'irresistibile energia attrattiva 
posseduta dal bene come suprema realtà desiderabile: in quanto tale, esso 
non può quindi essere posposto, se conosciuto, ad alcun altro oggetto della 
volontà. 

VEDI ANCHE 
sofistica Movimento filosofico, e più ampiamente etico e culturale, affermatosi nella Grecia antica, e 
soprattutto in Atene, tra il 5° e il 4° sec. a.C. ● Il nome di σοϕιστής ha, nella grecità più antica, un 
significato simile a quello di σοϕός «sapiente, esperto». Tra la metà del 5° e la fine del 4° sec. a.C. 
... Platóne Platóne (gr. Πλάτων, lat. Plato). - Filosofo greco (Atene 428 o 427 a. C. - ivi 348 o 347). Era 
di famiglia agiata e nobile; la tradizione racconta che gli era stato inizialmente imposto il nome del 
nonno, Aristocle, e che quello di Πλάτων gli fu dato più tardi con scherzosa allusione al suo esser 
πλατύς ... Critóne Critóne (gr. Κρίτων, lat. Crito -onis). - Amico e scolaro di Socrate; nel dialogo di 
Platone a lui intitolato cerca invano di persuadere Socrate alla fuga dal carcere da lui predisposta, e nel 
Fedone dà le ultime disposizioni e interroga il maestro sulle sue ultime volontà. È incerto se abbia 
realmente ... maieutica Termine greco («ostetricia») che nell’ambiente socratico-platonico indicò il 



magistero di Socrate, il quale, figlio della levatrice Fenarete, si dichiarava egli stesso simile all’ostetrico in 
quanto non presumeva di produrre o inculcare agli altri la verità, ma voleva piuttosto aiutare gli altri a 
ritrovarla ... 

 


