
 1 

Storia del diritto medievale e moderno 

2012/2013 

parte I- Il medioevo 

prof.ssa Chiara Valsecchi 

 

Il passaggio dall’età tardo-antica al medioevo. Cenni .................................................................. 3 

Il Corpus Iuris Civilis: composizione e struttura; suo impatto in Occidente ............................... 6 

Cristianesimo, Chiesa e diritto...................................................................................................... 7 

Chiesa e Impero ........................................................................................................................ 9 

Il monachesimo benedettino e irlandese (i penitenziali) ........................................................ 10 

La ‘rottura’ delle invasioni barbariche ....................................................................................... 11 

Visigoti ................................................................................................................................... 12 

Franchi .................................................................................................................................... 13 

Longobardi.............................................................................................................................. 13 

L’impero carolingio e il sistema feudale .................................................................................... 15 

Il feudo .................................................................................................................................... 16 

La svolta dell’anno Mille ............................................................................................................ 17 

Lo studio del diritto: le scuole ecclesiastiche e quelle di arti liberali. ........................................ 20 

Lo studio autonomo del diritto: .................................................................................................. 22 

a) scuole prebolognesi. Pavia e l’Expositio ad librum papiensem b) Pepo c) Irnerio ................ 22 

a) La scuola di Pavia e l’Expositio ad librum papiensem....................................................... 22 

b) la misteriosa figura di Pepo ................................................................................................ 23 

c).Irnerio e la fondazione della scuola di Bologna ................................................................. 23 

La scuola dei glossatori .............................................................................................................. 27 

1. L’insegnamento e la nascita dell’università ....................................................................... 27 

2. La cultura e la pratica giuridica: notai, giudici ed avvocati................................................ 32 

3. Ideali e visione del mondo dei glossatori ........................................................................... 33 

4. Il metodo di studio dei glossatori ....................................................................................... 35 

Il sistema delle fonti nel medioevo ............................................................................................. 41 

1. Il diritto feudale .................................................................................................................. 41 

2. Il diritto canonico................................................................................................................ 44 

I diritti degli ordinamenti particolari .......................................................................................... 48 

1).  I Regni territoriali ............................................................................................................. 48 

2) I Comuni ............................................................................................................................. 51 

I glossatori e il pluralismo delle fonti: la teoria della permissio ................................................ 55 

I primi segnali di novità nelle scuole giuridiche ‘minori’: la scuola di Orleans ........................ 58 

I postaccursiani ........................................................................................................................... 59 

Il Commento ............................................................................................................................... 62 



 2 

Gli sviluppi successivi della dottrina in merito alla Potestas condendi statuta ......................... 65 

Il bartolismo ................................................................................................................................ 67 

I Consilia pro veritate e la giurisprudenza consulente ............................................................... 68 

La communis opinio.................................................................................................................... 70 

L’Umanesimo giuridico .............................................................................................................. 71 

La diffusione del diritto comune in Europa ................................................................................ 77 

Cenni sulla Common Law ........................................................................................................... 86 

APPENDICE : TESTI ................................................................................................................ 91 

1.La Glossa magna di Accursio .................................................................................................. 91 

2.Gli  altri strumenti di lavoro dei glossatori .............................................................................. 95 

Brocarda.............................................................................................................................. 95 

Quaestiones ......................................................................................................................... 95 

Summa ................................................................................................................................ 96 

3.Il Commento ............................................................................................................................ 97 

4 Le dottrine sulla potestà normativa dei Comuni cittadini commentando la lex Omnes populi

 .............................................................................................................................................................. 99 

D 1. 1. 9   l. Omnes populi .................................................................................................. 99 

Bartolo da Sassoferrato: iurisdictio .................................................................................... 99 

Baldo degli Ubaldi: regimen............................................................................................. 100 

5.i consilia: evoluzione nel tempo ............................................................................................ 100 

a) Oldrado da Ponte  circa 1330 ....................................................................................... 100 

b. Giasone del Maino, Consilia sive responsa, Lugduni 1544 ......................................... 101 

c.Jacopo Menochio, Consiliorum sive Responsorum liber XI, Venetiis 1609 ................. 103 

 

 



 3 

Il passaggio dall’età tardo-antica al medioevo. Cenni 

 

Le istituzioni pubbliche dell’Impero romano degli ultimi secoli sono per molti 

aspetti nuove rispetto a quelle precedenti; in particolare in seguito alle grandi riforme di 

Diocleziano (284-305) e di Costantino (306-337).  

È Diocleziano a ideare il sistema della tetrarchia che regolava la successione al 

trono per evitare i cruenti scontri avvenuti spesso alla morte dell’Imperatore: l’impero 

viene diviso in due parti, Impero d’Oriente e d’Occidente e a capo delle due parti sono 

posti due Augusti, affiancati per cooptazione da due Cesari, destinati a prendere il posto 

del rispettivo Augusto, in caso di sua morte. Tale sistema funzionò in maniera irregolare 

e intermittente, con l’effetto di condurre a una progressiva separazione politica e 

amministrativa fra Oriente e Occidente, separazione che divenne irreversibile alla fine del 

IV secolo, dopo la morte di Teodosio I nel 395. 

Un altro punto importante fu la separazione del comando militare 

dall’amministrazione civile, sia al centro sia nelle province, superando il tradizionale 

principio dell’indivisibilità dell’imperium, per evitare che l’esercito controllasse di fatto 

lo Stato, come era accaduto di frequente nel III secolo. Entrambe le gerarchie facevano 

capo all’imperatore, ma seguivano verso il basso scale distinte e non comunicanti. Una 

terza gerarchia ulteriormente separata gestiva il sistema fiscale. 

In particolare era complessa la struttura dell’amministrazione civile, costruita su 

ben cinque livelli: vi erano 114 province, metà in Oriente e metà in Occidente, rette da 

Governatori di nomina imperiale.  

All’interno delle province, le città erano poi governate da oligarchie locali, alle 

quali però, gradualmente, si sostituiscono funzionari di nomina imperiale. 

Le province erano state poi  raggruppate da Diocleziano in 12 diocesi, metà in 

Occidente e metà in Oriente, rette da Vicarii, superiori di grado e giudici d’appello 

rispetto ai governatori. Dalla fine del IV secolo, le diocesi a loro volta formavano 4 

prefetture (Italia e Gallia in Occidente, Costantinopoli e Illirico in Oriente), rette da 

prefetti del Pretorio, superiori di grado rispetto ai vicari. 

Era sempre possibile ricorrere direttamente dai governatori ai prefetti, saltando i 

vicari, ovvero dai vicari alla corte imperiale, saltando i prefetti. Ciò per evitare la 

concentrazione dei poteri nelle mani dei vicari e soprattutto dei prefetti. 

Al vertice, gli imperatori erano affiancati da un comitatus, composto da alti 

funzionari e da impiegati minori, e dal consistorium, un consiglio dotato di molteplici 

funzioni (tra cui la competenza di ultimo grado sulle controversie provenienti da tutto 

l’impero), composto dal Questore del Sacro Palazzo (responsabile delle costituzioni 

imperiale e delle questioni legali), dal Maestro degli Uffici (capo della cancelleria 

dell’impero), dal Prefetto di Costantinopoli e dai due funzionari finanziari più elevati e 

pochi altri.  

 

 

 

 
 



 4 

 
 

 

 

 

Dal punto di vista delle fonti del diritto, occorre tenere presente che, dall’inizio del 

III secolo, si assiste al silenzio della giurisprudenza che, attraverso i responsa e gli scritti 

dei grandi giuristi, era stata la fonte capitale del diritto romano. Fu invece la legislazione 

imperiale ad assumere il ruolo dominante nell’evoluzione del diritto, specie a partire da 

Diocleziano. 

Ci sono giunte migliaia di costituzioni imperiali, spesso in forma abbreviata e 

parziale, attraverso due grandi compilazioni: il Codex theodosianus (codice teodosiano) 

del 438 d. C. è il primo vasto insieme di costituzioni, ripartite ordinatamente in libri e 

titoli, e ordinate cronologicamente all’interno di ciascun titolo, comprensive di tutto 

l’ordinamento giuridico. Sarà poi sostituito dal Codex giustinianeo del 534. Giustiniano 

infatti, come vedremo, abrogò il codice teodosiano, ma l’influenza di quest’ultimo si 

mantenne a lungo in Occidente. 

All’articolata tipologia normativa dell’alto impero si sostituisce una semplice 

distinzione tra due categorie fondamentali di costituzioni: 

1. le leges generales o edicta: leggi di validità generale, dirette circolarmente a tutti 

gli abitanti delle province (Ad provinciales) o a tutto il popolo (Ad populum), elaborate 

dall’ufficio centrale della cancelleria imperiale (scrinium ab epistulis) sotto il controllo 

del Questore del sacro palazzo. 

2. i rescripta, elaborati da un apposito ufficio (lo scrinium a libellis) e consistenti in 

pronunce relative a casi concreti, prospettati sia da funzionari incerti sulla decisione da 

prendere (procedimento per relationem) sia da privati che si rivolgevano con suppliche 

(preces) direttamente alla sede imperiale. Proprio per il loro carattere particolare, i 

rescritti potevano contenere disposizioni e soluzioni giuridiche anche diverse e 

contrastanti rispetto a quanto stabilito con leggi generali, alle quali facevano così 

eccezioni o deroghe.  

imperatore 

2 augusti e 2 cesari 

                 

ORIENTE 
 2 prefetture 

 Illirico  
Costantinopoli 

 

prefetto 

 6 diocesi 
vicario 

77 province 

governatore 

OCCIDENTE  
  2 prefetture 

Italia 
Gallia 

prefetto 

6 diocesi 
vicario 

77 province 

governatore 

comitatus 
alti funzionari e impiegati 

consistorium 
questore s.p., maestro degli  
uffici, prefetto Costantinopoli  
funzionari finanziari 



 5 

Da un certo momento però si comincia ad applicare i rescritti anche ad altri casi 

analoghi e sfuma nella percezione degli stessi operatori del diritto la differenza tra i  due 

tipi di norme. 

Il codice teodosiano infatti raccoglie gli edicta (e solo questi) da Costantino a 

Teodosio II (312-438), mentre i più importanti del periodo successivo sono nel codice di 

Giustiniano. In esso ci sono però anche costituzioni del periodo precedente a Costantino, 

che appartengono alla categoria dei rescritti, anche se in un secondo tempo hanno assunto 

portata generale.  

Il moltiplicarsi dei rescritti non di rado in conflitto con leggi generali, provocò 

molti problemi, specialmente nel momento in cui si affermò la tendenza ad applicare il 

rescritto al di fuori del caso specifico per il quale era stato emanato. Per questo 

Costantino sancì la nullità dei rescritti contra ius, cioè appunto contrastanti con norme 

preesistenti; in Occidente, nel 426 intervenne Valentianiano III vietando ai giudici di 

estendere surrettiziamente la portata dei rescritti. 

Da tutta questa amplissima produzione legislativa emergono varie tendenze: 

* vi era la necessità di risolvere questioni che sorgevano nell’applicazione del 

diritto romano ai provinciali (nel 212 la constitutio antoniniana di Caracalla aveva 

esteso a tutto l’impero la cittadinanza romana); 

* vi era l’esigenza di adattare la disciplina degli istituti alle consuetudini, ai nuovi 

valori religiosi, alle esigenze della burocrazia; 

* vi era la necessità di semplificare. 

Nel complesso la produzione legislativa postclassica si caratterizza per il linguaggio 

raffinato e preciso in cui trapela spesso l’educazione retorica, oltre che giuridica, dei 

funzionari degli uffici imperiali che redigono i testi normativi. 

Dopo la morte di Teodosio I, nel 395, l’impero è definitivamente diviso in due 

parti, anche sotto il profilo della legislazione: due erano le cancellerie e diverse erano le 

esigenze e le soluzioni legislative. 

Nonostante il distacco ormai incolmabile, le codificazioni tardo-antiche, tutte di 

origine orientale, vennero estese anche all’Occidente, come s’è detto per il codice 

teodosiano. Elaborato a Costantinopoli, fu infatti esteso subito anche alla parte 

occidentale da Valentiniano III, genero di Teodosio, “per affezione filiale”. 

Quasi nulla invece passò da Occidente in Oriente. È significativo, ad esempio, che il 

codice giustinianeo non abbia accolto alcun testo occidentale posteriore al 432, mentre 

include con larghezza la legislazione degli imperatori d’Oriente dell’ultimo secolo.  

In quest’epoca il divario culturale tra le due parti dell’impero diventa in effetti 

sempre più profondo. In Occidente sopravvive a Roma una scuola di diritto ed un’altra 

esisteva in Gallia (ad Autun), ma il loro livello culturale, comparato con quello delle età 

precedenti e con quello dei centri orientali è molto modesto.  

Modeste sono le opere redatte in occidente, per lo più epitomi (riassunti) di testi 

classici e opere esegetiche, preziose però per noi per comprendere il diritto vivo nel IV e 

V secolo. Queste fonti (e i pochi documenti superstiti di questo periodo circa i contratti e 

i processi) attestano il fenomeno della cosiddetta volgarizzazione del diritto, cioè delle 

alterazioni subite da molti istituti per effetto di una prassi fattasi più semplice, in un 
contesto sociale e istituzionale ben diverso dai secoli precedenti. 

La sopravvivenza del diritto romano nei primi secoli del medioevo è legata appunto 

alla prassi del diritto volgare. Tra l’altro, nonostante la crisi della scienza giuridica 

dell’occidente, molti uomini di rilievo di questa età provenivano dalle professioni legali o 

dall’altra burocrazia. 

In Oriente la cultura e la tecnica del diritto si mantennero invece elevati. Ne sono 

prova la costante e qualificata produzione legislativa e la riforma attuata nelle professioni 

legali. Dal IV secolo per l’esercizio dell’avvocatura era richiesta una specifica 

preparazione giuridica che si conseguiva nelle scuole di Berito (oggi Beirut) e di 

Costantinopoli (l’attuale Istambul), con un corso di studi dalla durata quinquennale. È 



 6 

proprio dalle scuole di Berito e di Costantinopoli che provengono alcuni tra gli autori 

delle codificazioni di Teodosio e di Giustiniano. 

 

Il Corpus Iuris Civilis: composizione e struttura; suo impatto in Occidente 

  

Giustiniano diviene imperatore d’Oriente nel 527 d.C.. Immediatamente dopo 

l'ascesa al trono, inaugurò una politica volta al consolidamento dei territori imperiali, 

fuori e dentro i confini, conducendo numerose campagne militari e occupandosi persino 

di questioni delicatissime in ambito religioso (tenta in particolare di intervenire nella 

controversia che dilaniava il cristianesimo a causa dell’eresia cosiddetta  “monofisita”). 

L’aspetto per noi più importante del suo regno è però la sua attività normativa. 

Giustiniano si propose di creare un sistema legislativo uniforme per tutto l’impero e 

incaricò una commissione, presieduta dal giurista Triboniano, di raccogliere e 

organizzare il diritto romano.  

Il lavoro di compilazione e ricerca di tutte le leggi durò oltre un decennio e diede 

luogo a 4 importantissime compilazioni:  

1) dapprima uscì il Codice (Novus Iustinianus Codex), in una prima versione 

nel 529 e in una riedizione aggiornata (Codex repetitae praelectionis), nel 

534, che come abbiamo visto raccoglie costituzioni imperiali, di entrambe 

le tipologie (editti e rescritti) ormai però tra loro indistinguibili. 

2) Preparato con un lavoro di tre anni, nel 533 entra in vigore il Digesto 

(Digesta seu Pandectae), opera monumentale con la quale la commissione 

diretta da Triboniano raccoglie in 50 libri divisi in titoli in base alla 

materia trattata il contenuto delle grandi opere della giurisprudenza 

romana. Le opere dei grandi maestri del diritto sono smembrate in tanti 

frammenti, a loro volta modificati ed ‘aggiornati’, e soprattutto 

‘trasformati’ da testi dottrinali in norme di legge, vigenti per la 

promulgazione ufficiale fattane dall’imperatore. 

3) le Istituzioni (Institutiones Iustiniani sive Elementa) sono poi un vero e 

proprio manuale di diritto a disposizione degli studenti delle scuole.  

Un secondo periodo dell’attività legislativa di Giustiniano (dal 535 al 541-42 circa), 

è caratterizzato da un'intensa legislazione "corrente", attuata per mezzo di Novellae 

constitutiones, che continuamente la cancelleria imperiale promulga per le più diverse 

questioni. 

Vi è infine un terzo periodo, dal 543 al 565 (anno della morte di Giustiniano), in 

cui, anche per la minore, o diversa, qualità dei collaboratori, l'attività legislativa (sempre 

per mezzo di Novellae) si fa sempre più scarsa e scadente.  

Le novelle vennero a questo punto raccolte in una compilazione ufficiale chiamata 

Authenticum, in numero di 134. 

Il Corpus Iuris Civilis, dunque, era formato da tali opere. Un aspetto importante 

distingue però il primo periodo dai seguenti. Codice, Digesto ed Istituzioni furono, infatti, 

scritte in latino, lingua ufficiale dell'Impero ma scarsamente conosciuto dai cittadini delle 

provincie orientali (anche se lo stesso Giustiniano era di lingua, cultura e mentalità latine 
e parlava con difficoltà il greco). Il latino infatti era sostanzialmente la lingua 

dell'Amministrazione, della Giustizia e dell'Esercito, mentre la lingua d'uso nella parte 

orientale dell'Impero era il greco (e, in minor misura, il copto, l 'aramaico e l'armeno 

rispettivamente in Egitto, Siria ed alcune regioni dell'Asia Minore). Se il dominio romano 

(repubblicano prima ed imperiale dopo) era riuscito ad imporre con successo il proprio 

Diritto e le proprie Istituzioni Politiche e Militari, il sostrato culturale delle provincie 

orientali dell'Impero continuò ad essere improntato in larga misura a forme e moduli di 

tipo tardo-ellenistico. Per ovviare a ciò, le opere successive (dalle Novellae in poi) 

vennero redatte pragmaticamente in greco, lingua più utilizzata dal popolo e dalla pratica 

amministrativa quotidiana, anche sempre e comunque col nome, il simbolo ed il faro 

culturale della Romanità. 

http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Novus_Iustinianus_Codex&action=edit
http://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Codex_repetitae_praelectionis&action=edit


 7 

Benchè fosse stato redatto solo per la parte orientale dell’impero, la vigenza del 

corpus iuris civilis venne ufficialmente estesa anche all’Italia (non a tutto il territorio 

dell’ex impero d’occidente) quando, a conclusione della lunga guerra cosiddetta greco-

gotica, con cui Giustiniano pareva essere riuscito, sconfiggendo il re barbaro Teodorico, 

a riconquistare il territorio del cosiddetto Esarcato a Ravenna e dell’Italia tutta. 

Formalmente, la richiesta di dare anche alla penisola italiana la sua splendida 

legislazione venne fatta a Giustiniano da papa Vigilio I nel 554, ed ecco perché l’atto 

ufficiale con cui Digesto, Codice e Istituzioni venivano dichiarati vigenti in Italia, 

promulgato appunto nel 554 è noto come Pragmatica sanctio pro petitione Vigilii. 

In realtà, se è probabile che con essa una copia ufficiale del testo venisse 

trasmessa almeno alla curia romana, non fu possibile una reale divulgazione e men che 

meno applicazione del testo legislativo nei territori occidentali. Non ve ne fu neppure il 

tempo dato che pochissimi anni dopo, già nel 568, l’arrivo dei Longobardi che dal 

Friuli invadevano l’Italia sotto la guida di re Alboino, spezzò definitivamente ogni 

legame con l’impero e segnò una definitiva cesura storica. 

Del Corpus Iuris si perse quasi ogni conoscenza in occidente: poche norme del 

Codice e delle Novelle vennero ancora qua e là menzionate, e circolava ancora qualche 

manoscritto contenente non il testo completo e originale, ma il riassunto di queste 

raccolte. 

Del Digesto invece si perse per secoli ogni minima traccia. 

 

Cristianesimo, Chiesa e diritto 

Il cristianesimo, fin dal suo sorgere, pone il problema del suo rapporto con le 

istituzioni pubbliche. L’autonomia dei cristiani rispetto al potere nasceva dalla 

convinzione che la salvezza spirituale di ogni uomo nascesse dalla sua fede in Cristo, 

rifiutando ad ogni altra autorità un culto che si doveva solo a Dio. In questo senso il 

cristianesimo fu visto come un pericolo ed era combattuto dagli imperatori dei primi 

secoli. La nuova religione comunque si espandeva, nonostante le persecuzioni, e 

nascevano comunità praticanti al loro interno i precetti evangelici della carità e della 

condivisione dei beni, comunità divenute numerose fin dal I secolo. 

In un primo tempo, all’interno della comunità cristiana, si attuarono divisioni 

informali che vedevano emergere compiti diversi di tipo religioso o assistenziale e le 

decisioni principali si assumevano collegialmente. 

Il principio della successione apostolica, espresso per la prima volta alla fine del I 

secolo (in una epistola di Clemente romano), conferiva unità spirituale alla Chiesa, 

mettendola in grado di resistere alle persecuzioni religiose ed agli influssi devianti 

esercitati da certe culture. 

A partire dall’età tardo-antica, poi, la Chiesa cominciò ad esercitare influenza anche 

sul terreno delle istituzioni secolari e dell’ordinamento giuridico. 

Anche la scelta dei testi antichi, giunti a noi per il tramite di sconosciuti scrittori 

medievali, fu operata in massima parte da chierici e da monaci nelle comunità cristiane e 

i compiti e i ruoli dei ministri di culto assunsero identità specifica a partire dal II secolo. 

Il vescovo venne considerato il titolare del mandato ecclesiastico nella Chiesa 
locale e, in gerarchia discendente, vi erano presbiteri, diaconi e, in seguito, ordini minori. 

La sede vescovile era la città, mentre nei centri minori e nelle campagne i fedeli 

venivano assistiti da curatori di anime. 

La crisi gravissima dei poteri pubblici e la grande autorità morale di cui godeva il 

vescovo, lo portarono sempre più spesso ad esercitare funzioni civili e pubbliche accanto 

ai suoi compiti pastorali. Il vescovo era di regola scelto dal clero della Chiesa locale, con 

la partecipazione del popolo che per lo più si limitava alla sua conferma (a volte, peraltro, 

lo sceglieva direttamente, come nel celebre caso di Ambrogio che, addirittura neppure 

battezzato, venne designato dai fedeli mentre, in qualità di governatore provinciale, stava 

assicurando lo svolgimento ordinato dell’elezione del vescovo). 



 8 

Si era poi affermata la consuetudine (in Oriente e in Africa già nel II e nel III 

secolo, nel IV  ovunque) di convocare Concili (che riunivano i vescovi di una o più 

province ecclesiastiche) per la decisione di questioni dottrinali e disciplinari. 

Concili generali vennero convocati anche da imperatori che tentarono di 

influenzarne gli esiti. Il primo, e uno dei più importanti, fu convocato nel 325 a Nicea da 

Costantino. Vi furono affermati alcuni principi teologici fondamentali, gettando le basi 

del credo cattolico, ad esempio definendo il Figlio “della stessa sostanza del Padre”, 

contro le tesi del vescovo Ario, che si era diffusa sia in Occidente che in Oriente, e che da 

quel momento venne definita eretica. 

Le decisioni conciliari diventavano poi punti fermi per la Chiesa, nella persuasione 

che i vescovi riuniti in concilio fossero assistiti dallo Spirito Santo. I testi dei canoni di 

Nicea e degli altri concili d’Oriente (scritti in greco) vennero tradotti e diffusi in 

Occidente: si formava così un primo deposito di regole dottrinali e disciplinari su 

sacramento, clero, patrimonio ecclesiastico, penitenza, liturgia, scomunica etc. 

Questo complesso di norme, di diversa portata ed autorità, si qualifica come diritto 

della Chiesa, in quanto composto di norme scritte e consuetudini dotate di sanzione (la 

scomunica era la più grave). 

Con la formazione delle province ecclesiastiche presiedute da un Metropolita, 

l’ordinamento della Chiesa assume abbastanza presto una struttura gerarchica: nelle 

deliberazioni conciliari e all’interno di ogni diocesi erano uguali il ruolo e la dignità di 

ogni vescovo, ma era diverso il loro grado, corrispondente all’importanza della sede e 

all’autorità della Chiesa locale.  

In particolare venne gradualmente ad assumere un ruolo particolare il vescovo di 

Roma. 

Nell’affermazione del primato papale furono momenti significativi, tra il IV e il V 

secolo: ad esempio Innocenzo I (402-417), ricorrendo allo strumento delle decretali, cioè 

lettere con valore normativo, indirizzate per lo più ad altri vescovi per risolvere questioni 

difficili o particolarmente delicate, affermò la preminenza della consuetudine romana in 

materia liturgica; rivendicò il ruolo del vescovo di Roma nelle cause maggiori e in 

appello; intervenne in questioni della Chiesa africana e d’Oriente etc. 

Decisivo fu poi papa Leone magno  (440-461). Egli affermò che il compito 

universale del vescovo di Roma discende dal fatto che il ruolo affidato da Gesù Cristo a 

Pietro (distinto da quello degli altri apostoli) si trasmette a ciascuno dei successori di 

Pietro. Questa tesi ottenne in occidente un vasto riconoscimento, anche per l’autorità di 

cui Leone godeva dopo essere riuscito a fermare Attila e aver contrastato i Vandali che, 

guidati dal sanguinario Genserico avevano devastato e saccheggiato Roma per ben 14 

giorni nel 455. In Oriente però, va ricordato il Concilio di Calcedonia che, proprio negli 

stessi anni, equiparava a quello di Roma il vescovo di Costantinopoli, attribuendogli gli 

stessi privilegi.  

Oriente ed Occidente rimasero da allora su posizioni distanti: mentre in Oriente il 

diritto della Chiesa si sviluppò essenzialmente sulla base delle deliberazioni conciliari, in 

Occidente le raccolte delle norme canoniche accolsero in misura crescente, accanto ai 

Concili, le decretali dei Pontefici.  
Il diritto canonico accolse anche principi e termini del diritto romano (per esempio 

gli stessi termini come ‘diocesi’ vennero tratti dal linguaggio amministrativo 

dell’impero).  

D’altro canto le idee e la tecnica della cultura cristiana hanno a loro volta esercitato 

un’influenza profonda nel mondo del diritto.  

In particolare si farà strada il principio, estraneo alla tradizione giuridica greca e 

romana, per il quale il giudice deve applicare la legge scritta e la legge è contenuta in un 

solo libro, esente da contraddizioni. Se queste sembrano esserci, spetta al sapiente 

dimostrare che sono apparenti. La fondamentale rilevanza del testo scritto, derivata dalla 

tradizione ebraica antica (che riconduceva l’individuazione delle regole di condotta al 

libro della Legge), entra nella tradizione patristica (che doveva tra l’altro coordinare 



 9 

l’Antico e il Nuovo Testamento, non sempre pienamente coincidenti) e diventa poi 

elemento fondamentale della tradizione giuridica europea. 

 

Chiesa e Impero 

 

Questi mutamenti vengono facilitati da una graduale evoluzione dei rapporti tra 

Chiesa ed impero, favorita in Occidente dal riconoscimento avvenuto all’inizio del IV 

secolo per opera di Galerio, di Licinio e soprattutto di Costantino. Ciò ebbe grande effetto 

anche sulla legislazione imperiale. Importanti diritti e privilegi vennero infatti attribuiti 

alla Chiesa. Ad esempio: 

a) il clero fu dichiarato esente da prestazioni civiche e fiscali imposta agli 

altri sudditi 

b) ai vescovi furono riconosciute funzioni giudiziarie nell’ambito del 

processo civile 

c) ai vescovi fu assicurata la giurisdizione esclusiva in materia 

ecclesiastica. 

Si tratta di privilegi che riguardavano solo la religione cristiana: già Costantino 

aveva stabilito che i privilegi non dovevano valere nei confronti di eretici e scismatici. 

Costanzo II (356) e Teodosio I (391) colpirono con pene anche gravi il culto pagano. Nel 

380 infatti Teodosio emanò un editto con cui la religione cattolica (cioè la professione di 

fede trinitaria dei vescovi di Roma e di Alessandria) era la sola religione ufficialmente 

riconosciuta dall’Impero (quindi la Chiesa divenne, da perseguitata, dapprima tollerata, 

poi riconosciuta, poi privilegiata e infine dichiarata esclusiva). 

Tutto ciò favorì la penetrazione del cristianesimo nelle diverse parti dell’Impero e 

provocò, specie in Oriente, un intreccio tra Stato e Chiesa. In particolare, a 

Costantinopoli, si affermò una vera e propria forma di cesaropapismo, cioè di ingerenza 

e controllo dell’autorità imperiale e statale sulla materia religiosa e sulla gerarchia 

ecclesiastica, con conseguenze storiche di lunga durata. 

In Occidente, in verità, i pericoli di una subordinazione allo Stato furono avvertiti 

precocemente: a metà del IV secolo, il Vescovo Osio di Cordova scrive a Costanzo di 

non intromettersi in questioni ecclesiastiche e soprattutto Ambrogio, vescovo di Milano, 

nel 390, esclude dalla comunione l’imperatore Teodosio che aveva ordinato una 

rappresaglia nei confronti degli abitanti di Tessalonica ove un funzionario imperiale era 

stato ucciso. Solo dopo aver pubblicamente riconosciuto il suo errore e aver chiesto 

perdono, l’imperatore venne riammesso in Chiesa. 

La fisionomia caratteristica che andava assumendo in Occidente il rapporto tra 

Stato e Chiesa venne enunciato in un principio un secolo dopo: papa Gelasio I, in una 

lettera indirizzata nel 494 all’imperatore Anastasio ed in un trattato di poco successivo, 

definì impero e papato dignitates distinctae, rispettivamente intese alla tutela dell’ordine 

temporale e al conseguimento della vita eterna.  

I due poteri, entrambi voluti da Dio, erano reciprocamente indipendenti, nel senso 

che ciascuno doveva agire, nella sua sfera, senza interferenze da parte dell’altro; nel 

‘secolo’ è il sacerdote a seguire le leggi dell’imperatore, ma nelle cose della religione è 
l’imperatore a dover obbedire al sacerdote; più tardi il principio verrà usato anche per 

sottolineare l’importanza che i due poteri si armonizzino e si tengano uniti, proprio come 

l’unione di corpo e anima è condizione necessaria alla vita.  

L’idea che l’ordine civile e quello religioso costituissero due gerarchie distinte, pur 

ispirate a valori coincidenti (idea che trovava un aggancio importante nel Nuovo 

Testamento nel “rendete a Cesare quel che è di Cesare e a Dio quel che è di Dio”) 

caratterizza la tradizione giuridica europea rispetto a quella di altre civiltà (quali 

l’ebraica, l’islamica, la cinese) ove tale distinzione non esisteva. 

Il legame tra le due istituzioni è comunque molto stretto.  

Non è un caso perciò, in questo quadro, che i pontefici usassero sovente per 

risolvere anche le questioni interne alla chiesa il diritto romano. Proprio ad un altro papa, 



 10 

Gregorio magno, vissuto un secolo dopo Gelasio, (Gregorio è papa dal 590 al 614) si 

deve così l’ultima traccia del Digesto prima che questo testo scomparisse dalla vita 

giuridica dell’occidente per più di quattro secoli. In un’istruzione data al suo incaricato 

mandato in Iberia nel 603 a dirimere una controversia papa Gregorio indica tra le norme 

da usare per risolvere il caso appunto alcuni passi del codice e uno del digesto, citato e 

trascritto con precisione a riprova del fatto che la curia romana probabilmente ne 

custodiva una copia integrale. Da questo momento il Digesto, come detto, scompare. 

A sua volta, specie dal IV secolo in poi, la legislazione imperiale recepì comunque 

principi ed istituti nuovi, in parte derivati dalla tradizione greco-ellenistica e in parte 

ispirati ai valori del cristianesimo. Alcuni storici hanno definito ‘diritto romano cristiano’ 

il filone legislativo postclassico ispirato a principi di umanità; altri ritengono invece che 

molte disposizioni di carattere umanitario possano derivare da apporti culturali di altro 

segno, ad esempio di origine stoica.  

Si tratta comunque di novità importanti come una attenuazione del regime aspro 

della patria potestas, cioè degli amplissimi poteri che il diritto romano attribuiva al padre 

di famiglia, limitando ad esempio il diritto, in precedenza estesissimo, di vendita ed 

esposizione dei figli, punendo gli abusi del padre e tutelando la successione restringendo 

a casi estremi la diseredazione. Sono tutelati anche gli schiavi vietando di dividere le 

famiglie, vendendo uno dei coniugi, favorendo l’acquisto da parte degli schiavi stessi 

della loro libertà, sia per concessione del padrone sia riscattandola con i propri guadagni 

(varie forme nuove vennero introdotte per le ‘manomissioni’ e le ‘affrancazioni’). Nel 

matrimonio si limitano le cause di scioglimento unilaterale (anche se non si arrivò mai, 

nonostante le insistenze della Chiesa, a negare l’idea romana che il matrimonio nasce con 

il consenso e viene meno al venir meno del consenso stesso). Si migliora anche la 

condizione della donna, meglio tutelata nella successione e negli altri suoi diritti 

economici. 

Anche l’amministrazione della giustizia subisce importanti trasformazioni, con 

ampliamento dei poteri del giudice. Il processo civile si trasforma gradualmente in un 

complesso di atti scritti in cui le prove non sono più lasciate alla libera valutazione del 

giudice; si stabilisce invece una graduazione di attendibilità della testimonianza in base 

alla regola sul numero dei testi, in base alla condizione personale del teste etc. In 

particolare, da una tradizione di origine ebraica, Costantino afferma il principio per cui 

una testimonianza di un solo teste è invalida ai fini della prova. 

 

Il monachesimo benedettino e irlandese (i penitenziali) 

 

In questi secoli storia religiosa e civile, come si è accennato, sono talmente legate 

che è impossibile prescindere dalle istituzioni ed influenze della Chiesa. 

Grande importanza in questo senso ha anche il fenomeno monastico, un pilastro 

della civiltà medievale. Nato in Egitto nel III secolo, si diffuse assai presto in Occidente.  

Una delle prime e più importanti comunità fu fondata a Cassino da S. Benedetto da 

Norcia nel 529. Intorno a lui nacque un vasto gruppo cui lo stesso Benedetto diede poi la 

celebre Regola, che accostava momenti di lavoro, materiale (nei campi) ed intellettuale 
(specialmente nella lettura e trascrizione dei manoscritti) a momenti di preghiera (il 

notissimo motto era infatti Ora et labora, Prega e lavora).  

Proprio all’ordine benedettino apparteneva Gregorio magno, che abbiamo ricordato 

per la sua cultura giuridica. Prima di entrare in monastero, Gregorio era stato funzionario 

dell’impero nelle ultime tracce di questo rimaste in Italia, era cioè prefetto della città di 

Roma. Fattosi monaco, viene poi chiamato al soglio pontificio nel 590. Il suo papato è 

particolarmente rilevante anche per la storia del diritto, proprio per la metodologia da lui 

usata per risolvere le questioni che sempre più spesso gli vengono sottoposte dagli altri 

vescovi. Nelle sue lettere, infatti, Gregorio indica sempre come la soluzione dei casi si 

possa trovare facendo riferimento ad un testo di legge scritto, autoritativo, che talora è la 

sacra scrittura, talora una decisione di un concilio, talora, anche, come abbiamo visto, un 



 11 

passo della legge romana. Si tratta però di un metodo e un principio per nulla scontato 

all’epoca e destinato a enormi sviluppi per il diritto occidentale. 

*** 

Diversa ma non meno importante l’esperienza di vita monastica diffusa in tutta 

Europa a partire dall’Irlanda. 

La cristianizzazione dell’Irlanda è  tradizionalmente collegata alla figura di Patrizio 

che, dice una celebre leggenda, spinto da una visione vi si reca a predicare il Vangelo, e 

ad “addentrarsi persino nelle regioni dove non abita alcun uomo, e dove mai nessuno era 

giunto a battezzare, a ordinare il clero, a cresimare”. Installatasi in una società suddivisa 

in clan, in un territorio ove mancava il raccordo funzionale dei centri urbani, la Chiesa 

irlandese sviluppò sue proprie consuetudini e sue proprie regole monastiche, 

particolarmente severe.  

In ambiente irlandese furono infatti elaborati i penitenziali, minuziosi elenchi di 

peccati e di trasgressioni con la corrispettiva penitenza, che ne costituiva l’appropriato 

rimedio. La penitenza privata, basata sul presupposto che “non c’è crimine che non possa 

essere espiato con la penitenza”, costituiva una nuova pratica di correzione spirituale e si 

sostituiva alla penitenza pubblica delle prime tradizioni cristiane, che prevedeva 

l’esclusione dai sacramenti e la separazione del penitente dal resto della comunità. 

Un altro punto di peculiarità delle tradizioni irlandesi era costituito dalla mancanza 

di incardinamento monastico presso una precisa sede fisica, e anzi, in esatta opposizione, 

l’esaltazione della peregrinatio monastica come via attraverso la quale raggiungere la 

perfezione. Fu così che il monaco Colombano si recò con numerosi viaggi alle corti dei re 

Franchi, Goti e Longobardi: in Italia il re longobardo Agilulfo gli concesse una terra a 

Bobbio ove fondare un proprio monastero.  

In questo modo la pratica della penitenza privata si diffuse in tutta Europa anche 

perché il modo con cui i penitenziali erano articolati rispondeva molto bene alla mentalità 

germanica, che anche in ambito giuridico prevedeva un sistema ‘tariffario’ per graduare 

le sanzioni corrispondenti agli illeciti penali. 

Da un altro punto di vista, inoltre la prassi cristiana dei penitenziali influì 

direttamente in ambito giuridico. Nello stabilire la gravità della colpa e la conseguente 

penitenza, infatti, vi si teneva conto di quello che con linguaggio giuridico attuale 

chiameremmo l’elemento soggettivo, cioè l’intenzione di chi agisce: chi aveva dunque 

commesso una colpa con chiara volontarietà era punito più severamente. Ebbene, il 

diritto romano non conosceva affatto la distinzione tra reato colposo e doloso, che 

comparve invece nel diritto medievale proprio per il tramite dei penitenziali. 

 

La ‘rottura’ delle invasioni barbariche 

 

Ancor prima di varcarne i confini, i vari popoli germanici avevano avuto notevoli 

contatti con l’impero romano; lo conferma il fatto che più volte i loro re, una volta 

insediati in Occidente, presero il titolo di ‘generale’ o ‘patrizio’ dell’impero stesso, 

rimanendo re solo nei confronti del proprio popolo (così Odoacre, Teodorico ed altri) e 

vennero recepiti molti istituti di stampo imperiale. 
Molti caratteri originari della civiltà dei Germani rimasero comunque a lungo 

(soprattutto tra i meno vicini a Roma come Franchi, Angli e Longobardi): 

 sono popoli essenzialmente dediti alla guerra: il coraggio è il massimo 

segno di valore e la vestizione delle armi segna l’acquisto della maggiore 

età e della capacità politica; 

 le decisioni importanti sono prese dall’assemblea degli uomini armati (si 
decidono per esempio le pene per i crimini più gravi come tradimento e 

viltà); 

 in generale i crimini sono concepiti ancora come illeciti privati e puniti 
perciò con la vendetta o con un sistema di composizioni pecuniarie; 



 12 

 i vincoli familiari sono molto forti; il legame matrimoniale è rinsaldato 
anche con un negozio patrimoniale; 

 il testamento è ignoto; 

 l’agricoltura è ormai praticata, ma con mutazione annuale dei campi, 

distribuiti in base all’autorità sociale ed è comunque meno prestigiosa del 

mestiere delle armi. 

La società era divisa in ceti nettamente separati: vi era la nobiltà (ed è tra i nobili 

che si sceglieva il re); i capi militari, poi i liberi, raggruppati per famiglie, ed i servi. 

La fase di insediamento dei Germani nel territorio dell’impero ha inizio alla fine del 

secolo IV e si conclude dopo la metà del VI secolo. In questo periodo nascono vari regni 

con caratteristiche diverse. È un periodo di straordinaria mobilità. In precedenza le stirpi 

germaniche si reggevano con consuetudini non scritte, ma la profonda innovazione data 

dal loro radicamento stabile su un territorio costringe al mutamento di questo patrimonio 

di consuetudini.  

Un popolo nomade, che si sposta da una terra ad un’altra con carri ed animali, che 

vive di caccia e di prede di guerra, che vive aggregato e compatto in piccoli spazi ove i 

gruppi familiari sono distinti ma contigui, che non conosce la proprietà individuale della 

terra né l’agricoltura intensiva, un popolo così non può mantenere intatto il proprio 

patrimonio di consuetudini giuridiche quando, viceversa, sia divenuto minoranza 

dominatrice distribuita entro il vasto territorio di un regno abitato da una popolazione ben 

più numerosa anche se soggetta. Per quanto forti fossero l’orgoglio di stirpe e il senso 

della tradizione, questi elementi non potevano non alterarsi e modificarsi in base alle 

nuove esigenze nate dagli stanziamenti in occidente. 

Il maggior problema fu il rapporto con la popolazione romana, che, per lo più, fu 

risolto mediante un sistema di ripartizione delle terre (non però in tutti i regni; ciò non 

avvenne ad esempio nel regno Franco né in quello Longobardo) e soprattutto, come 

avvenne in Italia sotto il dominio longobardo, mediante il criterio definito della 

‘personalità della legge’.  

Il sistema prevede cioè che, entro un medesimo ordinamento giuridico, fossero 
riconosciuti come validi più diritti, ciascuno con riferimento ad una stirpe: i popoli 

germanici applicavano a sé le proprie consuetudini, mentre la popolazione romana poteva 

continuare a regolare i propri rapporti giuridici sulla base del diritto romano, sia pure 

nella forma semplificata e modificata caratteristica del cosiddetto diritto romano volgare. 

Anche i gruppi minori (ad esempio, nell’Italia del regno longobardo, gli Ostrogoti, già 

qui residenti e sopravvissuti alla conquista) potevano mantenere il loro diritto di stirpe.  

Il sistema poté funzionare per un lungo periodo perché per molto tempo i rapporti 

giuridici tra nuclei etnicamente distinti furono sporadici e pertanto i problemi di ‘conflitto 

di leggi’ non sorsero molto di frequente. 

Naturalmente il principio non operava rispetto a quegli istituti di diritto pubblico 

(per esempio sui poteri dell’autorità di governo civili, militari e giudiziarie) che creavano 

la struttura portante dei vari regni. 

Dopo un certo tempo il regime puramente consuetudinario non poté più essere 

sufficiente e nacquero le prime leggi scritte, che hanno in parte caratteristiche simili, ma 

anche aspetti differenti nei diversi regni.  

Le leggi dei popoli germanici sono infatti testi assai diversi tra loro e con varie 

contaminazioni e influenze esterne: alcune (specie le leggi visigotiche e burgunde) sono 

fortemente impregnate di diritto romano volgare, altre (specie quelle Franche e 

Longobarde) sono assai più fedeli allo spirito originario delle consuetudini dei rispettivi 

popoli, ma è molto significativo che, ciò nonostante, come si è notato, esse siano state 

tutte scritte nella lingua dei vinti, il latino, la più adatta a formulare ed esprimere concetti 

giuridici. 

Visigoti 

Il primo popolo di origine germanica che si preoccupò di dare al proprio regno una 

legge scritta fu quello Visigoto (stanziatosi dapprima nella Francia del sud e poi 



 13 

spostatosi, sotto la pressione dei Franchi, nell’attuale Spagna), le cui leggi si 

differenziano tra l’altro da quelle di altre popolazioni per un punto molto importante: fin 

dai primi testi, risalenti al V-VI secolo d. C., i contenuti di queste leggi sono largamente 

ispirati al diritto romano. Il più antico è il codice Euriciano, promulgato da re Eurico 

intorno al 476 d. C., seguito dalla cosiddetta Lex Romana Visigothorum o Breviario 

alariciano, emanata da re Alarico II nel 507 d. C. Quest’ultimo testo è addirittura 

composto esclusivamente da leggi romane, tratte dal Codice Teodosiano e da altre opere, 

modificate ed adattate dalla prassi di quello che abbiamo chiamato “diritto romano 

volgare”. Essa ha una grande diffusione e influenze durature nei territori della Francia 

meridionale e della penisola iberica, contribuendo, quasi paradossalmente, a tenere viva 

la tradizione romana pre-giustinianea nell’Europa occidentale.  

In un secondo tempo anche i Visigoti emanarono leggi più originali. Alla fine del 

VI secolo, re Leovigildo rielaborò il codice euriciano, introducendovi maggiori elementi 

della tradizione germanica; fu poi re Reccesvindo, a metà del VII secolo (654) a emanare 

un testo completo di leggi, diviso in 12 ordinati libri, il cosiddetto Liber Iudiciorum, che 

sostituiva tutta la legislazione precedente nel regno, superando definitivamente anche il 

principio della personalità del diritto, applicandosi quindi a tutta la popolazione, a 

prescindere dalla stirpe di origine. Questo testo contiene comunque ancora molte nozioni, 

istituti e concetti di origine romanistica. 

Il dato curioso e importante è che questo Liber Iudiciorum continuò ad essere 

applicato in Spagna anche dopo la fine del Regno visigoto, avvenuta nel 711 a seguito 

dell’invasione degli Arabi. Lo utilizzava infatti la popolazione non musulmana, cui i 

dominatori concessero di continuare a seguire le proprie consuetudini. 

Franchi 

Anche i Burgundi, che si erano stanziati nella Francia meridionale, si erano dati 

leggi scritte (Lex Burgundionum, 501-515), e lo stesso fecero i Franchi, che sconfissero i 

Visigoti, costringendoli a spostarsi oltre i Pirenei (nel 507 d. C) e conquistarono anche il 

regno Burgundo(nel 534), instaurando una delle più vaste e durature dominazioni di 

quest’epoca. 

Il re Franco autore di queste importanti conquiste territoriali, Clodoveo, fu anche il 

primo a emanare una legge scritta per il suo popolo, il Pactus Legis Salicae (anni 507-

511).  

Il contenuto di questa raccolta normativa è in realtà quasi tutto più antico, formato 

da consuetudini risalenti al tempo precedente la stessa fondazione del regno: lo 

dimostrano molte norme di questa legge, che mirano a superare la ancor più antica pratica 

della faida, cioè della vendetta, cui la vittima o il suo clan aveva diritto, introducendo per 

la repressione dei fatti illeciti il sistema della cosiddetta composizione pecuniaria: 

l’autore di un omicidio, un furto, un incendio o altro è cioè obbligato al versamento, alla 

persona offesa o alla sua famiglia, di una prefissata somma di denaro. Proprio il valore 

attribuito dalla legge ai diversi beni rivela l’arcaicità di queste norme: non vi è nessuna 

norma che tutela ad esempio la proprietà immobiliare, terriera (segno di un’epoca in cui i 

Franchi erano ancora nomadi e dunque non davano al possesso della terra grande 

importanza), mentre tra gli animali domestici i più pregiati sono i suini (quelli più facili 
da allevare nelle foreste dell’Europa orientale, da dove i Franchi provenivano…).  

La famiglia è ancora pensata come un gruppo compatto, in cui il patrimonio si 

trasmette automaticamente dai padri ai figli, escludendo espressamente le donne 

dall’eredita sulla “terra salica” (una norma che secoli dopo sarà ‘ripescata’ dai giuristi 

della corte regia di Francia, per escludere le donne dalla successione al trono). 

Nella Legge salica si trovano anche usi e consuetudini ancora intrise di elementi 

magici e di rituali pagani, risalenti a prima della conversione al Cattolicesimo, avvenuta 

proprio nel regno di Clodoveo. 

Longobardi 

Molto dopo gli altri popoli, giungono a darsi leggi scritte anche i Longobardi. 



 14 

Scesi in Italia, come si è accennato, nell’anno 568 d. C., guidati da re Alboino, i 

Longobardi, popolo di origine scandinava che aveva in precedenza attraversato anche i 

territori dell’attuale Ungheria (l’antica Pannonia), dopo un lungo assedio, sconfiggono gli 

Ostrogoti e il loro re Teodorico ed instaurano un ampio regno che copre quasi tutta 

l’Italia settentrionale con larghi territori anche nel centro- sud. Fissano a Pavia la loro 

capitale. 

Il regno longobardo è diviso in trenta Ducati, guidati appunto da Duchi, titolari di 

vasti poteri militari, civili e amministrativi. In un primo tempo dunque, il ruolo del re è 

soprattutto quello di un comandante militare, rispetto al quale i duchi hanno ampia 

autonomia. 

Dal punto di vista del diritto, i Longobardi continuano ancora per decenni dopo la 

conquista dell’Italia a regolarsi con consuetudini tramandate oralmente all’interno dei 

compatti e bellicosi gruppi familiari.  

Solo a metà del VII secolo il re Rotari prende l’iniziativa di far redigere in forma 

scritta queste antiche consuetudini. Nell’anno 643 d. C viene così emanata la prima legge 

longobarda, l’ Editto di Rotari,  scritta come tutte le precedenti in latino, e divisa in 388 

capitoli, su tutti i diversi aspetti del diritto.  

Vi sono riportate ad esempio le consuetudini sulla disciplina della famiglia e del 

matrimonio, ancora strutturato come ‘compravendita’ della donna tra il padre e il marito, 

che versa appunto al suocero una somma di denaro (meta). 

La donna longobarda è infatti priva di soggettività giuridica e sempre sottoposta 

all’autorità di un membro maschio della famiglia, il cosiddetto mundio. 

La maggiore età e la pena capacità giuridica (per i maschi) si acquista nel momento 

in cui si è qualificati ‘atti alle armi’, all’età di 12 anni.  

Le successioni sono ancora pensate solo come automatica trasmissione del 

patrimonio, senza che il titolare possa disporre diversamente (non esiste il testamento) 

etc. 

Il processo è a sua volta molto arcaico, incentrato sulla risoluzione della 

controversia tramite due soli ‘mezzi di prova’, cioè il giuramento e il duello. 

Come nella legge salica, una grande parte è occupata dalla puntualizzazione delle 

composizioni pecuniarie da versare a risarcimento dei reati, graduate in base alla gravità 

del danno. Un elemento di sicura novità, voluto dal re che sta cercando di affermare 

sempre più il ruolo centrale della corona, è il fatto che metà di queste somme va versata 

alla famiglia offesa, ma metà va appunto al re, cioè allo Stato. Questo di fatto è anche un 

segnale della graduale emersione di un’idea ‘pubblicistica’ del reato, prima concepito 

solo come pura questione ‘tra privati’. 

Accanto a molte norme consuetudinarie, come queste sulle composizioni o, sono 

presenti nell’editto di Rotari anche disposizioni nuove, a tutela appunto della persona del 

re e del potere monarchico (ad esempio è punito con la morte l’attentato al re, mentre è 

esente da pena che commetta omicidio per ordine del re; sono vietate le migrazioni 

interne al regno senza il permesso della corona etc.). 

Nonostante queste caratteristiche arcaiche e forse più ‘primitive’ di quelle romane, 

vi sono però nell’editto anche elementi di grande modernità; ad esempio vi si prevedono 
pene ben distinte per il semplice tentativo di reato, rispetto al reato compiuto, distinzione 

oggi per noi fondamentale ma sconosciuta allo stesso diritto romano. 

In applicazione rigorosa del principio della personalità del diritto, l’Editto di Rotari 

si applicava comunque ai soli Longobardi, mentre alla popolazione di origine latina era 

concesso di continuare a seguire le proprie diverse consuetudini. 

Da Rotari in poi, la produzione legislativa continua, per arrivare ad una svolta 

importante nella prima metà dell’ VIII secolo, con le leggi del re Liutprando (anni 712-

744 d. C.). 

Convertitosi dall’arianesimo al cattolicesimo, coinvolgendo in questa conversione 

l’intero popolo, Liutprando inserisce nei suoi editti molti principi e concetti della cultura 

cristiana, per esempio rendendo meno dura la condizione dei servi: è loro concesso di 



 15 

ottenere la libertà con una nuova modalità che si svolge in chiesa (la manomissione 

davanti all’altare), sono puniti i più violenti comportamenti del padrone (ad esempio la 

serva che venga violentata, acquista automaticamente la libertà, insieme al marito) ed è 

riconosciuto come giuridicamente valido il matrimonio dei servi (con il conseguente 

divieto al padrone di vendere uno degli sposi, separando la famiglia) etc. 

Si introduce anche la prima forma di testamento, consentendo tramite lasciti o 

donazioni di lasciare in eredità a una chiesa o monastero una parte dei propri beni. 

Si comincia infine a ripensare al modo di risolvere le controversie, valorizzando 

mezzi di prova come la testimonianza o i documenti scritti e manifestando dubbi 

sull’attendibilità del duello (peraltro Liutprando ‘confessa’ che avrebbe voluto abolirlo, 

ma non può farlo perché è una antica consuetudine troppo radicata nel popolo 

longobardo). 

Un ultimo aspetto di novità della legislazione di Liutprando sta nella decisione di 

indirizzare gli editti non ai soli longobardi ma a tutta la popolazione del regno: con una 

norma apposita si consente ai sudditi di abbandonare la propria legge di origine e 

scegliere di regolare i propri contratti con un’altra (cosiddette ‘professioni di legge’). I 

rapporti personali e giuridici tra le diverse popolazioni sono ormai molto più frequenti. 

Non molto dopo Liutprando, nel 774 d. C. anche il regno longobardo viene 

sconfitto e conquistato da un importante re dei Franchi di cui si dovrà ancora molto 

parlare: Carlo magno, che unisce anche l’Italia settentrionale al proprio vastissimo regno.  

 

L’impero carolingio e il sistema feudale 

 

A metà dell’VIII secolo, dopo la dinastia di Clodoveo e dei Merovingi, a guidare i 

Franchi era subentrata una nuova dinastia.  

Decisivo era stato in questo passaggio quanto avvenuto nella località di Poitiers, sui 

Pirenei, nell’anno 732: sotto la guida di Carlo Martello, le truppe franche, quasi in nome 

delle popolazioni stanziate nel continente europeo (le cronache del tempo usano per 

definirli il termine Europeenses) avevano sconfitto gli arabi fermandone l’avanzata e 

impedendo appunto l’invasione dell’Europa. Con Pipino il Breve (salito al trono nel 751) 

e soprattutto con il figlio Carlo, che sale al trono nel 768, il regno franco si espande 

diventando il più importante d’Europa. 

Carlo, dopo aver inglobato anche il regno Longobardo, estende i confini ad est fino 

al fiume Elba. Per poter governare e gestire un così vasto territorio, mette poi in atto una 

vasta riforma amministrativa.  

Il regno viene diviso in 400 Contee, affidate appunto a dei Conti, nominati a vita 

dal re e dotati di un ampio potere di governo militare e civile, detto banno. A loro spetta 

anche l’amministrazione della giustizia e la riscossione dei tributi. Emergono però molto 

presto disfunzioni e problemi, a causa della gestione a dir poco scorretta e degli abusi di 

potere spesso perpetrati dai conti; per ovviare a questi problemi, Carlo ricorre allora alla 

nomina di altri ufficiali di sua fiducia, i missi dominici (cioè inviati del sovrano), mandati 

in tutto il territorio a controllare l’operato dei conti, spesso sostituendosi a questi nella 

risoluzione delle controversie. 
Per imporre a tutti le sue decisioni, il potente sovrano ricorre ampiamente alla 

legislazione scritta, attraverso i cosiddetti capitolari, leggi generali valide per l’intera 

popolazione del regno, che si occupano delle più diverse materie, dalla giustizia, alla 

punizione degli illeciti, etc. Rimasero però in vigore anche tutte le precedenti leggi di 

stirpe (legge salica, editti longobardi etc.). 

Il vasto e potente regno di Carlo cambia però decisamente la sua fisionomia dal 

punto di vista politico e giuridico, allorché, nella notte di Natale dell’anno 800, questi 

riceve da papa Leone III la corona di imperatore. Dopo più di tre secoli dalla caduta 

dell’impero d’Occidente, rinasceva in Europa un impero, che prendeva il nome di Sacro 

Romano impero, ricordando così da una parte l’ideale continuità appunto con l’impero di 

Roma (si parla perciò espressamente di renovatio romani imperi) e dall’altra il legame 



 16 

fortissimo e inscindibile con la Chiesa. A questo punto il ruolo di Carlo magno non è più 

quello di semplice re dei Franchi ma il suo è un rango superiore a quello degli altri re: il 

potere imperiale ha, almeno in via di principio, un valore universale in tutto l’occidente 

cristiano poiché si ritiene conferito direttamente da Dio, sia pure per tramite della Chiesa 

(l’incoronazione fatta dal papa). Vedremo poi quali problemi e conseguenze avrà questa 

impostazione anche nei secoli successivi. 

 

In questo stesso periodo, l’età definita appunto carolingia, accanto alla legislazione 

sovrana attuata tramite i capitolari o mantenuta in vita (come nel caso degli editti 

Longobardi, per la parte del Regnum d’Italia), il diritto è tuttavia rappresentato soprattutto 

da consuetudini. 

Accanto a quelle di carattere ‘personale’, tipiche, come abbiamo visto, del sistema 

dei popoli germanici, cominciano via via a nascere e svilupparsi anche consuetudini 

territoriali, cioè caratteristiche di un certo luogo, villaggio, comunità rurale etc. In queste 

consuetudini vi è da una parte quindi un differenziarsi e specificarsi del diritto a seconda 

delle diverse località e zone, ma vi sono pure elementi di somiglianza e vicinanza, che 

segnalano il permanere comunque  una cultura comune a livello europeo 

In queste consuetudini, ad esempio, si mescolano e si adattano alle nuove esigenze 

anche le tracce rimaste di tradizione romana, in particolare, come si diceva, il diritto 

teodosiano (non invece quello giustinianeo rimasto sostanzialmente estraneo 

all’Occidente). 

L’uso di formule, concetti, termini del diritto romano ripetuto semplicemente per 

inveterata consuetudine è confermato dalle scarse documentazioni di atti negoziali 

sopravvissute per i secoli VII – IX/X e dai formulari usati da coloro che predisponevano 

tal atti. Ci attestano che i “notari” o “scriptores”, che praticano il diritto senza avere fatto 

al riguardo studi specifici, ma semplicemente ripetendo un ‘mestiere’ e una pratica 

trasmessa di padre in figlio, non intendono il senso dei termini legali che pure adoperano. 

Spesso addirittura affastellano in un unico contesto espressioni contraddittorie: il 

trasferimento di un oggetto è indicato come donazione, vendita, affitto, nello stesso atto e 

nello stesso documento; altrettanto spesso i termini del diritto romano sono addirittura 

storpiati e le forme classiche di origine latina sono trasformate (la “conventio” diventa 

“convenientia”, lo stare ad un patto “stantia” etc.). Sono tenui fili che legano la prassi 

negoziale al diritto romano. 

Sono anche evidenti le tracce degli editti e capitolari longobardi e franchi e 

frequenti i richiami ad essi anche se pure per loro la genericità delle formule fa pensare 

più al richiamo di una norma rivissuta consuetudinariamente che alla diretta e piena 

conoscenza di una originale norma legislativa. 

 

Il feudo 

 

È proprio da un insieme di consuetudini che si viene a creare e a sviluppare anche 

un nuovo assetto dei rapporti personali ed economici tra il re e i potenti del regno e una 

serie di legami anche tra i vari potenti e i loro ‘seguaci’. Si tratta dell’istituto che prende 
il nome di feudo. 

A costituire questa realtà politica e giuridica del tutto nuova, tipica proprio dell’alto 

medioevo, ma destinata a durare nell’ambito del diritto per secoli, pur con molte 

modifiche, concorrono due diversi elementi, uno di carattere ‘personale’, l’altro di natura 

‘reale’, cioè economica, patrimoniale. 

Il primo elemento prende il nome di vassallaggio. È costituito da un legame 

personale tramite il quale un uomo di rango superiore (prima di tutti il re ma non solo) si 

lega ad un altro, di condizione inferiore, tramite un fortissimo legame: il superiore 

assicura all’inferiore protezione, quanto mai necessaria in quel mondo privo di ogni forte 

autorità capace di assicurare l’ordine, mentre l’inferiore promette, tramite una solenne 

cerimonia ed un altrettanto solenne giuramento, assoluta fedeltà al superiore, 



 17 

impegnandosi per tutta la vita innanzi tutto a non allearsi con i suoi nemici e a non 

danneggiarlo in alcun modo (obblighi ‘negativi’, cioè di ‘non fare’), ma soprattutto si 

mette a sua disposizione per prestare ogni volta che serva il suo servizio militare 

(cosiddetto auxilium) o ad assisterlo nelle decisioni che il signore dovrà prendere, anche 

nella sua eventuale veste di giudice (consilium). Come detto la fedeltà è un legame 

fortissimo: supera anche quelli di parentela e di sangue e non può essere spezzato senza 

commettere un reato gravissimo (detto fellonìa), punito con la morte. 

Ad un primo livello di legame, quello tra il re e i suoi uomini, detti vassalli, si 

aggiunge via via una rete di rapporti minori, dal momento che a loro volta i vassalli 

instaurano rapporti con altri soggetti di ceto più basso, detti valvassori, che a loro volta 

hanno a loro ‘disposizione’ dei valvassini… così che di fatto quasi tutti gli uomini liberi, 

nell’Europa continentale, sono legati a qualcuno. Ciò ha non poche conseguenze quanto 

alla gestione del potere ed al controllo del re sul territorio, dal momento che il giuramento 

di fedeltà è personale e vige il principio per cui “il vassallo del mio vassallo non è mio 

vassallo” (per ovviare a questo complesso stato di cose, Carlo magno per 3 volte nel 

corso del suo regno imporrà a tutti i sudditi maschi maggiori di 12 anni un giuramento di 

fedeltà direttamente al re, a chiarire che i legami feudali non potevano limitare il potere 

regio e imperiale). 

Si verranno così a elaborare anche forme particolari di feudi come il cosiddetto 

feudo ligio, nel quale si pone una fedeltà prevalente su ogni altro rapporto eventualmente 

instaurato dal vassallo. 

Con il passare del tempo, a questo rapporto di tipo personale, si accosta inoltre 

anche un elemento economico: il signore concede infatti al suo vassallo, in ricompensa 

della fedeltà e per assicurargli una fonte di reddito che gli consenta di meglio mantenere 

efficiente anche il suo equipaggiamento militare, un beneficio, cioè un fattore di reddito, 

per lo più costituito da una concessione di terre (anche se può trattarsi anche di una carica 

pubblica o di una somma di denaro). 

Anche per questa seconda componente si prevede una solenne cerimonia, chiamata 

investitura. 

Le terre naturalmente non sono ‘donate’ al vassallo ma solo concesse in godimento, 

in uso; egli può coltivarle e farle fruttare, traendone un guadagno, ma non diventano di 

sua proprietà. Si deve inoltre tenere presente che, originariamente, anche il beneficio, 

come il vassallaggio, ha comunque carattere personale e cessa quindi alla morte del 

vassallo. Le terre tornano allora nella piena disponibilità del signore che può assegnarle a 

qualcun altro. 

Con il passare dei secoli, tuttavia, si diffonde la prassi di far subentrare il figlio del 

vassallo nella posizione del proprio padre. I vassalli naturalmente desiderano poter 

trasmettere il feudo ai propri figli, ed ai signori pare comunque conveniente per 

assicurarsi ancor meglio la fedeltà dei loro vassalli. Si crea quindi l’uso per cui alla morte 

del vassallo il suo erede giura nuovamente fedeltà al signore e ne ottiene con una nuova 

investitura il beneficio. Alla fine questa diffusa pratica sarà ufficialmente riconosciuta da 

una legge dell’imperatore Corrado II che nel 1038 dichiarerà tutti i feudi ereditari, cioè 

trasmissibili dal vassallo ai suoi eredi (ciò comporterà peraltro una serie di ulteriori 
problemi giuridici circa l’individuazione dell’erede designato: si affermano così i principi 

di primogenitura, mascolinità etc. che regoleranno ancora per secoli i destini dei 

patrimoni nobiliari in Europa). 

 

La svolta dell’anno Mille 

 

L’assetto fin qui delineato della vita giuridica e delle fonti normative non cambia, 

come abbiamo visto neppure dopo che, con l’ascesa al potere del re dei Franchi Carlo e la 

sua guerra vittoriosa contro i Longobardi che lo porta ad ampliare enormemente il suo 

regno nel 774, e con l’importante intervento di papa Leone III, nella notte di Natale 

dell’anno 800 sembra nascere nuovamente in Occidente un Impero. 



 18 

Il papa, probabilmente, avrebbe voluto trasferire con quel gesto a Roma l’ ‘intero’ 

impero d’Oriente, sottraendolo a Costantinopoli (l’occasione formale era data dal fatto 

che in quel momento l’impero d’Oriente era vacante). Alcuni anni dopo però Carlo 

giunse ad un compromesso con i Bizantini, rinunciando al titolo di imperatore romano e 

al nome di impero per il suo dominio, che tra l’altro non sopravvive intero alla sua morte 

e viene subito diviso tra i suoi figli ed eredi. 

La Chiesa, tuttavia, continuò a propugnare la romanità dell’impero carolingio e 

della sua ‘sacralità’ non solo perché si riteneva che ogni potere venisse da Dio e per 

questo il papa imprimeva tale sacralità con la cerimonia religiosa dell’unzione con il 

sacro crisma (ciò infatti valeva anche per gli altri re), ma soprattutto per il suo carattere di 

universalità che lo metteva appunto in speciale rapporto con la Chiesa come era stato per 

l’impero romano. 

La vera svolta, per quanto concerne le norme giuridiche e l’assetto giuspolitico 

dell’Europa si verifica però a cavallo del nuovo millennio. È un momento di grande 

rinascita sociale, economica, istituzionale… 

Vi sono soprattutto, per la prospettiva che a noi interessa, vari  segnali di rinnovato 

interesse per il diritto romano: 

a.  La renovatio imperii ottoniana: alla morte di Carlo magno, il suo impero era stato 

diviso tra i suoi eredi, in particolare separando l’area della Francia dai territori della 

Germania e del Regno d’Italia. Mentre il regno di Francia si avvia ben presto a 

diventare un regno del tutto autonomo, in quest’ultima parte di territorio (l’area 

tedesca unita all’italiana), si era cercato di conservare le strutture e le istituzioni 

imperiali. In particolare questa rivitalizzazione dell’impero viene attuata, circa 150 

anni dopo Carlo, da una nuova dinastia, quella degli Ottoni. Se Ottone I (962) è 

ancora un imperatore totalmente germanico, è però interessato all’alleanza con i 

Bizantini che ottiene tramite il matrimonio del figlio, Ottone II associato al trono  nel 

967, con una principessa greca. Il figlio di questi, Ottone III, educato dalla madre a 

conoscere la cultura bizantina, risiede a Roma e comincia nuovamente ad usare il 

titolo di imperator romanorum lasciato da Carlo Magno. Dal suo regno in poi si attua 

una politica graduale di ricostruzione del potere imperiale: in questo contesto avviene 

la ricomparsa dei Tres Libri  cioè gli ultimi tre del Codice giustinianeo, utili per la 

politica di tipo fiscale e di recupero delle  cosiddette ‘regalie’, cioè le prerogative di 

governo  spettanti all’imperatore (che comprendono tutti i poteri necessari a reggere 

lo stato: fare leggi generali, riscuotere le imposte, comandare l’esercito e condurre 

campagne militari, amministrare la giustizia etc.). In quei libri del codice erano infatti 

raccolte proprio costituzioni che trattavano queste materie relative ai poteri pubblici a 

all’amministrazione dello Stato. Dalla metà dell’XI secolo soprattutto, gli imperatori 

mirano al restauro di tutti quei diritti sovrani che, dopo il crollo dell’impero 

carolingio si erano persi: feudi, nomina di ufficiali e magistrati, moneta, mercati, 

imposte… La politica di restaurazione dei poteri imperiali finisce però con lo 

scontrarsi con la Chiesa da una parte, e, come vedremo, anche con i desideri 

autonomistici delle città. 

b.La riforma ‘gregoriana’ della Chiesa: anche in seno alla Chiesa, giunta ormai al suo 
primo millennio di esistenza, si era verificato un grave periodo di crisi e decadenza; si 

erano diffuse soprattutto due gravi piaghe morali: la simonia, vale a dire la 

compravendita delle cariche ecclesiastiche, cui spesso si ambiva non per vocazione 

spirituale ma per gli ampi poteri ed esse collegati, ed il cosiddetto nicolaismo, vale a 

dire l’abitudine dei sacerdoti, per i quali si era ormai affermata la regola del celibato, 

ad avere concubine, con le ulteriori problematiche conseguenze riguardo ai figli nati 

da queste unioni, che erano illegittimi e che, in mancanza di altra tutela, spesso 

venivano posti a loro volta in uffici ecclesiastici. In questo quadro, la corruzione 

aveva coinvolto inevitabilmente anche il  papato: ben 4 papi erano stati nominati 

direttamente dall’imperatore Enrico II a metà dell’XI secolo, e molti erano stati scelti 

tra pochi esponenti delle più importanti famiglie romane, persino in un caso 



 19 

succedendosi nella carica padre e figlio). In reazione a questi mali sempre più diffusi, 

si mette in moto tuttavia anche un profondo fermento di riforma. A partire, già nel X 

secolo, dalla nascita di nuovi importanti monasteri ed ordini religiosi come quello di 

Cluny in Francia nel 910, e dagli interventi di prestigiosi vescovi, le scelte 

riformatrici ‘contagiano’ infine anche i più alti vertici della gerarchia. A metà dell’ XI 

secolo, papa Niccolò II con un proprio atto legislativo, modifica le procedure di 

elezione dello stesso pontefice, proprio per evitare che questa figura finisse nelle mani 

del potere laico o fosse di fatto gestita, come era accaduto, dalle più potenti famiglie 

romane. Da quel momento il papa dovrà essere eletto dai vescovi cardinali, con 

l’approvazione del clero romano e infine la simbolica acclamazione del popolo. 

Anche grazie a tale nuovo sistema di scelta, che sottrae almeno in parte il pontefice ai 

giochi di potere laici, viene eletto al soglio pontificio, alcuni anni dopo, Ildebrando di 

Soana, un monaco appartenente proprio al movimento che lottava contro la dilagante 

corruzione. Egli prende il nome di Gregorio VII e diviene così la figura simbolo di 

questa attività di radicale riforma. Nel quadro del rinnovamento da lui promosso, 

papa Gregorio enuncia nel 1075 le sue idee in un celeberrimo sintetico programma, 

contenuto in un foglio, detto Dictatus Papae: vi si afferma – quanto all’assetto interno 

della Chiesa e della gerarchia ecclesiastica – che tutte le norme canoniche debbono 

essere approvate dal papa, che a lui compete la giurisdizione nelle cause maggiori; 

che non si può impedire a nessuno di appellarsi al papa, che egli è al di sopra dei 

concili che spetta a lui convocare e le cui decisioni sono sottoposte alla sua ratifica. 

Quanto ai rapporti con l’impero, le sue posizioni sono ancora più nette: tutti i prìncipi 

della terra baciano il piede al papa (così scrive apertamente), non si può avere nessun 

contatto con gli scomunicati dal pontefice, che può sciogliere i sudditi dal giuramento ai 

re e deporre questi ultimi. Ne deriverà un fortissimo scontro proprio tra Gregorio VII e 

l’imperatore in carica in quegli anni, Enrico IV, che viene scomunicato e costretto in un 

primo momento a chiedere perdono per ottenere la revoca della scomunica (il famoso 

episodio di Canossa...), ma che poi, nuovamente scomunicato, scende in armi in Italia 

costringendo alla fuga il papa, che morirà esule senza aver visto realizzate le sue 

aspettative (il conflitto troverà una soluzione di compromesso solo anni dopo, con il 

cosiddetto Concordato di Worms, stipulato nel 1122). 

Le nuove concezioni legate alla riforma della Chiesa si affermano anche in 

alcune raccolte di norme ecclesiastiche che si diffondono in quel tempo. In particolare 

spicca quella predisposta dal vescovo Anselmo di Lucca, amico e seguace fedelissimo 

del papa, che raccoglie una serie di norme, ecclesiastiche e in parte laiche, rilevanti 

per la Chiesa e sottolinea il primato papale; contiene poche fonti laiche ma in 

particolare 2 Novelle greche nella versione dell’Authenticum, sparita da 400 anni. 

Analogamente la cosiddetta Collectio Britannica: (così chiamata perché il 

manoscritto che la riporta è custodito al British Museum) scritta a Roma verso la fine 

del 1000, nel periodo di papato di Urbano II (1088-1099) contiene ben 93 frammenti 

del Digesto con l’esatta indicazione di libro e titolo. 

Vi sono poi le opere di del vescovo Ivo di Chartres (in carica tra il 1090 e il 

1116 circa): negli ultimi anni del primo secolo dopo il mille, egli compone ben tre 
testi importanti intitolate Decretum, Tripartita, Panormia, che ebbero notevole 

diffusione ed influenzarono anche molte raccolte successive. Il prologo del testo 

chiamato Decretum ha a sua volta un significativo titolo: De consonantia canonum 

(cioè sulla consonanza, armonia, dei canoni, vale a dire delle norme giuridiche della 

Chiesa) nel quale Ivo propone una serie di criteri scientifici con i quali si possono 

superare i contrasti e le contraddizioni esistenti tra i canoni, che saranno ampiamente 

utilizzati anche in seguito (ad esempio distinguere tra norme di diritto ‘divino’ cioè 

intoccabili e immutabili, e di diritto umano, che sono derogabili; oppure tra norma 

generale e eccezione alla regola, tra norma valida ovunque o specifica di un certo 

territorio etc.). Nell’opera di Ivo, il diritto romano fa comparse più consistenti, in 

particolare con citazioni di passi del Digesto.  



 20 

 

c- Se la riforma gregoriana è certamente una delle forze storiche che hanno 

contribuito al ritorno in onore dei testi giustinanei genuini, e soprattutto del Digesto, 

ci sono anche altre tracce. La prima, in ordine cronologico, ci giunge anzi da un’altra 

fonte: i ‘placiti’ (documenti che attestano lo svolgimento di un processo e spesso 

riportano il contenuto della sentenza emessa dai giudici). Ve ne sono alcuni, datati tra 

la metà del 1000 e i primi del 1100, che contengono interessanti richiami al diritto 

romano. 

L’atto più importante e significativo è quello che riferisce di un processo svoltosi 

nella località di Marturi, l’odierna Poggibonsi nel senese, nel 1076. 

Il monastero di S. Michele aveva ricevuto anni addietro (circa 80) in dono dal 

marchese Ugo di Toscana alcuni terreni che in seguito tuttavia gli erano stati sottratti 

dal malvagio marchese Bonifacio che aveva spogliato il monastero per dare le terre a 

suoi vassalli. Invano il monastero aveva chiesto giustizia cercando di far valere il suo 

diritto ma l’autorità politico-giudiziaria, appunto i conti/marchesi di Toscana, aveva 

finto di non sentire. 

Intanto era dunque trascorso il tempo della ‘prescrizione acquisitiva’ prevista dal 

diritto romano (l’istituto prevede grosso modo che chi conserva ininterrottamente per 

un lungo periodo – 40 anni – un terreno, senza che sia disturbato nel suo possesso e 

senza che il legittimo proprietario faccia valere i suoi diritti, diventa a tutti gli effetti 

appunto lui stesso proprietario del terreno) e i possessori dei beni si sentivano quindi 

ormai inattaccabili. 

Quando sale al potere la contessa Beatrice di Canossa, rimasta vedova (madre della 

celebre contessa Matilde, figura della quale riparleremo, e che a sua volta conserva 

forti legami con la Chiesa - Gregorio VII era suo ospite nel momento dello scontro 

con Enrico IV), sapendola molto più ben disposta verso conventi e monasteri, il 

monastero ritenta l’azione di rivendica (cioè il tipo di azione concessa dal diritto 

romano al proprietario cui sia stato tolto ingiustamente il possesso di un suo bene). 

Durante il processo, i possessori propongono l’eccezione di intervenuta prescrizione 

ma gli esperti chiamati a giudicare la superano e pronunciano sentenza a favore del 

monastero invocando un frammento del Digesto (D 4.6.26.4, per la precisione un 

passo di Ulpiano che riportava a sua volta un editto del pretore romano) in cui si 

concedeva la restitutio in integrum (letteralmente ‘restituzione nell’integrità dei 

propri diritti’, cioè la possibilità di agire in giudizio per difendere i propri diritti anche 

dopo la scadenza teorica del termine, proprio perchè il termine, in presenza di un 

minorenne, è tenuto sospeso) prevista per i minorenni, anche ai maggiorenni per 

assenza prolungata nell’esercizio di un ufficio pubblico e mancanza di giudici cui 

ricorrere. La denegata giustizia subita dal monastero rientrava proprio in questa 

ipotesi. Tra i decidenti che usano il passo si indica la presenza di un certo “Pepo legis 

doctor”, ‘dottore di legge’ (con questo termine si indicheranno in seguito i professori 

di diritto romano e quindi colpisce che sia usato già in quest’epoca...).  

 

Lo studio del diritto: le scuole ecclesiastiche e quelle di arti liberali. 
Si è visto come, nell’XI secolo, si possono percepire i primi segnali di un risveglio 

culturale che coinvolge anche il diritto attraverso a. le ideologie della renovatio imperii e 

la politica di recupero dei diritti e poteri imperiali (in quest’ottica si erano ‘ripescate’ le 

norme fiscali contenute negli ultimi 3 libri del Codex); b. gli studi e le opere canoniche 

collegate alla Riforma gregoriana della Chiesa. In particolare il Panormia di Ivo di 

Chartres e la collectio Britannica; c. la prassi giudiziaria testimoniata dai placiti, come 

quello di Marturi (1076). 

La vera e propria svolta si realizza quando cambia anche il modo di studiare il diritto 

che, per la prima volta da secoli, comincia ad essere visto e studiato come una scienza 

specifica, con un suo preciso ruolo e spazio. 



 21 

Nei secoli  dal VI all’XI, infatti,  l’insegnamento del diritto avveniva o all’interno di 

scuole ecclesiastiche collegate ai monasteri (p.es. Casamari, Bobbio, Nonantola, 

Montecassino) o ai vescovadi, oppure nelle scuole di arti liberali. Secondo l’impostazione 

‘enciclopedica’ della cultura di questo periodo però il diritto non rappresenta una materia 

autonoma ma appare inserito, mescolato, all’interno dello studio filosofico-teologico, da 

un lato, e delle cosiddette arti liberali dall’altro. 

Si spiega infatti che il diritto è parte dell’etica e quindi si identifica con l’etica come 

una parte con il tutto. In particolare poi il diritto “civile” (nel senso di ius civitatis 

romanorum) è sottoposto all’etica in quanto è norma di vita e alla logica in quanto consta 

di parole che devono essere comprese e interpretate.  

È questo il punto di connessione anche con il metodo che da secoli si seguiva nelle 

scuole di arti liberali. Con il termine logica si intendono infatti 3 di queste “artes”, 

costituenti in qualche modo un insieme unitario e che, secondo una concezione appunto 

‘enciclopedica’ del sapere, esauriscono tutti i campi della sapientia. Le arti liberali 

venivano infatti articolate nel numero di 7 secondo una classificazione che risale 

probabilmente alla tarda età romana.  

La caratteristica comune delle 7 arti era la loro rilevanza pratica: anche se esse 

descrivevano principi teorici, lo facevano perché li si poteva riferire a tecniche applicabili 

alla attività quotidiana dell’uomo. Erano dunque suddivise in due gruppi: il quadrivium 

comprendeva le arti cosiddette reales (geometria, aritmetica, astronomia o astrologia e 

armonia o musica). Erano qualificate come ‘reali’ perché riguardavano fenomeni 

obiettivi, fondati sul numero e sulla quantità e non il funzionamento dell’intelletto. Il 

trivium invece comprendeva le tre arti dette arti sermocinales perché riguardavano i 

metodi della corretta e ornata espressione del pensiero e del discorso: grammatica, 

dialettica e retorica.  

È qui che trova posto anche lo studio del diritto in quanto indagine sulle parole, sulle 

loro proprietà e significato (quindi nella grammatica), sui nessi che possono costituirsi 

all’interno di un ragionamento che le riguarda (dialettica), sulle strutture e sulle forme 

che il discorso può assumere (retorica). La retorica era la parte in cui l’aspetto giuridico 

era più evidente in quanto arte del persuadere, particolarmente cara agli avvocati. Per il 

suo insegnamento si usavano, non a caso, i testi di Cicerone.  

Ancora nell’XI secolo dunque, il contesto di studio del diritto era essenzialmente 

questo: nell’ambito dell’etica (ove il diritto mira a cogliere gli aspetti etici e di contenuto 

delle norme) e allo stesso tempo nell’ambito del trivium come indagine sulle parole, sulla 

loro proprietà e significato (grammatica), sui nessi che possono costruirsi all’interno di un 

ragionamento che le riguarda (dialettica), sulle strutture e sulle forme che il discorso può 

assumere (retorica). 

 

Ci arrivano però proprio in quest’epoca le prime testimonianze di un interesse e di un 

modo di approccio diversi. 

Sparsi in varie biblioteche d’Europa si sono ritrovati dei manoscritti che documentano 

una specifica, anche se molto semplice e a volte perfino rozza, attività di studio dei testi 

giuridici romani. In particolare un insieme di glosse, cioè di annotazioni di commento, 
apposte alle Istituzioni, emerge in diversi esempi: un manoscritto si trova a Colonia ed è 

per questo noto come Glossa Coloniensis; fu elaborato forse in Lombardia o forse nel sud 

della Francia; è una importante testimonianza anche perché mostra un rinnovato interesse 

proprio per le Istituzioni che non interessavano ai pratici, ma che ora invece appaiono 

utili proprio perché si va elaborando un approccio di studio più sistematico al diritto 

romano. Sempre le Istituzioni sono studiate anche in altre opere di questo periodo come 

la cosiddetta Glossa torinese o la Glossa di Bamberga o ancora quella di Casamari che è 

legata alla zona di Roma. In tutti questi testi ci sono anche radi e generici richiami alla 

prima parte del Digesto. 

Anche se gli indizi, come visto, sono pochi, gli studiosi ritengono di poterne dedurre 

con una buona probabilità che ad un certo momento dovessero essere nate scuole ove si 



 22 

studiavano più specificamente e scientificamente i testi giuridici. Se per lo più non 

abbiamo prove certe, ci sono però arrivate anche alcune testimonianze più documentate. 

 

Lo studio autonomo del diritto: 

a) scuole prebolognesi. Pavia e l’Expositio ad librum papiensem b) Pepo c) 

Irnerio 

 

a) La scuola di Pavia e l’Expositio ad librum papiensem 

 

Una vera e propria scuola di diritto è sicuramente fiorita nella città di Pavia nell’XI 

secolo. Le testimonianze che ci sono arrivate non sono molto numerose e non tutte sono 

certe. Lo sono però quelle che vengono da un’opera che è forse il frutto più 

significativo di quella scuola, la cosiddetta Expositio ad librum papiensem. L’ambiente 

in cui la scuola nasce è probabilmente quello del cosiddetto Palatium del sovrano, nato 

fin dai tempi del regno longobardo (che a Pavia aveva posto appunto la sua capitale), 

non tanto come edificio (gli abitanti della città li avevano tra l’altro raso al suolo 

durante una rivolta nel 1024) quanto piuttosto come insieme di uffici di 

amministrazione del regno. Nell’ambito di questo apparato amministrativo operava 

anche un gruppo di giudici regi, un gruppo compatto e autorevole, professionalmente 

qualificato e che si formava proprio in un’apposita scuola (è proprio la stessa Expositio 

a confermarlo quando, nell’elaborare una formula in tema di prova esprime l’auspicio 

che serva ai giudici ancora inesperti…). 

Con queste premesse non deve sorprendere che nella scuola di Pavia oggetto di 

studio fosse il diritto longobardo-franco e in particolare quella raccolta di editti e 

capitolari esposti in ordine cronologico detta appunto Liber papiensis, semplicemente 

‘Libro di Pavia’ (in seguito – metà XII secolo – se ne fece una suddivisa invece più 

razionalmente per materia, la cosiddetta Lombarda, della quale parleremo nuovamente). 

Studiando il diritto longobardo e franco, il primo approccio doveva essere stato 

puramente pratico: a questa scuola si devono probabilmente, infatti, dapprima dei 

Formularii, più evoluti di quelli altomedievali, in cui le formule sono disposte in ordine 

logico, articolandole sulle ipotetiche domande dell’attore e risposte del convenuto 

secondo la sequenza di un astratto giudizio e soprattutto accompagnate da opportune 

citazioni delle norme adatte e con alcune spiegazioni anche di natura teorica.  

Forse a questo ambiente si lega anche un importante Cartularium (l’unico redatto in 

Italia, mentre ve ne erano parecchi in Francia), che offre ai notai schemi per la redazione 

di atti privati. 

Il capolavoro della scuola di Pavia, come detto, è l’ Expositio ad librum papiensem 

che risale all’incirca al 1070. È un commento analitico di tutta la raccolta aggiornata fino 

al 1019 e alle leggi di Enrico II con cui il Liber si chiude. È un’opera importante per tre 

diversi ordini di ragioni: 1). ci testimonia l’esistenza stessa di una vera e propria scuola 

perché spiega che ci sono già state varie generazioni di maestri - alcuni sono detti 

antiquissimi, altri antiqui, altri moderni -  e che nel corso di questo pluriennale 

insegnamento le opinioni sono anche mutate e si sono evolute; ci dice addirittura i nomi 
di questi maestri (il più antico è Bonfiglio, che compare come giudice in placiti già nel 

1014). 2). il modo scientifico di studiare il diritto interpretando e ponendo in rapporto le 

diverse norme attraverso criteri e meccanismi tecnici come il concetto di legge generale e 

speciale, di successione di leggi nel tempo, etc. 3). il modo di guardare al diritto romano: 

lo citano spesso come diritto sussidiario per trarne criteri di interpretazione delle leggi 

germaniche e persino per riempire le lacune; l’autore spiega questa scelta con 

un’affermazione importante secondo cui il diritto romano è Lex generalis omnium. Non è 

una frase del tutto nuova, ma assume ora un valore nuovo nel diverso contesto 

dell’impero medievale. 

 



 23 

b) la misteriosa figura di Pepo 

 

 Comincia dunque a comparire qualche indicazione più certa di uno studio scientifico del 

diritto e comincia a emergere dall’ombra qualche nome. Prima di arrivare alla vera e 

propria origine della scienza e dell’università ne va ricordato almeno uno, anche se molto 

misterioso, quello di un certo Pepo o Pepone. 

Un giurista bolognese vissuto circa a metà del Duecento e che raccoglie e riferisce 

molti racconti sull’origine dell’università e della scuola della glossa, Odofredo Denari, 

dice che Pepo fu il primo a insegnare il diritto romano ma che, non avendo lasciato opere 

scritte, non ebbe fama alcuna. In realtà questo nome compare in vari documenti, scoperti 

nel corso del Novecento. Un certo Pepo “legis doctor” compare, come abbiamo annotato, 

anche nel placito di Marturi, benché non sia affatto certo che si tratti sempre della stessa 

persona. 

Alcuni testi ritrovati nel corso del Novecento citano comunque sue interpretazioni o 

riferiscono di sue partecipazioni in cause come avvocato. Un episodio, in particolare, è 

significativo: Pepo interviene in un placito tenuto alla presenza dell’Imperatore Enrico IV 

in Lombardia, nel quale viene ‘cassata’ una sentenza emanata in base al diritto 

germanico: applicando la legge longobardo-franca, infatti, i giudici avevano condannato 

l’omicida di uno schiavo al semplice pagamento di una somma di denaro. Contro la 

decisione si era opposto appunto Pepo, sostenendo che andava invece applicato il diritto 

romano, che prevedeva la pena di morte, in quanto ciò appariva più conforme alla legge 

divina e al diritto naturale, agli occhi del quale  anche lo schiavo è un uomo. 

Questo tipo di idee che esaltano il diritto naturale sarà poi sviluppato soprattutto in 

ambiente canonico, creando un filone di insegnamento del diritto romano diverso ed 

autonomo rispetto a quello ‘principale’ che, come vedremo, si sviluppa a Bologna. Anche 

per questo vi è chi ha formulato l’ipotesi che Pepo appartenesse appunto all’ambiente 

ecclesiastico. 

In un’opera in particolare si sente poi l’eco del pensiero di Pepo: le Exceptiones 

Legum Romanarum dette anche Exceptiones Petri. Il tempo della prima redazione e la 

patria d’origine sono incerti, ma si pensa che debbano porsi nell’ Italia centro-

settentrionale o ancor più probabilmente nella Francia meridionale, tra la fine dell’XI 

secolo e la prima metà del XII. Non è certa neppure l’identità di quel “Petrus” cui 

appunto l’opera viene attribuita. Ve ne sono molte copie e versioni con data e 

provenienza diversa, che hanno fatto nascere varie ipotesi tutte plausibili. Alcuni (pochi) 

dati sono comunque certi: circolano tra Italia e Francia; sono un testo giuridico nel quale 

si esprimono specifici punti di vista giuridici e sono il frutto di una conoscenza del diritto 

romano e delle sue figurae teoriche collegata con una certa capacità di intenderne i 

significati e le funzioni  all’interno di un processo logico-giuridico in via di profondo 

rinnovamento. Nel proemio, in particolare, si sostiene proprio il principio canonistico 

difeso da Pepo, secondo cui il diritto naturale prevale sul diritto civile e quindi l’equitas 

prevale sulla legge scritta; per questo il non meglio conosciuto Pietro che compile l’opera 

avverte che, se troverà nelle leggi qualcosa di contrario all’equità, non esiterà a metterlo 

da parte. È un principio e un ragionamento che sarà fondamentale nel modo di concepire 
il diritto per tutto il medioevo.  Le exceptiones non sono le uniche opere di questo filone, 

anche se sono le più importanti; accanto ad esse vi sono varie altre raccolte minori. 

 

c).Irnerio e la fondazione della scuola di Bologna 

 

Se Pepo rimane dunque poco più di un nome, celeberrimo è invece il personaggio 

considerato vero capostipite e fondatore della rinnovata scienza giuridica medievale: 

Irnerio. 

Pur avendo acquisito una fama immensa, in realtà, anche Irnerio, che pure è 

indubbiamente un personaggio ben identificato storicamente, rimane abbastanza 

misterioso. Si è discusso a lungo addirittura sulle sue origini. Una versione del  suo nome 



 24 

che spesso si trova nei testi è infatti Wernerius, ed è così che egli stesso si firma in alcuni 

documenti. Il nome è certamente germanico e ciò ha fatto pensare ad una sua origine 

tedesca, anche perché una tradizione tramandata da qualche manoscritto vi aggiunge la 

qualifica di theutonicus. D’altra parte va però detto che egli stesso si definisce sempre 

iudex bononiensis. Resta quindi aperta l’ipotesi che egli avesse semplicemente origini 

tedesche, e questo potrebbe spiegare anche la fiducia datagli dall’imperatore Enrico V, 

che appunto preferiva collaboratori suoi connazionali e che nel 1116 aveva nominato in 

effetti Irnerio giudice imperiale, affidandogli mansioni politiche importanti (una tesi 

peraltro ipotizza che il soprannome theutonicus fosse proprio conseguenza di questi suoi 

legami con l’impero). 

Resta il fatto che non si ha assoluta certezza delle sue origini. Un altro dato complica 

ulteriormente l’intreccio delle notizie: le prime apparizioni sulla scena giuridico-politica 

di Irnerio avvengono, infatti, non accanto all’imperatore ma proprio – e non pare un caso 

– in collegamento con lo stesso ambiente in cui aveva operato a quanto pare anche il suo 

misterioso predecessore Pepo, cioè quello della contessa Matilde di Canossa che, almeno 

una volta, Irnerio aveva sicuramente incontrato, perché i due risultano presenti insieme in 

un placito avvenuto nel 1113. La prima comparsa di Irnerio in un documento risaliva 

all’anno prima, sempre nell’ambito di una controversia, nella quale egli figurava come 

causidico. Ai suoi rapporti con Matilde si lega anche uno dei racconti in parte veri e in 

parte leggendari che lo riguardano: secondo una cronaca scritta a metà del ‘200 da un 

monaco, Burcardo, abate del monastero di Ursperg, Matilde avrebbe chiesto a Irnerio di 

“renovare” i libri delle leggi. Sul senso di questa frase sibillina si sono costruite molte tesi 

anche azzardate; si è arrivati a pensare che vi fosse una sorta di comando ufficiale in base 

al quale Irnerio avrebbe fondato una scuola destinata a grandi sviluppi proprio perché 

nata sotto questa autorevole spinta etc. 

Molto più semplicemente Matilde aveva probabilmente chiesto ad Irnerio di fare una 

sorta di ‘edizione critica’, di verificare cioè il testo delle leggi giustinianee e di 

ricostruirlo in base ai diversi manoscritti esistenti che, come detto, erano per lo più 

riassunti e frammentari. 

In effetti il nostro Irnerio doveva avere una certa preparazione filologica perché 

proveniva molto probabilmente dagli studi grammaticali che si svolgevano nelle scuole di 

arti liberali. Questa notizia ci viene dai racconti del giurista bolognese duecentesco 

Odofredo Denari, già ricordato per le parole su Pepo. Odofredo racconta infatti ai suoi 

studenti che Irnerio era appunto un maestro di arti liberali a Bologna, che viene in 

possesso, non si sa bene come, dei “libri legales” (cioè i libri delle leggi per eccellenza, 

quelli di Giustiniano) e comincia, per sua iniziativa e curiosità, a leggere quei libri e ad 

insegnare quello che sta studiando. 

Questo insegnamento lo renderà così famoso che i suoi studenti lo 

soprannomineranno “lucerna iuris” perché era riuscito a rischiarare il testo oscuro della 

legge. Vedremo in seguito in che modo egli spiegava il testo; per ora basti dire che di 

questi suoi interventi, in forma di glosse, abbiamo molte testimonianze perché esse ci 

sono pervenute abbastanza numerose. 

Le caratteristiche dell’insegnamento di Irnerio appaiono diverse da quelle delle scuole 
e dei personaggi fin qui visti proprio perché con lui comincia a realizzarsi un certo 

distacco tra la scienza e il Foro, tra la cerchia dei dotti e quella dei pratici. 

Fino a questo momento abbiamo visto un interesse, anche approfondito, anche 

scientifico (come ad esempio a Pavia) per lo studio del diritto, ma sempre con immediate 

finalità pratiche: gli studiosi del diritto sono causidici e iudices. Anche Irnerio è causidico 

e iudex (con questo termine compare anche nell’ultimo documento che ci dà sue notizie, 

del 1125) però ha anche un certo interesse teorico, filologico; una certa attenzione a 

ricostruire il testo più genuino, anche se certo in collegamento sempre anche con la 

pratica. 

I due aspetti del suo modo di operare si vedono bene in una sua scelta a proposito del 

ruolo da assegnare, nell’ambito della compilazione giustinianea, alle Novelle. 



 25 

Quando Irnerio si trova per la prima volta a leggere l’Authenticum, egli trova una 

collezione così caotica, una sequenza di leggi prolisse, di argomento disparato e scritte 

con uno stile così diverso da quello del Codex, che dubita della sua autenticità, o meglio 

forse dubita della redazione che ha in mano, perché difficilmente poteva mettere in 

discussione la validità , la vigenza di questi testi, consolidata da un uso secolare 

ininterrotto. Ritiene allora che non sia opportuno inserire l’Authenticum nei libri legales 

ma, poiché non può privare il codice delle innovazioni e delle deroghe che quelle leggi 

successive vi avevano apportato, sceglie dei brevi estratti di quelle novelle e li aggiunge 

in calce alle costituzioni del codice che ne erano state modificate. Queste aggiunte si 

chiamarono authenticae e rimasero sempre inserite in tutte le successive edizioni del 

testo, sempre comunque ben distinte dal testo del codice. 

Questo modo di procedere di Irnerio fa ben vedere la sua attenzione sia all’autenticità 

del testo, sia a proporre un testo senza lacune normative, proprio perché destinato ad 

essere anche usato nella pratica. 

Irnerio si interessa anche della prassi notarile: forse è autore di un formulario (lo dice 

Odofredo), forse solo di alcune formule specifiche come quella dell’enfiteusi. Certo egli 

continua sempre ad occuparsi di arbitrati e giudizi e perfino di questioni ‘politiche’, dato 

che nel 1118 si trova coinvolto in un drammatico scontro tra papa Callisto II e l’antipapa 

Gregorio VIII, eletto con l’appoggio dell’imperatore Enrico V. È proprio l’imperatore a 

mandare Irnerio a Roma a difendere la posizione dell’antipapa. La conseguenza è che 

anche Irnerio, come alcuni prelati e feudatari tedeschi, incorre nella scomunica. 

La straordinaria fama deriva comunque ad Irnerio soprattutto dall’aver fondato una 

scuola che si occupasse scientificamente dello studio dei testi giustinianei. Il merito 

indiscutibile che egli ha senz’altro avuto è proprio quello di aver assunto questa decisione 

riconoscendo la straordinaria validità teorica e anche pratica di questi testi, presi nella 

loro integrità. 

Vedremo quale idea di fondo, quale ‘visione del mondo’ abbia ispirato Irnerio e i suoi 

discepoli nella loro opera di costruzione di un sistema giuridico nuovo e completo. 

Certo è che essi sono consapevoli che quei testi del diritto romano offrono un mezzo 

particolarmente efficace per risolvere un problema che si faceva sempre più scottante, 

quello cioè di avere a disposizione un diritto certo, completo, affidabile. 

Proprio nel corso dell’XI secolo, Digesto, Codice, Novelle, riacquistano così un 

significato che era andato perduto. 

Prima di Irnerio sembra che se ne fosse interessato un po’ più attentamente proprio 

Pepo: alcune indicazioni sembrano provare che egli aveva in mano un testo intero del 

Codice, ma non era intervenuto su quei testi, che forse si era messo a studiare, con  gli 

intenti profondamente innovatori di Irnerio: Irnerio vuole raccogliere tutti i testi di 

Giustiniano, riordinarli, ritoccare le parole che risultano illeggibili o comunque 

incomprensibili; ridare valore centrale soprattutto al Digesto. 

È quest’ultimo aspetto soprattutto a dare importanza alla figura di Irnerio: egli 

intuisce che i testi raffinati e complessi della giurisprudenza romana, insieme alla parte 

centrale del Codex, possono portare l’uomo della città medievale a immaginare 

correttamente, anche per la ragionevolezza e l’autorità della norma imperiale, un modo 
nuovo, più semplice, più definito, di avere rapporti con una cosa, in proprietà, in 

usufrutto, in possesso, in garanzia, oppure con un altro soggetto in un rapporto 

obbligatorio etc. 

Il ritrovamento di tutte le parti del Digesto operato proprio da Irnerio è anch’esso 

avvolto nella leggenda. 

Sembrerebbe che Irnerio le abbia ricomposte in momenti successivi. In un primo 

tempo avrebbe avuto a disposizione solo un manoscritto, con un primo gruppo di libri, 

dal n. 1 al n. 24, titolo II; poi un testo con gli ultimi 12 libri, dal 39 al 50.  Per questo la 

prima parte si sarebbe chiamata Digestum vetus (cioè Digesto ‘Vecchio’) e la seconda 

Digestum novum. Per un certo tempo sarebbe mancata la parte centrale, contenente i libri 

dal 24.3 a 38. Irnerio, dopo anni di ricerche appassionate, li avrebbe poi trovati e, in 



 26 

quell’occasione, avrebbe esclamato “ius nostrum infortiatum est” (cioè ‘il nostro diritto si 

è rinforzato’) e, per questa ragione, quella parte del Digesto per secoli si sarebbe 

chiamata Infortiatum (ma non mancano altre ipotesi sul senso di questo vocabolo che 

secondo alcuni è riferito al contenuto di questi libri che, trattando materie come le 

successioni e i testamenti, sarebbe la parte più delicata e complessa del diritto, o altre 

spiegazioni ancora...).  

La compilazione giustinianea quindi, così come riorganizzata nel medioevo, risulta 

diversa dall’origine. Non più le 4 diverse opere ma un unico insieme diviso in 5 volumina 

(volumi): 3 volumina contenenti il Digesto diviso nelle tre parti ricordate, un volume 

costituito dal Codex, ma solo nei suoi primi 9 libri, ed il 5° volumen, detto anche volumen 

parvum (piccolo) o semplicemente volumen, in cui erano riunite le Istituzioni per intero, 

gli ultimi 3 libri del Codice (detti appunto tres libri) e le Novelle, secondo la stesura 

dell’Authenticum e non più nella versione riassunta della cosiddetta Epitome Iuliani con 

cui circolavano nei secoli precedenti in Occidente, distribuite in 9 collationes (raccolte). 

Ad inserirle saranno però solo i discepoli di Irnerio, perchè il maestro, come detto, aveva 

a lungo dubitato della validità dei testi a sua disposizione. 

In quest’ultimo volume poi, nel corso del tempo, sarebbero state inserite alcune altre 

norme e raccolte più recenti, di cui riparleremo: i Libri feudales, in particolare, 

diventeranno la 10° collatio e la Lombarda ne costituirà l’11°. Inoltre vi saranno inserite, 

come vedremo, alcune costituzioni imperiali degli imperatori medievali.  

  



 27 

La scuola dei glossatori 

 

1. L’insegnamento e la nascita dell’università 

 

Irnerio, dunque, partendo dall’esperienza acquisita probabilmente nelle scuole di arti 

liberali, fonda una sua scuola di insegnamento del diritto e in particolare di quel diritto 

romano che egli stesso aveva ricostruito nella sua interezza, nella nuova struttura che 

conserverà poi per tutti i secoli successivi. 

Abbiamo accennato all’attenzione scientifica e in un certo senso ‘filologica’ con cui 

Irnerio si era accostato a quei testi; una precisazione però si impone: poiché il recupero 

delle leggi antiche NON avviene per esigenze di conoscenza storica o per amore del 

passato o semplicemente per ammirazione della grandezza di Roma (per esempio si è 

notato come nella stessa epoca non vi sia alcun interesse per la letteratura antica), ma per 

fortissime esigenze pratiche, ad Irnerio non importa ad esempio ricostruire l’esatta 

collocazione storica dei testi o le vicende della storia romana. Noteremo anzi la totale 

ignoranza di esse da parte anche dei più grandi giuristi del Duecento. 

Chi a Bologna si accosta allo studio del diritto sa che il suo compito non è di 

ricostruire il passato di Roma ma di imparare a maneggiare leggi e dottrine e a disputare 

con l’uso degli strumenti della logica … per guadagnare denaro e potere. 

È un punto importante per spiegare il successo straordinario subito avuto 

dall’iniziativa di Irnerio: la iurisprudentia si presenta come “scientia lucrativa” (cioè che 

consente di arricchirsi, che procura guadagni ingenti), seguita dalla medicina e dalle altre 

scienze fisiche. Proprio giurisprudenza e medicina attraggono quindi inesorabilmente la 

maggioranza degli studenti: in Italia, a Salerno si studia medicina, a Bologna il diritto. 

Accanto al successo economico, lo studio del diritto comincia ad offrire anche un certo 

potere, perché i giuristi stanno acquisendo uno spazio sempre crescente nelle strutture di 

governo del Comune cittadino, così come alla corte imperiale e papale. 

Per queste ragioni i giuristi, come i medici, sono oggetto anche di polemiche e di 

satira feroce [per esempio circola la favola dell’asino Brunello – che ha “sensus haebes, 

cervix praedura” (intelletto ebete e testa durissima) e che dapprima sogna il successo 

come medico e si reca presso la più celebre scuola di medicina del tempo, nella città di 

Salerno. Dopo essersi perso la coda striminzita nel tentativo di farla crescere con cure 

mediche miracolose, decide di andare a Bologna a studiare il diritto, fantasticando sul 

potere che avrà quando potrà fare le leggi della città…]. 

Va però detto che, al suo interno, la scienza giuridica era vista e presentata anche in 

un modo più nobile, come ‘arte del bene e dell’equo’ (“ars boni et aequi”), che non può 

essere corrotta dal denaro e grazie alla quale si può distinguere il giusto dall’ingiusto. 

I due elementi sono naturalmente entrambi presenti. 

Certo è che, come dicevamo, il flusso di studenti alla scuola di Irnerio aumenta 

sempre più e i suoi allievi poi proseguiranno in questa attività: dopo il fondatore sono 

celebri soprattutto quattro suoi discepoli, Martino, Bulgaro, Ugo e Jacopo (li troveremo al 

cospetto dell’imperatore durante la celebre Dieta di Roncaglia nel 1158). Quest’ultimo è 

il vero e proprio erede e continuatore del maestro, se si può prestar fede ad una cronaca 
secondo cui il compito gli sarebbe stato affidato da Irnerio stesso sul letto di morte. 

Gli altri fondano loro scuole; soprattutto Martino e Bulgaro hanno grande successo; le 

loro scuole si differenziano anche per un diverso modo di studiare e di valutare il ruolo 

dell’equità nell’interpretazione delle leggi, tanto che le controversie fra i due maestri 

diventeranno leggendarie. 

Tra la seconda metà del 1100 e il primo 1200 le scuole cominciano a diventare 

numerose (già all’inizio del 200 gli studenti a Bologna superavano il migliaio) ed 

emergono i nomi di vari importanti maestri. 

Tra questi spiccano anche alcuni personaggi che non sono originari di Bologna: è il 

segnale che nella città cominciano ad affluire anche studenti da fuori, che poi si fermano 

qui per la loro successiva carriera: ad esempio il Piacentino († 1192) che era ovviamente 



 28 

di Piacenza, Pillio da Medicina († post 1207) che proveniva da questa cittadina ora in 

provincia di Modena, Giovanni Bassiano († 1197) che era di Cremona. 

Il flusso migratorio degli studenti diventa via via sempre più consistente anche da 

città più lontane e diviene così rilevante, anche sul piano sociale, da generare problemi di 

gestione della vita urbana e perfino di ordine pubblico. 

C’è una letteratura fiorente che descrive in toni drammatici o polemici e di condanna 

la situazione che si crea allorché questi giovani abbandonano la casa paterna, magari in 

un tranquillo paesino di campagna, e piombano nelle farraginose città dove rischiano ad 

ogni passo di cadere in qualche pericolo per la loro incolumità fisica o spirituale: la città è 

in questo fonte di timore ma anche di attrazione. 

Se si considerano le difficoltà che i viaggi comportavano è vistosa e sorprendente la 

grande mobilità territoriale del XII secolo (che ovviamente non riguarda solo gli studenti 

ma anche mercanti, cavalieri, pellegrini, schiavi fuggitivi: ‘l’aria della città rende liberi’). 

Il viaggio è una vera e propria avventura. I più attrezzati, che posseggono un cavallo, 

si è calcolato potessero percorrere circa 30/40 chilometri al giorno; chi parte sa che starà 

lontano da casa come minimo settimane o mesi e la strada è tutt’altro che sicura perché la 

legge, le istituzioni, non sono affatto in grado di proteggere il viandante. 

Vi sono documenti emblematici: proprio uno studente che dal centro Europa si recava 

a Bologna a metà del 1100 scrive al padre raccontandogli disperato che, mentre varcava 

le Alpi, è stato aggredito dai ladroni che lo hanno derubato di tutto e picchiato. Si è 

salvato per miracolo riuscendo a raggiungere un monastero dove lo hanno accolto e da 

dove ora scrive al padre per consiglio. 

Non è un caso isolato; un altro giovane è dovuto tornare a casa perché spogliato di 

tutto. 

La situazione spinge addirittura l’imperatore ad un intervento legislativo proprio a 

difesa di coloro che “sono diventati esuli per amore della scienza”. Si tratta di un testo 

famosissimo, emanato da Federico I Barbarossa nel 1155 o nel 1158 e volto proprio a 

favore degli studenti che si recano a Bologna per studiare diritto: è la costituzione Habita, 

della quale si dovrà riparlare perché è una tappa importante nella vita dell’Università di 

Bologna. 

Giunto sano e salvo in città, come detto lo studente deve inserirsi nel nuovo ambiente, 

trovare casa e compagni di studio (e/o di divertimenti: nasce la goliardia). Si crea una rete 

di contratti e attività economiche molto lucrose anche per la città stessa, ma al contempo 

nascono anche tensioni, malcontenti, controversie: ancora una volta per esempio è 

l’intervento legislativo dell’Imperatore nella Habita e poi lo stesso Comune di Bologna a 

risolvere un problema che nasceva da una consuetudine, presente appunto a Bologna, di 

origine altomedievale e forse germanica, che consentiva a un creditore di far valere i 

crediti insoddisfatti nei confronti di qualsiasi concittadino del debitore, per una sorta di 

responsabilità collettiva o di rappresaglia ‘tribale’. Questo sistema viene vietato dai 

legislatori. 

C’è comunque nel complesso una convergenza di interessi tra studenti e professori e 

il ceto produttivo e mercantile urbano. 

 Entriamo a questo punto nell’aula scolastica. Per lo più, in questa prima fase, aprire 
una scuola è un’iniziativa del tutto privata, che può avviare chiunque abbia abbastanza 

mezzi da procurarsi una copia dei preziosissimi libri giuridici e un locale in cui fare 

lezione. 

Un problema che sembra a un certo punto pressante è quello di proteggere l’aula 

stessa dal chiasso cittadino. Le fonti raccontano anche su questo punto molti episodi 

curiosi e trucchi escogitati per rimediare ai problemi (ad esempio cospargere un ampio 

strato di paglia nella strada sotto le finestre, per attutire il battito di zoccoli di cavalli e 

ruote di carretti...). 

Come detto, stiamo ancora parlando di scuole assolutamente private, frutto della 

personale iniziativa di un maestro e anche in concorrenza tra loro (è celebre al riguardo la 

rivalità che sarebbe esistita tra Bulgaro e Martino).  



 29 

Spesso l’aula stessa è nella casa di un maestro e non di rado qui sono alloggiati gli 

studenti stessi che quindi versano al maestro non solo il costo delle lezioni, ma anche 

dell’affitto. Con il professore, infati, gli studenti stipulano un vero e proprio contratto, 

singolarmente o in gruppo, con il quale si impegnano a pagare un onorario annuale detto 

collecta (appunto ‘colletta’, raccolta) e il professore si obbliga a insegnare. Poi appunto le 

collette diventeranno varie: per l’insegnamento vero e proprio (pro doctrina), per la 

scuola, l’aula e le attrezzature, per la pulizia e per gli altri servizi al bidello. 

La pulizia e la gestione pratica sono infatti affidate ai servi del maestro stesso. Tra 

questi uno diventa via via più specializzato e verrà appunto denominato bidello, 

assumendo un ruolo tutt’altro che secondario nell’organizzazione della scuola. 

Inizialmente il gruppo degli studenti è molto ristretto anche perché essi non 

posseggono quasi mai i libri personalmente ma seguono la lettura e le spiegazioni su 

quelli del maestro che quindi siede in mezzo a loro. 

Solo quando i rapporti tra allievi e docenti si modificheranno, circa negli ultimi 20 

anni del secolo XII, la cattedra arretrerà, si addosserà ad una delle pareti e sarà alzata su 

una pedana. 

Alle origini non vi sono obblighi di frequenza: allo studente conviene semplicemente 

farsi dare quello che ha pagato … e non ci sono esami perché il profitto è controllato 

giornalmente e, fino a tutto il XII secolo, non c’è una durata ben precisa per il corso di 

studi. 

Solo alla fine, con una cerimonia che si svolge in cattedrale, lo studente sostiene un 

esame. 

Man mano che passano gli anni si sviluppa una più completa organizzazione. Da una 

parte, gli studenti formano tra loro dei consortia e fra il gruppo degli studenti ed il 

professore si forma una comitiva o societas, che è comunità di lavoro ma anche di vita 

che spesso è davvero comune; la comitiva è per questo chiamata spesso anche familia. È 

qualcosa di analogo a quanto accade anche nelle botteghe degli artigiani dove apprendisti 

e maestri spesso lavorano e vivono insieme. 

È intorno al 1180 che questa prima organizzazione va cambiando, sia nel rapporto dei 

consortia studenteschi con la città, sia al loro interno. 

Una prima spaccatura si crea tra studenti locali e studenti stranieri, anche perché 

questi ultimi hanno problemi concretamente più complessi di alloggio, tutela giuridica, 

denaro. Per questo di fatto tendono a chiudersi corporativamente e questo aumenta una 

certa ostilità da parte di alcuni ceti cittadini. 

Ci sono anche motivi di contrasto fra studenti e professori: gli studenti sono ormai 

troppo numerosi per seguire le lezioni sul libro del professore e reclamano altre copie o 

chiedono almeno compendia, summae, che aiutino e favoriscano lo studio. 

Il problema dei libri è quindi molto sentito e fa nascere, introno alle scuole di diritto, 

una vera e propria fiorente “industria”. Inizialmente infatti i libri sono molto pochi e 

ancora fino agli inizi del ‘200 ben poche sono le copie in possesso dei privati e anche 

questo è di per sé una sorta di monopolio che consente appunto a quei pochi di insegnare. 

La dimensione del problema appare evidente se si considera che, a cominciare circa dalla 

metà del XIII secolo gli statuti, sia quelli del Comune, sia quelli che si danno le scuole 
stesse – come vedremo – si occupano dei libri, di chi li crea e li commercia, per 

facilitarne la produzione all’interno della città ma anche per frenarne l’esportazione verso 

centri urbani concorrenti. 

Per avere un’idea delle dimensioni del problema basta qualche esempio: nella 

seconda metà del ‘200, il prezzo di un codice manoscritto corrisponde mediamente alla 

retribuzione ANNUA di un professore e a quanto uno studente forestiero spende appunto 

per il vitto e l’alloggio di un anno. 

Se la pergamena è più fine o ci sono fregi e miniature il prezzo sale ancora. 

Ecco allora svilupparsi un’attività volta ad aumentare le copie disponibili. Il grosso 

problema è quello della garanzia di autenticità sia dell’originale di partenza sia delle 

copie. 



 30 

Nascono delle botteghe, dette stationes (stationarii sono gli artigiani che vi lavorano), 

che appunto sono depositi e luoghi di riproduzione dei libri. Già a metà del ‘200 sono ben 

organizzati e regolati dagli statuti: vi sono quelli che conservano e gestiscono gli exempla 

o exemplaria e quelli che commerciano, nonché quelli più affidabili che hanno giurato 

obbedienza ai rettori delle università e sono appunto detti stationarii universitatis 

(‘stazionari dell’Università’). I più importanti sono coloro che detengono gli originali: 

sono gli stessi autori e professori ad affidarli a loro perché danno garanzia di autenticità. 

A loro si rivolgono tutti coloro che vogliano copiarli (a caro prezzo!!). Siccome fare un 

nuovo libro richiede un anno o più, il volume viene ‘squinternato’ o ‘squadernato’ in vari 

fascicoli, appunto quaderni o quinterni detti ‘pecia’ (in genere sono formati da quattro 

fogli, con 16 facciate). 

In questo quadro in rapido cambiamento, diminuisce la compattezza delle singole 

comitive e si aprono invece nuovi modi di organizzazione: nascono le NATIONES, che 

appunto riuniscono gli studenti per origini: quelle degli stranieri sono 13, e comprendono 

spagnoli, francesi, catalani, provenzali, ma anche inglesi, tedeschi, normanni, polacchi. 

Per l’Italia le nationes sono 4, e raccolgono campani, romani, toscani e lombardi (anche 

su queste aggregazioni si sviluppa una letteratura ironica e comica che stigmatizza e 

mette alla berlina i difetti ‘nazionali’, con stereotipi che sembrano in parte sopravvivere 

ancora oggi!). 

Si forma poi un ulteriore raggruppamento tra tutti gli studenti riuniti in nationes, 

esclusi quindi solo quelli di Bologna e i professori: per designare questa organizzazione 

che tutela interessi comuni, anche attraverso scontri e discussioni, si adotta il termine 

UNIVERSITAS, a sua volta, a Bologna, divisa in due rami, quella dei CITRAMONTANI  e 

quella degli ULTRAMONTANI. Ciascuna delle due è diretta da un rector, che ha compiti 

importanti nel trattare ad esempio con le autorità del Comune cittadino, che cerca di 

intervenire per regolare e controllare questa variegata massa di persone, che è ad un 

tempo preziosa fonte di ricchezza, ma pericolosa fonte di ribellioni e di disordini. 

Il rettore – dato importante – è uno studente, non dei primi anni, ma già esperto, ed è 

eletto dagli studenti che fanno parte di quella universitas. 

I professori ora non sono più in alcun modo visti come rappresentanti degli studenti, 

come nella costituzione Habita. 

All’inizio del XIII secolo si hanno a Bologna vere e proprie rivolte studentesche; 

mentre la situazione è più tranquilla nelle piccole sedi minori che nel frattempo sono 

sorte (ad esempio Modena); a Bologna invece, nel primi trent’anni del ‘200, si scatenano 

molte tensioni con veri e propri scontri e migrazioni in massa di studenti che 

abbandonano la città per trasferirsi altrove, magari al seguito di qualche maestro. 

Il Comune di Bologna ondeggia tra una politica di controllo e una di tutela proprio 

per cercare di ‘governare’ l’università senza però rischiare di perdere questa importante 

presenza. 

La potenza e l’influenza raggiunte dagli studenti sono ormai enormi: basti dire che, su 

loro richiesta, il 27 maggio 1217 interviene con una lettera in difesa della libertà degli 

studenti addirittura il papa Onorio III. E ne seguiranno altre in cui, pur cercando una 

mediazione, il papa difenderà le pretese studentesche. 
Una seconda fase di scontri si verifica tra il 1224 e il 1226 perché nel 1224 a Napoli, 

Federico II aveva fondato uno Studium e aveva conseguentemente vietato ai giovani del 

suo Regno di trasferirsi a studiare all’estero; anzi invitava a Napoli anche gli studenti 

bolognesi. Il Comune di Bologna reagisce; gli studenti vorrebbero trasferirsi a Napoli, ma 

molti maestri si rifiutano. Alla fine l’esodo non si verifica, ma il Comune deve fare delle 

concessioni: a partire dalla metà del ‘200, si lascia un sempre maggiore spazio, nella 

legislazione del Comune agli Statuti universitari che le università stesse si sono date e che 

ne regolano il funzionamento, ma che si allargano anche a molti altri aspetti della vita 

degli studenti. 



 31 

Una vicenda simile si verifica anche in altri luoghi in cui nel frattempo sono sorte 

delle università. Un gruppo di studenti bolognesi, in particolare, proprio in occasione 

degli scontri con il Comune, si era trasferito a Padova nel 1222.  

Gli argomenti degli scontri sono tutti legati, come si è più volte detto, alle questioni 

della vita quotidiana, dall’alloggio, al vitto, al denaro a prestito, alla tutela civile e penale.  

Quest’ultima, per gli studenti stranieri in particolare, era una questione molto grave, 

perché per molti aspetti essi erano privi di adeguati diritti. 

Nel 1158, la costituzione Habita, proprio per garantirli meglio, come abbiamo visto, 

non solo aveva vietato la rappresaglia, ma aveva concesso agli studenti una facoltà 

importante: poter ottenere, se necessario, che il processo si svolgesse o davanti al suo 

professore, o davanti al vescovo della città a sua scelta. Alla fine del XII secolo le cose 

cambiano e la giurisdizione è passata nelle mani del Comune, ma gli studenti in quanto 

tali devono essere considerati a tutti gli effetti cittadini. 

I maggiori successi, nel rapporto con il Comune, sono ottenuti nella seconda metà del 

‘200 quando ormai l’università si è data una sua stabile struttura organizzativa, con propri 

statuti e vari uffici: l’iscrizione viene raccolta da un rappresentante eletto da ciascuna 

natio e approvata dal rettore che, ricevuto il nome, lo annota in un registro generale detto 

matricula. A quel punto lo studente deve presentarsi al massarius per il pagamento della 

tassa. Per questo pagamento riceve un’apposita attestazione dal notarius; con questa torna 

dal rettore e giura obbedienza e rispetto degli statuti universitari. La procedura si ripete 

ogni anno. 

 

Lezioni e piani di studio 

 

Gli statuti universitari regolano accuratamente, oltre alle cariche elettive e alle 

immatricolazioni e tasse, anche calendario, svolgimento delle lezioni e piano di studi: 

l’anno accademico comincia in ottobre; ben presto la data si fissa sul 18, giorno della 

festa di S. Luca, e si chiude tra la metà di agosto e il 7 settembre. Molti sono poi i giorni 

festivi (si contano almeno 85 feste religiose) e, durante la settimana, non si tengono 

lezioni il giovedì pomeriggio. 

Le lezioni sono distribuite tra mattina e pomeriggio: la prima e più importante lezione 

va dalle 7 (ora prima) alle 9; la seconda dalle 9 (ora terza) alle 11. Si riprende alle 3 del 

pomeriggio (ora nona) e si finisce alle 5. Nel pomeriggio comunque le normali lezioni 

possono essere sostituite anche da repetitiones o dispute. Le dispute avvengono anche 

fuori orario, ad esempio il giovedì pomeriggio o nei giorni festivi.  

Nei giorni di digiuno l’orario è ridotto dalle 9 alle 3 pomeridiane. È la campana della 

Cattedrale a scandire le ore. 

I programmi si concentrano, per il diritto civile, sui testi del Corpus Iuris, per i quali 

però si fissa una gerarchia:  sono testi principali il DIGESTUM VETUS e il CODEX (di 

cui si consideravano solo i primi nove libri). Questi sono detti ordinari, sono affidati ai 

professori più quotati e meglio retribuiti e le letture di essi, appunto letture ordinarie, si 

fanno tutte di mattina. Il programma di un anno comprendeva in genere metà di ciascuno 

dei testi (libri I-XII o XIII-XXIV del digesto, o I-IV, V-IX del codice). Più tardi, nel 
‘400, alcune sedi come Padova nominano sulle cattedre ordinarie due professori in 

‘concorrenza’ tra loro (in genere un padovano ed un forestiero) per stimolarne l’impegno 

e rendere più attraente quell’ateneo per gli studenti. 

Nel pomeriggio si studiano i testi considerati di minor peso, chiamati straordinari, 

cioè il DIGESTUM INFORTIATUM e NOVUM. Raramente sono spiegate le altre parti 

del Corpus Iuris, salvo qualche peculiare iniziativa di qualche docente. 

Allo stesso modo NON si fa nessun corso universitario sulle norme locali, sugli 

statuti comunali e neppure, dove ci sono, come a Napoli, sulle leggi regie. 

L’intero percorso di studi, che, come si diceva, verte tutto sul corpus iuris civilis, 

conduce lo studente alla laurea: diventare doctor iuris è una meta ambitissima perché il 

titolo assicura uno status sociale via via sempre più importante; come detto, almeno fino a 



 32 

metà del ‘200, non sembra che fosse predeterminata la durata degli studi; mano a mano 

però vengono fissati dei parametri e una sorta di grado di difficoltà crescente: ancora a 

metà del XIII secolo seguono le lezioni insieme i nuovi arrivati e gli studenti più esperti, 

e i primi fanno ovviamente una grandissima fatica. Sarà però proprio parte del metodo 

didattico quello di far ascoltare e seguire ai meno esperti la più attiva partecipazione cui 

possono arrivare gli studenti degli ultimi anni. 

I maestri però ad un certo punto cominciano a svolgere contemporaneamente sia i 

corsi sul Digesto sia sul Codice, così che gli studenti, un anno dopo l’altro, possono 

seguirli tutti. I volumi della compilazione poi, dalla metà del ‘200, vengono divisi in due 

parti e poi suddivisi a loro volta in puncta, individuando cioè le norme più importanti su 

cui il professore si soffermerà di volta in volta. 

Nello stesso periodo vengono definite le modalità dell’esame finale:  lo studente  

chiede ad un professore l’autorizzazione a sostenere le prove finali; saggiatane la 

preparazione in un colloquio, il professore, se ritiene lo studente pronto, lo ammette alla 

prima parte della prova (“ad privatam admissus”), che si svolge a porte chiuse davanti al 

Collegio dei dottori giuristi e sotto la presidenza dell’Arcidiacono della Cattedrale, cui, a 

partire da un provvedimento di papa Onorio III del 1219  è attribuito  il potere di 

conferire la LICENTIA. L’esame (“tremendum et rigorosum”) consiste nel discutere a 

lungo uno specifico testo del Corpus (“punctum”) estratto a sorte poche ore prima della 

prova. Se vi è il voto favorevole della maggioranza il canditato è “licentiatus in iure” ma 

non ha ancora del tutto completato il suo percorso. Si deve infatti sostenere anche un 

esame pubblico (“conventus”) che si svolge nella Cattedrale. Meno difficile, perché ripete 

quanto avvenuto in privato, questa prova è in compenso costosissima: panni e vestiti 

pregiati donati ai professori, pranzi, corteo a cavallo etc. Da ultimo vi è la festosa 

proclamazione del titolo di “doctor iuris” e l’attribuzione della “venia legendi” o “licentia 

docenti”, che abilitava a insegnare nelle università. 

Questo è essenziale: al termine degli studi si diventa professori, abilitati a insegnare 

quanto si è appreso. 

Per questo motivo la frequenza alle lezioni e la durata del corso a un certo punto 

diventa obbligatoria (a controllare la frequenza è in parte il bidello, che riscuote la 

collecta), ma per lo più ci si fida del giuramento che lo studente fa prima di accedere 

all’esame finale. 

Circa nella seconda metà del ‘200 si fissa un piano di studi: il diritto civile richiede 

sette anni, quello canonico cinque. Solo a cominciare dal sesto anno, lo studente è 

sottoposto ad alcune prove che mostrino le capacità acquisite, tiene così alcune lezioni e 

discute alcune dispute pubbliche. 

Le ricerche compiute sull’estrazione sociale dei giuristi che escono dalle università 

italiane ed europee confermano come la preparazione giuridica fosse uno straordinario 

strumento di affermazione sociale: se certo la maggioranza è composta di esponenti di 

famiglie borghesi e nobili, non di rado vi sono anche giovani di famiglie modeste, che 

faticano a mantenersi agli studi (e lo stesso vale anche per i professori) ma che poi, se 

dotati, riescono a fare molta strada come avvocati, giudici, esperti al servizio di un 

comune o di un principe e persino come docenti.  
 

2. La cultura e la pratica giuridica: notai, giudici ed avvocati 

 

Nello stesso periodo in cui si comincia a studiare scientificamente e ad insegnare il 

diritto, le esigenze stesse della rinnovata vita sociale portano ad un’altra importante 

innovazione: mentre nell’alto medioevo a dare valore probatorio ad un atto redatto da un 

notaio erano le dichiarazioni dei testimoni, dalla metà del XII secolo acquista valore 

l’atto in sé; il fatto si affermò nella prassi e fu avvalorato dai giuristi che, poco dopo 

dichiareranno senza incertezze che l’atto del notario fa piena fede, cioè piena prova di ciò 

che le parti hanno compiuto e dichiarato davanti al notaio stesso. La novità è 

importantissima perché la certezza dei rapporti giuridici trova un punto di riferimento 



 33 

essenziale. In questa età di transizione non sappiamo bene quale fosse la formazione 

culturale dei notai; i primi formulari che videro la luce all’inizio del Duecento mostrano 

però che ormai i notai hanno una preparazione notevole e sanno ben coordinare diritto 

romano e consuetudini locali, norme del diritto canonico e regole feudali, conoscono gli 

statuti etc. Anche se molti di loro avevano anche seguito studi universitari, si sa però che, 

almeno a Bologna, esiste una autonoma scuola di notariato, ben distinta dall’università. 

Dai professori di quella scuola ci sono pervenute opere importanti come la celeberrima 

Summa totius artis notariae, scritta nel 1255 da Rolandino dei Passeggeri, che avrà per 

secoli enorme successo. 

Il ruolo dei notai diviene presto indispensabile anche nella attività giudiziaria dei 

comuni, perché le sentenze fanno piena prova solo se autenticate dai notai.  

Quanto agli altri esperti di diritto, va ricordato che la struttura corporativa, come 

vedremo, era comune a tutte le forme di lavoro, dai mestieri appunto alle professioni 

intellettuali. Fino alla fine del Settecento, quindi, anche le professioni legali manterranno 

una struttura associativa simile nelle varie città: in quasi tutti i comuni esiste un Collegio 

dei giudici (diverso e non di rado contrapposto a quello dei dottori), che regola l’accesso 

alle professioni legali  dettando i requisiti: i giurisperiti non necessariamente hanno una 

‘laurea’, anche se ben presto i comuni impongono la frequenza di uno studio universitario 

per un certo numero di anni. Tra i requisiti primari vi è poi quello della cittadinanza, 

controllata in modo via via nel tempo sempre più restrittivo, così come gradualmente si 

vengono ad escludere coloro che vengono da famiglie di basso ceto. Ciò si spiega 

tenendo presente le ampie e lucrose competenze che spettano ai membri del collegio. 

Ad un rango inferiore appartengono poi i ‘causidici’ e procuratori legali, non di rado 

riuniti in un loro collegio. 

 

3. Ideali e visione del mondo dei glossatori 

 

Con quale atteggiamento di fondo Irnerio e i suoi discepoli accostano i testi del 

Corpus Iuris Civilis di Giustiniano ? 

Il primo dato emerso è proprio il loro modo di considerare i testi romani del VI secolo 

come diritto vigente, senza alcuna incertezza e senza che osti a ciò il fatto che si tratta di 

testi scritti circa 500 anni prima, e perfino dimenticati per secoli. 

La loro convinzione nasce dal riferimento ideale che viene dalla nozione di impero. 

Il diritto giustinianeo è considerato lex communis che sovrasta tutti i diritti particolari 

dei vari popoli, proprio perché è legittimata nella sua vigenza dall’essere legge 

dell’impero. 

Abbiamo già visto come questa affermazione fosse già affiorata anche in precedenza, 

per esempio nell’expositio ad librum papiensem; essa rispondeva infatti a un’esigenza di 

unità e di certezza molto sentita anche nei secoli dell’alto medioevo. 

Era stata espressa perfino nell’età carolingia da un illustre vescovo di Lione, 

Agobardo, vissuto nella prima metà del IX secolo ai tempi del re Ludovico il Pio. In una 

sua lettera proprio all’imperatore scritta probabilmente tra l’817 e l’822 egli lamenta che, 

se si riuniscono 5 persone, si troveranno a regolarsi con 5 leggi diverse e che ciò a suo 
parere finisce con l’incrinare quell’unità che la Chiesa esige, retta com’è dall’unica legge 

di Cristo. Agobardo chiedeva proprio all’imperatore di imporre a tutti la sua legge, che 

allora era quella franca. 

In quel momento un’operazione del genere non era attuabile, ma il problema era 

sentito e ora, a distanza di secoli, trova una soluzione ed una sistemazione proprio nelle 

scuole giuridiche bolognesi. 

Qui l’idea culturale di Roma e dell’Impero vengono riprese e sviluppate per costruire 

una teoria del diritto completa e solida. Il presupposto è molto semplice: l’impero è uno 

solo; è un ordinamento superiore a ogni altro ed universale. Logico corollario di questa 

sua unicità e universalità è anche l’unicità e universalità del suo diritto, che è appunto 

quello voluto ed emanato dall’imperatore, Giustiniano in primo luogo, ma non solo, come 



 34 

abbiamo visto nel guardare al modo in cui le leges sono raccolte. Il diritto imperiale è 

anche l’unico diritto universalmente valido nella respublica christiana. 

Si è osservato, a questo proposito, che in realtà non è la forza politica dell’impero a 

far emergere e a dare autorevolezza al diritto, ma che, in un certo senso, è il contrario: 

sono proprio i giuristi bolognesi con le loro teorie a delineare le caratteristiche 

dell’impero universale e di un imperatore definito lex animata in terris, dominus mundi. 

Ben presto tra l’altro alla forza di questa idea che rimane enorme sul piano ideale, non 

corrisponde più una reale potenza politica. 

Queste teorie dei glossatori si ritrovano esposte con grande chiarezza in una 

interessante opera scritta proprio da un esponente della scuola. Si intitola Quaestiones de 

iuris subtilitatibus (Questioni sulle sottigliezze del diritto). 

La paternità esatta di questo raffinato trattatello non è mai stata accertata (si era 

pensato al glossatore Piacentino, ma oggi anche questa ipotesi sembra poco affidabile). 

Il trattato si apre con un proemio in chiave allegorica, secondo un gusto molto diffuso 

nel medioevo:  

si descrive il ‘tempio della giustizia’ costruito in cima a un monte, vicino a un verde 

boschetto, con aria pura, non inquinata dalle meschinità del mondo. 

Entrando, il visitatore si trova di fronte una parete di vetro su cui è scritto in lettere 

d’oro tutto il contenuto dei libri legales. 

Su quella parete, come in uno specchio, si riflette lo splendido volto della giustizia 

che appare sovrastata, quasi come da un’aureola, dalla ratio (ragione, criterio) ispiratrice; 

tiene in braccio l’equità con volto dolce e benevolo, ed è circondata dalle sue sei figlie 

che rappresentano le virtù che devono appartenere alla Giustizia (religio, pietas, gratia, 

vindicatio, observantia, veritas). 

C’è poi un gruppo di personaggi di aspetto onorevole che si impegna a 

CANCELLARE dal testo scritto sulla parete di vetro le parole contrastanti con l’equità. 

In un luogo apposito, vicino alla parete, un venerabile personaggio risponde alle domande 

di una piccola folla riunita davanti a lui: le prime questioni riguardano il modo misterioso 

in cui si intrecciano il diritto naturale, il diritto delle genti, lo ius civile. Poi però il tema si 

fa più scottante e diventa anche una vivace polemica politica: si attacca duramente il 

comportamento di quei sovrani transalpini che nei secoli precedenti hanno invaso l’Italia 

pretendendo di imporre il loro diritto; il diritto delle genti avrebbe autorizzato la 

resistenza, ma di fatto i vinti hanno dovuto soccombere. Il passare del tempo ha visto 

sparire questi regni e le popolazioni mescolarsi, eppure, dice l’autore per bocca del suo 

personaggio, c’è ancora chi discute del valore di quelle norme e vorrebbe chiamarle 

addirittura leges. Allo stesso modo si sono comportati tutti i vari dominatori con il grave 

risultato che si è finito con l’avere tante leggi quante sono le case! 

L’attenzione si rivolge allora all’imperatore: quella qualifica gli impone l’obbligo di 

difendere l’ordinamento giuridico imperiale, di seguire l’esempio dei grandi Augusti di 

cui è successore. È la logica stessa a porre una alternativa secca: o l’impero è uno, e 

allora deve essere retto da una sola legge, o si ammette l’esistenza di più leggi, e allora 

vuol dire riconoscere una pluralità di regni. 

Il bersaglio dell’autore sono quindi i re longobardi e franchi ed i loro successori. I 
toni sono anche violenti e passionali; si guarda al passato con giudizi molto critici come 

ad un periodo di dilagante ignoranza, in cui mancavano adeguati studi per cui i libri 

legali, che pure non c’erano, neppure sarebbero stati letti e capiti se fossero capitati nelle 

mani di quei re ignoranti. 

Ben si capisce allora come la ricomparsa dei testi giustinianei genuini e il loro studio 

non siano stati avvenimenti di valenza solo scientifica, ma anche politica, subito posti al 

servizio della restaurazione dell’impero. 

La compilazione non è per questi giuristi solo un libro da studiare, ma un diritto 

vigente, che contiene l’ordinamento giuridico del massimo ordinamento politico, dal 

quale i testi ricevono una straordinaria auctoritas.  



 35 

Per questo, inizialmente il diritto romano non si presenta semplicemente come diritto 

comune, ma addirittura, almeno tendenzialmente, come diritto unico; ha preteso il 

monopolio normativo e lo si è usato per sradicare e sostituire gli ordinamenti germanici 

vigenti. Si spiega così anche perché esso è l’oggetto esclusivo dello studio universitario. 

L’evoluzione porterà poi su strade diverse; in realtà gli stessi glossatori sono ben 

consapevoli dell’esistenza di altri ordinamenti politici della cui reale potestà non si può 

discutere; puntano però tutta la loro attenzione sull’impero perché esso risponde 

perfettamente alla loro visione unitaria. Il volere di Dio ha creato un sistema armonico e 

unitario che riunisce i fedeli in un’unica Chiesa e i ‘cittadini’, i sudditi, in un unico 

impero. 

Resta il fatto che vi è in concreto una pluralità di ordinamenti e una pluralità di fonti 

giuridiche. Dovremo perciò vedere come il problema è affrontato e risolto (diversamente 

nell’evolversi della scuola e della società) dai giuristi bolognesi e italiani in genere. 

 

4. Il metodo di studio dei glossatori 

 

L’esigenza di un testo autorevole al quale fare riferimento, per il mondo giuridico era 

stata soddisfatta grazie alla riscoperta delle opere giustinianee; era un’esigenza comune a 

tutto il sapere medievale, imperniato tutto sul principio di autorità che deve guidare la 

ricerca del vero. Nella ricerca del vero il libro e la sua LECTURA diventano quindi il 

momento centrale e unificante; proprio per la sua rarità e preziosità, ma anche per la 

diffusa ignoranza, il libro ha quasi una forza ‘magica’ una attrattiva tutta particolare, 

quasi circondato da un’atmosfera di sacralità. Ecco allora appunto che LEGGERE  

diventa sinonimo di insegnare e studiare. 

Il professore quindi legge il passo della compilazione e comincia ad analizzarlo, sia 

per spiegarne i significati sostanziali, sia per dar conto di termini tecnici che non sono di 

immediata comprensione. 

Questo primo procedimento prende spunto dall’uso, già in qualche modo avviato in 

precedenza, di accompagnare il testo con questo tipo di annotazione dette appunto 

GLOSSE. 

Probabilmente i testi che arrivano nelle mani dei giuristi bolognesi ne contenevano 

già qualcuna, molto semplice, che magari era soltanto una citazione di altre norme della 

compilazione giustinianea che erano in qualche modo attinenti o perché analoghe o 

perché anzi contrarie. Queste glosse preesistenti si possono individuare ancora perché nei 

manoscritti più antichi usati anche dai glossatori bolognesi sono scritte con la stessa 

grafia con cui è scritto il testo della legge e quindi si distinguono da quelle aggiunte dopo. 

Da Irnerio in poi, infatti, i maestri aggiungono annotazioni nuove, originali, alle quali 

appongono proprio per questo una loro firma o sigla. 

Poiché, come abbiamo visto, per quasi tutto il XII secolo gli studenti non posseggono 

libri propri, ma vi è solo l’esemplare che è nelle mani del professore, le varie glosse si 

vanno ad aggiungere a quelle già redatte dagli autori precedenti, allungandole e 

completandole con ulteriori precisazioni o inserendosi negli spazi lasciati liberi, sempre 

poi completate dalla sigla del maestro che l’ha espressa o con la precisazione che si tratta 
del suo pensiero se a scriverla è un discepolo (“secundum Y”, o “B” o “M”). 

La sigla comunque, fino al 1300, non è sempre rappresentativa anche perché non vi è 

senso della paternità dell’opera, ma del risultato di un lavoro collettivo (l’immagine che 

indica la mentalità di quest’epoca si coglie nella costruzione delle grandi cattedrali). 

• A seconda della posizione in cui sono poste e del loro contenuto le glosse si possono 

variamente classificare. 

In base al contenuto si distinguono in: 

a) glosse grammaticali 

b) glosse interpretative 

 



 36 

a) le prime sono più brevi e semplici e si limitano a spiegare il significato di una 

parola oscura o a proporre un sinonimo ritenuto più leggibile o ad offrire analoghi 

brevi chiarimenti sul vocabolo. 

b) Le seconde sono invece assai più complesse e spiegano non solo il singolo 

termine, ma l’intera norma nei suoi vari elementi. Alcune di queste possono 

essere apposte anche alla rubrica di un intero titolo, per esporre la materia in esso 

disciplinata. Contengono i cosiddetti “passi paralleli” che creano una rete logica 

tra le varie parti del testo. 

 

In base alla collocazione, invece, le glosse consuetamente si distinguono in: 

1) marginali 

2) interlineari 

 

1) le prime sono scritte sui margini del testo: in genere le carte o le 

pergamene contengono il testo scritto al centro su due colonne che non 

occupano tutto il foglio. Nel margine intorno, che in genere è abbastanza 

ampio, vengono scritte le glosse. In questa parte marginale si pongono, 

come è logico, proprio le glosse più lunghe e complesse che si estendono 

per parecchie righe e che, quindi, quanto al contenuto, in genere sono 

interpretative. 

2) Le glosse interlineari invece, come è intuitivo, sono scritte addirittura tra 

una riga e l’altra del testo; perciò non possono che essere soltanto brevi 

puntualizzazioni, per lo più di tipo grammaticale. 

 

Questa distinzione ‘di massima’ deve però poi fare i conti con il passare del tempo e 

delle varie generazioni di maestri: già intorno alla metà del XII secolo gli spazi marginali, 

specie in corrispondenza delle leggi di più difficile e tormentata interpretazione, vanno 

riempiendosi di fittissime scritture. Ad un certo punto, quindi, anche perché ormai 

usurati, i codici più antichi vengono ricopiati. 

Può accadere, se la pergamena è in buono stato, che si raschino le scritture ritenute 

inutili e si riutilizzi la stessa pergamena (si ha così il cosiddetto ‘palinsesto’, che tra 

l’altro è oggi una fonte preziosissima per gli studiosi …); più spesso però si sceglie più 

semplicemente di accantonare i libri più vecchi ritrascrivendo il testo su nuove 

pergamene. Nel far questo si opera anche una scelta – cosa molto importante – 

ritrascrivendo anche le glosse del testo precedente, o almeno quelle ritenute ‘meritevoli’. 

Nel fare questa operazione peraltro si ‘livella’ tutto quello che sul testo è stato scritto 

in precedenza perché la nuova versione è tutta scritta con la stessa grafia e spesso, nel 

copiare, vengono omesse le sigle o le indicazioni che erano rimaste intercluse tra le note 

originali e le aggiunte successive. Si creano così degli STRATI. 

In questi passaggi ‘casuali’, in queste stesure semplicemente successive nel tempo, 

quindi, le glosse si accumulano abbastanza disordinatamente.  

Altre volte però c’è un più preciso intervento organizzativo di un maestro che opera 

sulla moltitudine di glosse di un testo e ne sceglie una parte, le riordina e le sfoltisce, ne 
aggiunge di nuove, decide insomma un certo insieme e una certa combinazione di glosse 

a cui poi i suoi studenti e discepoli faranno riferimento riconoscendogli una certa 

autorevolezza perché appunto l’intervento del maestro dà garanzia di affidabilità e 

autenticità. Questo insieme definito, canonizzato, di glosse prende il nome di 

APPARATUS; esso è individuabile e riproducibile come un’opera autonoma e personale 

del professore che ha compiuto la scelta. 

L’opera più grandiosa di questo tipo, che raccoglie i frutti di quasi 100 anni di scuola, 

è quella realizzata a metà del duecento dal glossatore ACCURSIO, che per questo suo 

lavoro passerà alla storia. Egli raccoglie e riordina un numero sterminato di glosse di 

molti maestri delle generazioni precedenti (se ne erano ormai succedute ben cinque), oltre 

che sue. Se ne sono contate circa 96.000, tutte disposte ad accompagnare l’intero Corpus 



 37 

Iuris Civilis (una fonte racconta che l’opera fu fatta in concorrenza con Odofredo che 

aveva avuto la stessa idea: Accursio si sarebbe addirittura dato malato per battere il rivale 

sul tempo …). L’opera è quindi immensa e il merito di Accursio fu proprio l’aver saputo 

dominare un materiale così ampio e vario costruendo un organico apparato per tutte le 

parti del Corpus Iuris Civilis, passato alla storia con il nome di MAGNA GLOSSA. I suoi 

contenuti non sono nuovi e non è sempre possibile individuare il contributo personale di 

Accursio. Essa da questo momento accompagnerà però sempre inseparabilmente il testo 

della legge giustinianea, diventandone quasi parte integrante. [VEDI esempi tra i testi in 

appendice,  n. 1] 
Nello stesso periodo, intorno a metà del XIII secolo, non sorprende quindi che alcuni 

professori durante le lezioni comincino a ‘leggere’ anche le glosse che accompagnano il 

testo di legge. I primi a farlo sono Odofredo e suo figlio Alberto che usa proprio gli scritti 

ben ordinati dal padre e soprattutto, come è logico, Francesco d’Accursio che utilizza e fa 

utilizzare il monumentale apparato per cui era già celebre suo padre.  

Questa prassi porta a due conseguenze: 

1). I meno abili o più svogliati professori possono finire con il dare più spazio alle 

glosse trascurando il testo e soprattutto saltando i passi che ancora non sono stati glossati: 

intervengono su questo gli statuti universitari prevedendo un divieto per i professori di 

saltare capitoli o leggi o paragrafi; anche se si aggiunge allo stesso tempo che la lettura 

delle glosse insieme al testo è diventata obbligatoria. 

2). La speranza di far circolare come testi meritevoli di studio e lettura i propri 

apparati induce alcuni professori ad intensificare l’attività di elaborazione scientifica al di 

là di quanto si spiega nella scuola. Questo arricchisce la produzione scientifica ma 

provoca un rischio di abusi e illecite manipolazioni. 

Su questo interverrà lo stesso Comune di Bologna vietando agli stationarii di fare 

accordi con un professore per sopprimere qualche antico apparato e sostituire ad esso uno 

nuovo. 

Solo gli stationarii che hanno giurato obbedienza ai rettori, appunto gli stationarii 

universitatis possono pubblicare qualsiasi opera; gli altri devono attenersi agli incarichi 

predeterminati dalle università stesse. 

• Le glosse non sono comunque l’unico strumento di cui si servono i maestri 

bolognesi nel loro accuratissimo studio del testo, ve ne sono anzi numerosi altri: 

a. l’analisi del testo è fin dall’inizio compiuta attraverso la DISTINCTIO: già sui 

margini delle pergamene più antiche troviamo annotazioni fatte secondo uno schema 

ramificato che pone un primo punto e poi lo divide e quindi lo suddivide in elementi 

successivi quasi in una progressione geometrica, perché si è convinti che dividendo e 

suddividendo si riesca meglio a penetrare il senso delle cose (era una teoria logica e 

filosofica elaborata da filosofi e teologi come Ugo da S. Vittore, che affermava 

appunto “in dividendo investigat”) e si favorisca e si aiuti la memoria; si afferma 

anche che con questo metodo si riesce a costruire o ricostruire un ordine che è insito 

nelle cose e va portato alla luce della conoscenza. 

b. In questa stessa logica volta a ricostruire un ordine logico e una compiuta omogeneità 

nel Corpus  si pone anche l’attenzione particolare alla presenza di antinomie e 
contrasti esistenti tra le diverse parti e norme giustinianee. Il presupposto del loro 

approccio era – ovviamente – quello che le contraddizioni fossero solo apparenti e 

che una corretta lettura e comprensione avrebbe consentito di trovare una 

conciliazione. A questo scopo i giuristi si dedicano alla ricerca di passi contrastanti e 

redigono ampi elenchi di tali leggi contrarie, spesso commentandole poi per spiegare 

questa apparente contrarietà e ridurla a solutio. Queste raccolte prendono il nome di 

BROCARDA o GENERALIA. Con esse si realizza un obiettivo che non è solo 

conoscitivo; si vuole anche, attraverso la solutio, svelare quella coerenza e unità del 

sistema che a prima lettura non appare e allo stesso tempo fornisce un criterio 

generale di giudizio che è frutto di una ricerca nuova, originale, non contenuta 

esplicitamente nel testo romano. L’autore di brocarda vuole salvare da contraddizioni 



 38 

la lex e allo stesso tempo enucleare criteri di giudizio nuovi (continuità con il mondo 

antico e a un tempo distinzione da esso). 

c. Simile al brocardum e solo in parte diverso da esso è il genere, anch’esso usatissimo 

e di straordinario successo, della REGULA IURIS. La ricerca di regole e principi 

generali era una esigenza molto antica tanto che lo stesso imperatore Giustiniano 

aveva inserito in chiusura del Digesto un titolo “de diversis regulis iuris antiquis” (D 

50.17). I glossatori portano però questo metodo a livelli molto superiori impegnando 

tutte le loro conoscenze della dialettica per chiarire un concetto giuridico per arrivare 

a darne un’accurata definizione [ci furono anche discussioni di principio molto sottili 

come quella, divenuta celebre, tra il Piacentino e Giovanni Bassiano sul problema 

teorico se l’eccezione sia inclusa logicamente nella regola o vi si contrapponga]. Ecco 

allora che vengono preparate raccolte anche di queste regulae, andando a ricostruire, 

da una parte, su quelle già antiche, il ragionamento e il processo attraverso cui si sono 

formate (traditio regulae) che serve per chiarire meglio il senso e il contenuto di 

queste regole e dall’altra fissare un principio che rappresenti un punto fermo per 

ulteriori interpretazioni e ragionamenti giuridici. 

La differenza tra brocarda e regulae iuris sta soprattutto nell’accentuazione 

dell’aspetto dialettico (pro-contra) dei brocarda rispetto alle regulae che evidenziano 

invece soprattutto la ricerca di criteri generali di giudizio anche se questa differenza 

spesso sfuma quando, per esempio, ad un elenco di regulae iuris si accostano le 

relative exceptiones. 

d. sempre volti a facilitare la comprensione di una norma, della sua estensione e 

concreta applicazione si elaborano i CASUS. In origine erano semplicemente 

esemplificazioni di fattispecie concrete, appunto volte a rendere più intellegibile il 

testo. In seguito diventano occasione di veri e propri commenti interpretativi. 

e. Il termine LECTURA, indica la trascrizione e il consolidamento degli appunti presi 

durante la lezione; è un’intelaiatura che lega le singole glosse sotto la forma di una 

più organica interpretazione. 

f. La vivace dialettica presente nella scuola è testimoniata anche dalle raccolte di 

DISSENSIONES DOMINORUM. Si riunivano cioè le esposizioni delle opinioni – 

discordanti tra loro – espresse dai maestri su varie e importanti questioni giuridiche. 

Sono famose quelle che oppongono Martino e Bulgaro. 

g. Se erano abilissimi nell’analisi accurata del testo, i glossatori sono però anche capaci 

di raggiungere altissimi livelli nella sintesi. Ne è prova il fiorire di un altro 

importantissimo genere letterario: la SUMMA. Essa consiste in una trattazione 

unitaria, sistematica (N.B. sintesi non significa comunque abbreviazione o riassunto: 

il modello è, in campo filosofico, la Summa theologica di S. Tommaso d’Aquino che 

è un’opera vastissima!) e completa, dove tutte le possibili nozioni sopra l’argomento 

trattato confluiscono e trovano il loro posto. Oggetto di summae possono essere 

quindi non le singole leggi ma intere parti del Corpus Iuris. Ne vengono redatte 

alcune celeberrime – e studiatissime dalle generazioni successive – soprattutto sul 

Codex. La più antica risale alla prima metà del XII secolo, tanto che in passato la si 

era attribuita allo stesso Irnerio. È detta Summa Trecensis. Ne fece poi una il 
glossatore Rogerio, scolaro di Bulgaro, vissuto a metà del 1100, che in parte riprende 

quella precedente. Piacentino fece una Summa sia per il Codice sia per le Istituzioni e 

vari altri autori ne scrissero. Le più vaste e compiute, tanto da diventare una pietra 

miliare quasi accanto alla stessa Magna Glossa di Accursio sono opera del suo 

maestro AZZONE, che si mise all’opera poiché non era soddisfatto di quella di 

Piacentino, da lui criticata. Nella Summa Codicis di Azzone, scritta all’inizio del 

‘200, soprattutto si nota una tendenza, ormai arrivata ad altissimi livelli, all’unità e 

alla collocazione delle leggi giustinianee in un assetto architettonico di vastissimo 

respiro costruito con l’uso di schemi già propri del diritto romano, in particolare di 

quello gaiano, ma anche delle categorie filosofiche aristoteliche, sempre più diffuse. 

Nell’opera di Azione si colgono già alcuni segnali di un superamento del metodo 



 39 

della glossa, che cominciava a sembrare insufficiente e anche un poco ripetitivo (cfr. 

Azione,  Summa codicis, Proemio, § 3). 

h. La massima espressione dell’uso del metodo dialettico, sia come schema dottrinale 

sia come sistema dialettico, e delle potenzialità interpretative in tal modo raggiunte 

dai giuristi medievali si ritrovano in un ultimo genere letterario: la QUAESTIO. 

Qualche chiarimento va dato, preliminarmente, sul termine. Esso viene infatti usato 

dall’inizio delle scuole – e non solo di quelle giuridiche – medievali, in varie 

occasioni, anche molto diverse, ma quella che diventa di uso frequentissimo per gli 

studenti di diritto è la cosiddetta QUAESTIO IURIS, quando cioè ad essere in dubbio 

non sono i fatti, ma la loro qualificazione giuridica.  

Ebbene, secondo l’ottica dei giuristi medioevali, se un caso è già previsto e regolato 

dalle leggi romane o canoniche non è possibile alcuna disputa; si sottrae alla 

mutevolezza di opinioni e argomentazioni contrastanti. Se più leggi sembrano 

concorrere si hanno al massimo le cosiddette QUAESTIONES LEGITIMAE. Esse 

hanno per oggetto una contraddizione tra due leggi e quindi, all’opposto delle 

precedenti, nascono proprio rigorosamente entro la sfera dello ius commune; il 

metodo espositivo è simile poiché segue le regole della dialettica, ma appunto è molto 

diverso l’oggetto e anche lo scopo che è qui quello di una comprensione organica e 

sistematizzante delle leggi romane. 

Quando invece c’è un fatto non previsto dalla legge o anche previsto e regolato da 

norme diverse da quelle del diritto giustinianeo, ma ad esempio da una norma locale, 

si apre il campo alla disputa: la norma locale viene vagliata proprio alla luce  

dell’autorità rappresentata dal diritto romano (quaestiones statutorum o feudorum). 

Lo spazio della disputa dunque, secondo il modo di argomentare dei giuristi 

medievali, è quello definito del PROBABILE, in contrapposizione all’ambito del 

CERTO. Questa disputa può essere originata nell’ambito di una controversia 

realmente esistente, in un processo o comunque una lite ma anche, appunto, creata 

come esercizio scolastico: se lo fa il maestro nel corso della lettura può essere solo 

appena abbozzata, dando rapidamente la soluzione ma può avere invece anche un suo 

spazio autonomo, con uno svolgimento ampio che coinvolge, insieme al maestro, gli 

stessi studenti degli ultimi anni. Per queste ultime si parla di questioni DISPUTATAE. 

Per loro si riservavano appositi giorni e tempi: di solito nel pomeriggio. Il professore 

pone formalmente la quaestio e la rende nota alcuni giorni prima (almeno otto) della 

data fissata per il dibattito pubblico. Questo può avvenire anche in luoghi aperti al 

pubblico, non necessariamente l’aula scolastica di un singolo professore; anzi talvolta 

vi partecipano maestri e allievi di varie scuole. È considerato un momento così 

importante della vita universitaria che verso la metà del duecento diventa non più una 

semplice consuetudine, ma un obbligo regolato espressamente dagli statuti 

universitari: tutti i maestri sono tenuti a una pubblica disputa almeno una volta 

all’anno, in un periodo che va dall’inizio della quaresima alla pentecoste. Il testo della 

questione viene scritto su una pergamena e consegnato al bidello che lo diffonde in 

tutte le scuole e tiene il testo a disposizione di voglia copiarlo. Nel giorno del dibattito 

si riuniscono gli studenti (che nel ‘200 sono, come detto, a volte quelli di tutte le 
scuole della città, compresi i rettori delle università). È il professore a introdurre e 

guidare la discussione nella quale intervengono doctores e studenti, secondo un 

ordine, anch’esso ben presto regolato dagli statuti. Ognuno degli astanti può proporre 

un solo argumentum a favore di una soluzione (pro) o di quella opposta (contra). 

Prima parlano  i sostenitori del pro e poi gli oppositori. In questa fase il professore 

comunque tace e ascolta tutti gli argomenti: questi ARGUMENTA di cui si parla sono 

tutti incentrati necessariamente sulle norme del diritto romano, plasmate con 

l’armamentario della logica o della retorica scolastica. Gli interventi sono molto 

numerosi (si può talvolta arrivare fino a 40 o 50). Al termine il maestro ha il delicato 

compito di decidere se dare ragione al primo o al secondo orientamento offrendo la 



 40 

propria SOLUTIO (che peraltro potrebbe proporre anche una terza via che segue un 

percorso diverso) e talvolta replicando anche agli argomenti rifiutati. 

Alla rappresentazione orale si accompagna o segue, soprattutto da un certo periodo in 

avanti, una stesura scritta. Si hanno così le QUAESTIONES REPORTATAE, che si 

raccolgono anche in archivi cui i maestri delle generazioni successive possono 

attingere; il testo e la soluzione delle più interessanti questioni vengono quindi poi 

usati anche come illustrazione del testo della legge all’interno della lectura. Anche un 

genere letterario che si svilupperà soprattutto in seguito (fine ‘200) come il 

TRACTATUS che coordina problemi intorno a un nucleo centrale di interessi o a una 

materia prende spunto da un insieme di questioni. 

 



 41 

Il sistema delle fonti nel medioevo 

 

1. Il diritto feudale 

  

L’analisi del genere letterario della quaestio ha già offerto qualche dato per 

comprendere l’evoluzione del modo di ragionare e l’ampliamento dello sguardo dei 

giuristi nel costruire un sistema di fonti che si amplia rispetto al solo diritto giustinianeo. 

La quaestio è infatti un utilissimo strumento per affrontare e trattare anche di fonti 

giuridiche diverse dal diritto romano e quindi in qualche modo per assimilare queste fonti 

in un sistema organico. 

In particolare sono coinvolti in questo discorso il diritto canonico, quello degli statuti 

e quello feudale.  

Prima di esaminare più da vicino questi diversi diritti va fatta però un’ultima 

osservazione. I giuristi bolognesi arrivarono ad occuparsi di essi abbastanza tardi proprio 

perché le loro convinzioni teoriche li portavano, come si è visto, a concentrare lo sguardo 

soprattutto sul diritto romano. 

Più aperti e forse più liberi sono inizialmente i maestri operanti nelle scuole minori 

fondate nelle altre città dell’Italia settentrionale e della Francia meridionale (e in 

particolare della Provenza). 

In queste scuole precocemente i giuristi cominciano a dedicare studi a temi come 

quello del processo, al diritto longobardo e a quello feudale, agli statuti.  

• Solo un breve cenno si può dedicare al diritto feudale: esso era contenuto 

essenzialmente nei cosiddetti libri feudorum, che erano stati elaborati gradualmente in 

ambiente longobardistico. La prima base era stata un provvedimento dell’imperatore 

Corrado II, il cosiddetto edictum de beneficiis del 1037, con il quale si concedeva la 

trasmissione ereditaria e la alienazione dei feudi; via via poi ad esso si erano aggiunte 

molte altre norme di emanazione imperiale, ma anche di origine consuetudinaria, raccolte 

e redatte in varie versioni: la più antica è attribuita ad un giudice imperiale milanese, 

vissuto a metà del 1100, Oberto dall’Orto, la cui origine è abbastanza curiosa: egli, che 

nella sua attività pratica certo spesso applicava quelle norme, dichiara che si accinge a 

metterle per iscritto per rispondere alle richieste di suo figlio Anselmo, che era studente 

di diritto a Bologna e che gli aveva scritto una lettera raccontandogli stupito che nella sua 

scuola una materia così importante nella pratica giudiziaria, come appunto il diritto 

feudale, era del tutto ignorata ! 

La raccolta ci è così giunta nella redazione di Oberto sotto forma di due lettere 

appunto indirizzate al figlio negli anni Cinquanta del 1100; per questo è conosciuta con il 

nome di Obertina.  

Dopo la Dieta di Roncaglia del 1158 si aggiunsero alcune costituzioni di Federico I 

promulgate in quell’occasione e anche questo fu forse decisivo per le sorti del libro 

perché lo fece assurgere, da semplice raccolta di consuetudini a diritto in qualche modo 

imperiale. 

Su questa base intervennero poi altri giuristi e verso la fine del secolo venne preparata 

una seconda stesura che fu chiamata Ardizzoniana per riferimento al giurista bolognese 
Jacopo d’Ardizzone che, a metà del duecento, compose un’importante summa di diritto 

feudale a partire da questa più ampia versione del testo e si pensò quindi che fosse stato il 

primo ad usarla. Infine se ne occupò Accursio, che sistemò i libri nell’ambito della sua 

Magna Glossa.  

Nel frattempo questi testi avevano fatto un vero ‘salto di qualità’ perché si era deciso 

di inserirli nell’insieme dei libri legales, facendoli diventare la X collatio del Volumen. 

Secondo la narrazione leggendaria circolata per secoli a partire dai testi di Odofredo, 

l’operazione sarebbe stata compiuta dal glossatore Ugolino dei Presbiteri (allievo di 

Giovanni Bassiano), ma avrebbe avuto anche l’autorevolissimo avallo dell’imperatore 

Federico II, che avrebbe quindi tolto ogni dubbio sull’autorità di questi testi.  



 42 

In realtà l’attenzione al diritto feudale aveva contraddistinto fin dalla loro origine 

alcune scuole ‘minori’ nate ad opera di alcuni maestri glossatori in città italiane ed anche 

francesi. È  provato ad esempio un lungo soggiorno di Piacentino a Montpellier, dove vi 

era sicuramente già dagli anni ’60 del XII secolo una scuola abbastanza fiorente (ed altre 

ve ne erano certamente in Provenza, luogo di produzione di diverse interessanti opere 

giuridiche). Un centro di studi importante si ebbe poi ad esempio a Mantova, dove 

accanto al diritto romano si studiava il longobardo. 

Questa è infatti una caratteristica tipica di queste scuole minori, che appaiono meno 

vincolate di Bologna allo studio esclusivo dei testi giustinianei. Questa apertura agli altri 

diritti, ed in specie appunto a quello longobardo e feudale, è documentata anche per 

Modena, dove è docente il glossatore Pillio da Medicina e soprattutto, come è logico, è 

diffusa in quelle zone d’Italia dove il diritto longobardo continuava ad essere usato 

ampiamente.  

Il maggior contributo innovativo che proprio Modena e Pillio diedero alla storia 

medievale del diritto concerne infatti il diritto feudale. In primo luogo si deve a Pillio 

l’inserimento dei libri feudorum tra le materie di insegnamento della scuola romanistica. 

Pillio si era già interessato di un’altra parte del corpus iuris piuttosto trascurata a 

Bologna, i Tres libri e fu poi il primo a dedicare una glossa e una summa ai Libri 

feudorum. 

Proprio nell’ambito dei suoi studi feudistici e longobardistici, Pillio elabora una teoria 

in materia di diritti reali che avrebbe dominato per secoli fino alla rivoluzione francese e 

che introduceva un regime della proprietà molto diverso dalla concezione romanistica, 

segno della grande creatività di cui furono capaci i glossatori: Pillio qualifica cioè 

DOMINIUM UTILE l’insieme dei diritti spettanti al vassallo per distinguerli da quelli 

spettanti invece al signore e qualificati come DOMINIUM DIRECTUM. È questa la teoria 

detta del dominio diviso, proprio perché spacca la proprietà in due sottospecie, una 

appunto spettante a chi ha la titolarità astratta del bene, ossia al nudo proprietario, l’altra, 

appunto il dominium utile, spettante a chi ne ha il godimento concreto; qualcosa di più 

simile a quelli che oggi chiameremmo diritti reali su cosa altrui, ma di intensità speciale, 

poiché non ha nessuno di quei limiti che vengono a caratterizzare usufrutto o superficie 

etc. La conseguenza non era da poco perché significava allargare le norme sulla proprietà 

a una serie di situazioni che a rigore non lo erano. Pillio dunque prende spunto dalle 

consuetudini feudali e soprattutto dal già ricordato Edictum de beneficiis che, assicurando 

l’assoluta stabilità del feudo e la sua trasmissibilità favoriva appunto l’idea di concepirlo 

come qualcosa di simile alla proprietà. I glossatori però, come abbiamo già visto, 

ragionano comunque sempre sulla base delle fonti giustinianee e quindi ecco che Pillio 

prende in considerazione le norme che attribuivano un’ actio in rem al titolare del diritto 

di superficie, al conduttore a lungo termine, all’enfiteuta, e spiega quindi che per analogia 

la stessa azione si può attribuire al feudatario. Poiché queste azioni erano qualificate 

utiles nel diritto romano ecco che sul piano sostanziale anche il diritto che si fa valere con 

esse è detto appunto dominio utile. 

Si trattava di una tesi così nuova e rivoluzionaria che per molto tempo tra i giuristi 

suscitò polemiche e rifiuto. Ancora nel secolo successivo qualcuno la negava, ma era 
talmente aderente alla realtà delle cose che finì con il prevalere perdurando poi fino al 

Settecento. 

È questo il modo con cui i giuristi medievali riescono a far evolvere il diritto pur 

rimanendo sempre ancorati alle fonti giustinianee.  

Un percorso simile a quello delle consuetudini feudali riguarda il diritto di origine 

longobarda e franca, raccolto nel testo chiamato Lombarda (il cui contenuto è lo stesso 

già inserito nel Liber papiensis, ma riordinato in base alla materia trattata e non 

semplicemente in ordine cronologico), che era diritto ancora largamente utilizzato 

specialmente in alcune zone d’Italia. 

Non è un caso, essendo il ducato di Benevento uno dei più duraturi domini longobardi, 

che si debba al beneventano Carlo di Tocco, divenuto maestro a Bologna, la prima glossa 



 43 

alla Lombarda che così, a metà duecento, entra a sua volta nei libri legali quale XI 

collatio del quinto volume. L’importanza della glossa di Carlo infatti quella di avere 

incasellato il diritto longobardo entro gli schemi romanistici. 



 44 

2. Il diritto canonico 

 

Accanto al diritto civile, l’altro grande pilastro del sistema giuridico medievale è 

rappresentato dal diritto canonico. Anch’esso, tra l’altro, è oggetto di uno studio 

scientifico che avrà grandi sviluppi. 

Il diritto canonico era già stato in grande fermento fin dalla seconda metà dell’XI 

secolo allorché, nell’ambito della riforma gregoriana della Chiesa, ci si era posti il 

problema anche di una raccolta e identificazione più chiara delle norme della Chiesa 

stessa. 

C’era stato perciò un fiorire di opere dottrinali ed anche di collezioni normative. 

Proprio perché così numerose, tuttavia, queste raccolte ponevano un problema di 

certezza del diritto, anche perché nessuna di esse era mai stata oggetto di una qualche 

sanzione ufficiale da parte del pontefice, che le conferisse un’autorità in grado di 

prevalere sulle altre (cosa che peraltro, come vedremo, avverrà solo a metà del ‘200). 

In questo momento va inoltre tenuto presente che non esisteva ancora una distinzione 

concettuale tra diritto canonico e teologia, il primo anzi faceva sostanzialmente parte 

della seconda. E’ quindi dapprincipio nell’ambito  degli studi teologici che si risveglia 

anche l’interesse per una sistemazione più scientifica delle norme. 

Un punto di riferimento essenziale, anche dal punto di vista metodologico, è l’opera 

del teologo Pietro Abelardo (1079-1142). Studiando i testi sacri, infatti, egli per la prima 

volta assume un atteggiamento critico; attraverso il metodo dialettico mette in luce anche 

le contraddizioni esistenti nella scrittura sacra e le confronta tra loro. La sua è una 

posizione davvero rivoluzionaria  e per i tempi persino scandalosa, che suscita moltissime 

polemiche.  

Di lì a poco, questo metodo di studio, enunciato ed applicato ai testi biblici da 

Abelardo nella celebre opera Sic et non, probabilmente influenza un altro personaggio, 

cui si deve infatti la vera e propria fondazione del diritto canonico come scienza 

compiutamente autonoma: GRAZIANO. 

Graziano era nato, probabilmente tra Orvieto e Chiusi, sul finire dell’XI secolo ed era 

divenuto monaco camaldolese. Tra il 1130 e il 1140 egli si trova in un monastero a 

Bologna. 

Singolare coincidenza dunque fece sì che lo studio del diritto civile e di quello 

canonico cominciassero nello stesso luogo e nello stesso momento quasi in parallelo. 

A Bologna, infatti, tra il 1140 e il 1142, Graziano compone un’opera immensa di 

raccolta di fonti e di norme canoniche (quasi 4.000), intitolandola CONCORDIA 

DISCORDANTIUM CANONUM (concordanza dei canoni discordanti) e divenuta poi per 

secoli celeberrima con il nome di DECRETUM (proprio per sottolineare che essa 

sostitutiva tutte quelle precedenti con lo stesso nome e rappresentava il diritto della 

Chiesa per eccellenza). Prima di esaminarne il contenuto occorre una considerazione 

sull’ambiente in cui si trovava ad operare Graziano. 

Un importante documento ci testimonia infatti un episodio della sua vita dal quale 

possiamo comprendere che egli non è un intellettuale isolato che ha una geniale 

intuizione, ma che attorno a lui c’è un gruppo di giuristi che opera sì a Bologna, ma con 
interessi diversi da quelli dei glossatori: nell’agosto del 1143, Graziano viene chiamato a 

Venezia da un cardinale legato di papa Innocenzo II che doveva emanare una importante 

sentenza in tema di decime ecclesiastiche e che voleva il consiglio di autorevoli esperti di 

diritto. Insieme a Graziano vi sono altri importanti personaggi (in particolare l’esperto 

Mosè, che sarebbe poi divenuto arcivescovo di Ravenna) dei quali altre fonti 

documentano la preparazione e la partecipazione alla vita giuridica bolognese (si 

ritrovano infatti a prendere parte ad altre dispute giuridiche). 

Dunque Graziano è inserito in un ambiente di cultori del diritto che non si interessano 

solo di Giustiniano, come proprio in quegli anni stavano facendo Irnerio e i suoi 

discepoli. 



 45 

Nel momento in cui decide di raccogliere le variegate fonti canoniche, il nostro 

monaco ha a disposizione le numerose collezioni già emerse negli anni precedenti, tra le 

quali egli privilegia soprattutto alcune (sfrutta molto le opere di Ivo di Chartres). 

Nell’accostare tra loro le fonti che ha raccolto, Graziano avverte la loro eterogeneità e 

le contraddizioni presenti tra i diversi testi, che erano diversissimi anche per origine e 

impostazione: vi sono le sacre Scritture, altri libri ufficiali della Chiesa come i libri 

liturgici, canoni emersi nell’ambito dei Concili – diversi però a seconda  che si trattasse 

di Concili locali o ecumenici -, lettere dei Papi e opere dei Padri della Chiesa e di altri 

scrittori ecclesiastici e perfino fonti laiche, sia di diritto romano che germanico 

(soprattutto la lex romana Wisigothorum e i capitolari carolingi).  

Sulla scia, come detto, di Abelardo anche Graziano utilizza il metodo dialettico 

ponendo a confronto le norme. Il suo scopo – dichiarato fin dal titolo dell’opera – è però 

quello di appianare le contraddizioni presenti. Per far ciò, Graziano adotta vari criteri o 

rationes. Spiega ad esempio che alcune contraddizioni, se si coglie l’esatto significato 

delle norme, sono solo apparenti, oppure utilizza il principio per cui la legge successiva 

abroga la precedente; oppure richiama la ratio loci secondo cui la legge particolare di un 

luogo può derogare a quella più generale propria di un più vasto ambito territoriale; o 

ancora usa una nozione che sarà sempre una pietra miliare del diritto canonico, quella di 

dispensa, per cui, in presenza di determinate circostanze o cause si possono prevedere 

eccezioni alla regola generale etc. 

Il contributo personale che l’autore aggiunge all’insieme dei testi raccolti e che egli 

qualifica come auctoritates è rappresentato da una serie di dicta intercalati ai brani della 

collezione per spiegare problemi, fornire principi di teoria generale, richiamare altri testi 

inerenti; talvolta citare concetti di diritto romano per metterlo a confronto con quello 

della Chiesa. 

Non sempre il lavoro di Graziano è di altissimo livello e qualche volta si coglie 

ancora qualche incertezza nel distinguere le nozioni giuridiche da quelle teologiche, 

eppure il successo della sua opera fu subito straordinario, tanto da surclassare e sostituire 

in breve tempo nelle scuole – e non solo – tutte le opere precedenti. 

In effetti Graziano stesso aveva probabilmente concepito il suo lavoro di raccolta non 

tanto per destinarlo alla prassi, ma proprio come un manuale per la didattica. Fu proprio 

in quest’uso che il suo testo fu subito accolto nella scuola da lui stesso fondata e da quella 

diffuso poi ad ampio raggio. 

Nell’ambito della scuola, lo stesso Graziano e alcuni suoi allievi e successori 

apportarono al Decretum integrazioni (forse più di 150 aggiunte) e modifiche: esso venne 

diviso in tre parti, la prima e la terza divise a loro volta in distinctiones, mentre la seconda 

divisa in causae, a loro volta divise in quaestiones. Di queste sezioni, parte della seconda 

e tutta la terza sono tra l’altro quasi interamente aggiunte successive alla struttura 

originaria. Soprattutto, sono molto numerose le aggiunte di fonti romane: Graziano ne 

aveva inserite abbastanza poche, mentre nella stesura definitiva sono numerose. I 

maggiori interventi sono dovuti ad un allievo di Graziano, un misterioso personaggio di 

nome Paucapalea. 

Se anche, come si è detto, qualche volta Graziano sembra rimanere sul confine tra 
diritto e teologia, la sua opera rappresenta però nel complesso un vero e proprio 

spartiacque. 

Egli svolge, infatti, pur con prudenza, un ragionamento fondamentale: osserva che, 

indubbiamente, ogni azione e ogni pensiero dell’uomo possono salvare o perdere la sua 

anima; essere segno di virtù o di peccato, portarlo al Paradiso o all’Inferno. Al confessore 

quindi, il penitente dovrà rivelare tutto, anche il pensiero, poiché Dio tutto vede e tutto 

giudica. 

Ma – si chiede Graziano – davanti al giudice terreno? Come far valere dinnanzi a lui 

pensieri non tramutati in azione o almeno in un inizio di azione? Come darne la prova? E 

soprattutto perché cercare di darne la prova, se il pensiero non espresso non ha recato 



 46 

danni né alle persone, né alle cose, né ha turbato la convivenza civile, ma ha solo offeso 

l’ordine impresso da Dio nella coscienza dell’uomo? 

La portata rivoluzionaria di questa concezione,che fa coincidere i confini del diritto 

umano, civile ma anche canonico, con la possibilità di valutazione e di giudizio dei soli 

comportamenti e non più dei pensieri, sta proprio nel sottrarre al potere dell’uomo di 

Chiesa in quanto tale il controllo di tutto l’operato umano in vista di fini pratici (la 

restaurazione dell’ordine sociale violato) e di lasciargli solamente il controllo della fede e 

dell’anima, affidando piuttosto a giudici terreni (civili come ecclesiastici) il controllo 

delle azioni terrene rilevanti sul piano sociale. 

È una svolta culturale fondamentale. Per questo, 150 anni dopo, Dante porrà con tutti 

gli onori Graziano nel suo Paradiso tra gli spiriti sapienti (X, 105-106: di lui dice che 

«l’uno e l’altro foro aiutò, sì che piacque in Paradiso»), attribuendogli il merito di avere 

distinto «l’uno e l’altro foro», cioè il ‘foro interno’, della coscienza, da quello ‘esterno’ 

delle azioni. 

 • A partire dall’opera di Graziano si ha un vero e proprio fiorire di studi canonistici: 

Paucapalea fa una Summa al Decretum e lo stesso fanno altri successori e discepoli. La 

più celebre è poi quella redatta, negli anni ’60 del 1100, da Stefano, vescovo di Tournai, 

attraverso la quale la conoscenza del Decretum si diffonde anche in Francia. 

Qualche anno dopo lavora in Italia Uguccione da Pisa, al quale si deve la scelta di 

aprire massicciamente all’uso del diritto romano anche in ambito canonistico: dopo di lui, 

infatti, anche scolasticamente si comincia a pretendere che i canonisti abbiano comunque 

anche una preparazione civilistica e questo aprirà la strada alla futura fusione delle due 

scienze in un unico sistema che sarà chiamato UTRUMQUE IUS. È proprio dai canonisti 

che viene questa iniziativa. 

Oltre alla dottrina canonistica, all’epoca di Graziano e dopo di lui, si arricchisce 

anche l’attività legislativa della Chiesa, attraverso alcuni importanti Concili ecumenici 

(soprattutto il Lateranense I, del 1123, il III, del 1179, ed il IV nel 1215) nei quali grandi 

papi legislatori divulgano le loro norme, ma soprattutto con le lettere che i pontefici 

scambiavano con vescovi, abati, Chiese, monasteri, principi e signori locali in tutta 

Europa. 

Queste lettere, dette DECRETALI, avevano valore normativo; dapprima molte 

vennero aggiunte al Decretum di Graziano, poi se ne fecero autonome raccolte. Queste 

decretali venivano definite EXTRAVAGANTES, proprio perché «extra Decretum 

vagabantur». In particolare cinque raccolte ebbero una notevole diffusione e furono dette 

Quinque compilationes antiquae. Alcune di esse erano, come lo stesso Decretum, opera 

di giuristi privati mentre altre videro la novità di un intervento diretto del pontefice. In 

particolare papa Innocenzo III, che emanò moltissime decretali, le fece riunire in una 

collezione tra il 1209 e il 1210 e ad essa diede valore ufficiale. Altrettanto fece più tardi 

papa Onorio III nel 1226. 

È singolare invece che sia rimasta privata quella scritta tra il 1216 e il 1217 dal 

canonista Giovanni Teutonico, subito dopo l’importantissimo Concilio ecumenico 

Laterano IV, del 1215, dato che questa raccolta conteneva quasi tutti i canoni di tale 

Concilio. 
Il nome di Giovanni Teutonico porta a segnalare un altro aspetto: egli è infatti autore 

della Glossa completa al Decretum, che diverrà l’equivalente canonistico di quella di 

Accursio. Tutte queste compilazioni, infatti, essendo studiate nelle scuole, vennero 

glossate esattamente come quelle civilistiche.  

Tutte le cinque compilazioni ‘antiche’ e le altre varie raccolte seguite al Decretum 

vengono comunque nettamente messe da parte quando, nel 1234, papa Gregorio IX fa 

preparare una nuova grande collezione di Decretali, che riordi e sostituisca tutte le 

precedenti. 

L’opera comporta quattro anni di intenso lavoro da parte di esperti canonisti tra i 

quali spicca la figura dello spagnolo Raimondo da Peñafort. Si vuole infatti fare una 



 47 

cernita accurata dei materiali e organizzarli in modo armonioso, anche apportando 

modifiche ai testi, espressamente autorizzate dal papa. 

Nel lavoro è recuperata anche una piccola parte di materiale antico trascurato da 

Graziano. 

Alla fine si ottiene un’ampia raccolta, suddivisa rigorosamente in cinque libri in base 

alla materia trattata: il primo descrive gli apparati giudiziari della Chiesa; il secondo la 

disciplina del processo cosiddetto romano-canonico proprio perché costruito su un abile 

intreccio di elementi romanistica e principi canonici, un processo che avrebbe dato le basi 

anche a quelli dei tribunali laici; il terzo libro disciplina la condizione dei chierici; il 

quarto l’importantissima materia matrimoniale ed il quinto il diritto penale canonico. Per 

aiutare la memoria degli studenti, questa suddivisione, che rimane sempre presente anche 

nelle successive raccolte, viene indicata, quasi in cantilena, con l’elenco iudex, iudicium, 

clerus, connubia, crimen. 

Il testo è promulgato da papa Gregorio IX il 5 settembre  1234 con il nome di 

Decretales Gregorii IX, ma viene comunemente chiamato Liber Extravagantium o ancor 

più semplicemente LIBER EXTRA. La bolla papale che lo promulga contiene una 

importante precisazione, volta proprio a fare ordine e chiarezza nel diritto della Chiesa: 

vieta la consultazione e redazione di altre raccolte non autorizzate ufficialmente. 

Come già il Decretum di Graziano (che continua comunque a restare un’opera 

privata, anche se apertamente studiata in tutte le università) anche il Liber Extra ha subito 

un grande successo ed è oggetto di apposito studio. Su di esso si fanno vari apparati di 

glosse, uno dei quali, opera di Bernardo da Parma (1256), diviene la sua Glossa ordinaria, 

quella cioè che accompagna il testo in tutte le successive stesure.    

Vi sono poi ampie Lecturae o Commentari che diventano i pilastri della dottrina 

canonistica dei secoli successivi, come quella di Enrico da Susa, detto l’Ostiense, perché 

era cardinale e vescovo di quella località, che fa anche una apprezzatissima Summa, o di 

Sinibaldo dei Fieschi, divenuto papa con il nome di Innocenzo IV, che, cosa singolare, 

scrive il suo apparato proprio durante il pontificato. Forse anche per questo la sua opera 

ha un’autorevolezza straordinaria. 

Al cardinale Ostiense si devono ulteriori passi avanti lungo il percorso, cui si è già 

accennato, che porta ad un legame sempre più stretto tra diritto civile e diritto canonico 

nel binomio dell’utrumque ius, i due diritti che, anche per suo merito, vennero ad unirsi 

in un unico sistema. 

Egli è anche sostenitore della preminenza del papato rispetto all’impero; formula una 

dottrina cosiddetta ierocratica, che sarà ulteriormente ripresa e accentuata nel ‘300 

allorché lo scontro ideologico del papato con l’impero e con i regni secolari diventerà 

fortissimo. 

Proprio in un contesto politico molto teso soprattutto per lo scontro in atto tra il 

papato e il re di Francia Filippo IV detto ‘il bello’ vede la luce un’altra raccolta ufficiale 

di decretali voluta da papa Bonifacio VIII nel 1298. Venne chiamata LIBER SEXTUS 

perché seguiva ai 5 delle Decretali gregoriane, anche se in realtà è a sua volta strutturato 

con la medesima suddivisione in 5 libri, per materia. Vi sono raccolte ovviamente le 

decretali del periodo 1235-1298 e ancora una volta si precisa che tutte quelle non 
comprese vanno ritenute abrogate. In fondo all’opera, a somiglianza del Digesto, papa 

Bonifacio fa aggiungere un titolo «de regulis iuris» incaricando di questo, pare, un 

famoso civilista, Dino del Mugello. 

La terza ed ultima raccolta ufficiale del diritto della Chiesa è ordinata pochi anni dopo 

in un contesto però assai mutato: il papato si è infatti trasferito ad Avignone dove subisce 

inevitabilmente l’influsso del re di Francia. 

La decisione di una nuova raccolta è di papa Clemente V per cui, anche se essa viene 

in realtà promulgata dopo la sua morte dal successore, nel 1317, porta comunque il nome 

di CLEMENTINE. Alcune di queste decretali, non numerose, furono però fondamentali, 

come quella, cosiddetta Saepe (dalla prima parola, come consuetudine in quell’epoca per 



 48 

tutti i testi, civili e canonici) che introduce le regole del processo sommario che avrebbe 

avuto larghissimo utilizzo anche fuori dall’ambito canonico.  

Dopo quella di Clemente non vi sono altre raccolte ufficiali di decretali anche se 

molte ne sono emanate, ed in parte confluiscono in due altre collezioni cui però non è mai 

data sanzione ufficiale.  

Una raccolta si ha pochi anni dopo e riunisce una ventina di testi del successore di 

Clemente, Giovanni XXII (appunto chiamate EXTRAVAGANTES JOHANNI XXII) ed 

un’ultima, di molto successiva, che, sul finire del 1400, riunisce varie altre decretali 

sparse. Sono le cosiddette EXTRAVAGANTES COMMUNES. 

L’insieme di queste sei opere, dal Decretum alle Extravagantes communes, viene 

pubblicato come un corpo unitario nel 1500 da Jean Chappuis con il nome di CORPUS 

IURIS CANONICI, a imitazione di quello giustinianeo. Da questo momento non muta più 

anche se ovviamente i papi emanano altre norme conservate nel Bullarium pontificium; il 

Corpus rimane in vigore come diritto della Chiesa fino all’emanazione del primo Codice 

di diritto canonico nel 1918. 

 Come dunque interagivano il diritto civile e quello canonico? Si è detto che proprio 

per merito dei canonisti si costruì un sistema unitario in cui i due diritti erano 

inscindibilmente connessi, appunto l’utrumque ius. Lo spunto era stato dato loro da un 

testo contenuto nel Decretum di Graziano che ammetteva la possibilità di un uso 

sussidiario del diritto romano pur restando  preminente quello canonico. La teoria era poi 

stata sviluppata soprattutto da Uguccione da Pisa che esplicitamente ammetteva la 

possibilità che in determinati casi la Chiesa potesse preferire norme romane alle proprie 

per ragioni di «pietas», di equità o altro (fondamentale soprattutto il criterio dell’equità!). 

La Chiesa certo resta libera di scegliere, ma intanto l’interazione tra i due diritti si era 

affermata e proprio il criterio dell’equità costituirà, anche per i civilisti quello attraverso 

cui regolare di volta in volta i rapporti tra i due ordinamenti, insieme ad altri come quello 

della materia (e della ratio peccati) ed altri. 

Il collegamento logico tra i due ordinamenti giuridici universali è dato dal fatto che 

essi hanno un unico scopo da raggiungere: la felicità ultraterrena. 

Dal punto di vista oggettivo, delle norme, essi sono separati e indipendenti ma hanno 

in comune l’aspetto soggettivo, dei destinatari (anche se essi fanno parte dei due 

ordinamenti secondo posizioni giuridiche diverse, come fedeli o come cittadini). Vi sono 

quindi molte ragioni di interferenza (Odofredo dice un po’ polemicamente che «papa 

ratione peccati intromittit se de omnibus»). Si elaborano vari criteri per regolare i 

rapporti: Accursio distingue le norme civilistiche che regolano i negozi temporali dalle 

canonistiche che regolano i negozi spirituali. In caso di contrasto però prevarrebbe il 

diritto canonico, considerato espressione più fedele della volontà divina. Questa 

impostazione semplice dei glossatori sarà mutata dal ‘300 in poi attraverso una 

elaborazione più complessa. 

Il più grande giurista dell’epoca successiva, di cui riparleremo, Bartolo da 

Sassoferrato, spiega che in materia spirituale la competenza pontificia è assoluta. 

Parlando invece di negozi temporali occorre distinguere tra le terre sottoposte al potere 

temporale della Chiesa – dove il papa può legiferare con pieno potere anche in campo 
temporale – e le terre dell’impero dove si deve fare un’ulteriore distinzione: se applicare 

le leggi dell’imperatore comporta un peccato, allora prevarrebbe comunque la norma 

canonica, altrimenti no.  

 

I diritti degli ordinamenti particolari 

 

1).  I Regni territoriali 

Oltre ai comuni, di cui vedremo poi, in Europa ed anche in Italia, si affermano dopo 

il 1000 vari regni territoriali da cui poi sarebbero scaturiti gli Stati dell’epoca moderna. Il 

progredire di queste monarchie va di pari passo con il regredire dell’Impero come 

ordinamento universale sovraordinato nonostante che l’ideale universale sia strenuamente 



 49 

difeso dalla dottrina giuridica bolognese e anche dalla stessa Chiesa che vede l’autorità 

temporale dell’imperatore come il riflesso di quella spirituale del pontefice. 

Proprio in ambito ecclesiastico, peraltro, si cerca una ‘mediazione’ per riuscire a 

salvare la universalità del diritto giustinianeo che in alcune parti d’Europa, specialmente 

Francia ed Inghilterra, si voleva respingere dal momento che i re che vi avevano ormai 

consolidato il loro dominio politico  rivendicavano una sovranità piena ed esclusiva: alla 

fine del XII secolo, ad esempio, è il canonista Uguccione da Pisa a  sostenere che se i 

regni di Francia e di Inghilterra rifiutano di riconoscersi dipendenti dall’impero, non per 

questo possono rifiutare l’uso del diritto romano perché le leggi giustinianee sono volute 

dalla Chiesa alla quale tutti comunque devono obbedire. 

Gradualmente, peraltro, si deve prendere atto che se de iure tutti sono sottoposti 

alle norme romane, de facto alcuni popoli non le applicano (così scrive in una sua famosa 

glossa
1
 –un altro canonista, Bernardo da parma, autore della glossa ordinaria alle 

decretali gregoriane) 

I monarchi, nella loro politica di affermazione della propria sovranità e di 

accentramento del potere, si servono ovviamente anche dello strumento della legge. 

• Ciò è particolarmente evidente nel Regno di Sicilia; esso era stato  fondato dai 

Normanni a metà dell’XI secolo, allorché il conte Roberto, detto il Guiscardo (cioè 

l’astuto) riuscì a tramutare il suo titolo in un’investitura feudale facendosi investire nel 

1059 da papa Niccolò II dei gratia et santi petri dux Apulie et Calabrie (Duca di Puglia e 

Calabria per grazia di Dio e di San Pietro). Avuto l’avallo di uno dei due poteri 

universali, la sua autorità non poteva più essere contestata, anche se lasciò sempre 

gravare sul regno un’autorità feudale della Santa Sede, che non di rado anche secoli dopo  

usò di questo diritto per concedere il trono a signorie straniere di sua fiducia e 

gradimento.  

Nel 1072 poi Ruggero I aggiunge la conquista della Sicilia, strappata agli arabi, e il 

figlio, Ruggero II, è incoronato re nel 1130, ottenendo dal papa anche la Legazia 

Apostolica che legittima l’esercizio dei poteri che di fatto i re esercitano anche sulle 

chiese. 

I normanni reggono il regno per oltre 100 anni. Nell’ambito del Regnum anche il 

ceto dei giuristi occupa inevitabilmente, almeno fino ai tempi di Federico II (che 

all’estinzione della famiglia d’Altavilla eredita il Regno per via della madre Costanza ed 

è incoronato nel 1198 a soli 4 anni) una posizione subordinata a questa politica di 

accentramento. La stessa Università, come si è ricordato, nasce da una decisione sovrana, 

in essa anche l’insegnamento del diritto romano è necessariamente condizionato dalla 

realtà locale e deve tener conto del diritto del Regnum. 

Le norme giuridiche proprie del regno di Sicilia si distinguono in: 

a) norme regie e 

b) norme locali. 

L’elaborazione ed emanazione di leggi comincia già pochi anni dopo la fondazione 

del regno: nel 1140 re Ruggero II convoca ad Ariano di Puglia un’assemblea di 

rappresentanti delle città e dell’ordine feudale e, alla loro presenza, promulga una serie di 

norme regie da imporre a tutti. Sono dette «Assise» appunto dall’assemblea che di esse 
prende atto ufficialmente e formalmente. Il re permette anche l’uso di consuetudini locali 

purché però non contrastino «manifestissime» con le Assise regie. 

Non vi è ancora, nelle leggi di Ruggero, un ordine di precedenza che fissi una 

gerarchia tra le diverse norme. Varie sporadiche leggi sono emanate anche da alcuni 

successori, ma è soprattutto con Federico II che si raggiunge un diverso livello di 

elaborazione. 

                                                 

1
 gl. Non utuntur apposta a X.5.33.28, che riporta la decretale di Onorio III che vieta a Parigi l’insegnamento del 

diritto romano: Bernardo spiega che l’inosservanza delle leges si riscontra de facto in quelle zone ma afferma che de iure 

tutti dovrebbero osservarle 



 50 

Nel 1231 egli fa svolgere a Melfi un ‘parlamento’ in cui ancora una volta sono 

convocati i rappresentanti di città e feudi per la promulgazione di un testo legislativo 

regio. 

Questa volta è un vero corpo di leggi organiche, ampio, diviso in 3 libri, detto 

LIBER AUGUSTALIS  o LIBER CONSTITUTIONUM; raccoglie costituzioni dei 

predecessori di Federico e di Federico stesso, rinnovandone la validità solo nella versione 

qui contenuta, talvolta con correzioni e modifiche.  

La volontà di accentramento del diritto, già dei suoi predecessori, viene accentuata 

da Federico II; riprenderanno la disposizione inserita da Ruggero II nelle Assise di 

Ariano, Federico stabilisce che in primo luogo i giudici del regno dovranno applicare le 

leggi regie; solo se non troveranno in esse la norma confacente al caso da risolvere 

potranno ricorrere alle consuetudini locali ma a due condizioni: che queste consuetudini 

non contrastino con  il diritto regio e che il re stesso ne abbia constatato la conformità per 

mezzo di un suo espresso giudizio di approvazione. Dice infatti che, per essere applicate, 

le consuetudini devono essere «bonae et approbatae». Infine, in mancanza anche di 

norme locali, si stabilisce che siano applicate le norme del diritto comune. Dunque, nel 

regnum, già nel ‘200 il diritto comune è solo un diritto sussidiario, da applicare in ultimo 

grado e in concorrenza con altri diritti. Tra l’altro pare che per diritto comune nel 

meridione si intendesse non solo il diritto romano ma anche quello longobardo, almeno 

secondo quanto si legge in una aggiunta fatta al testo verso la fine del ‘200. 

•  Una storia tutta particolare ha avuto anche la Sardegna. 

Qui  le tradizioni locali avevano radici bizantine. L’antico iudex che la governava, a 

partire dalla fine del X secolo, aveva suddiviso il suo ufficio in quattro parti, per cui 

l’isola, intorno al 1000, si presentava divisa in quattro Giudicati o Rennos: Cagliari a sud, 

Arborea a ovest, Torres o Logudoro a nord, Gallura ad est. Le famiglie che li reggevano 

venivano tutte da un ceppo comune. 

Il pericolo maggiore per l’autonomia dell’isola veniva dagli Arabi da un lato, che 

comandavano in Spagna e nelle Baleari, e quindi i sardi chiesero aiuto alle due 

repubbliche marinare di Pisa e Genova. Il risultato fu che, respinto l’Islam, pisani e 

genovesi non solo instaurarono con la Sardegna proficue relazioni commerciali, ma 

finiscono anche per conquistare il controllo dell’isola: a metà del ‘200 i giudici saranno 

formalmente subordinati alle due repubbliche con rapporti di vassallaggio. 

I contenuti del diritto sardo restano però sempre caratterizzati da alcune peculiarità 

originali; per esempio l’esistenza, oltre alla proprietà individuale, di un diritto di uso 

collettivo dei territori comuni oppure l’istituto della comunione dei beni tra coniugi, 

diverso modo di regolare il matrimonio rispetto alla tradizione romana della dote. 

Un passaggio ulteriore nella storia giuridica e politica sarda si ebbe alla fine del 

XIII secolo: già da tempo era stata elaborata in ambito canonico la teoria secondo cui le 

isole, essendo di «diritto regio», cioè imperiale, erano state ricompresse nella cosiddetta 

Donazione di Costantino, con la quale si presumeva che l’imperatore avesse donato al 

Papa i territori dello Stato della Chiesa. Anche la Sardegna si riteneva dunque 

appartenente alla Santa Sede: nel 1297 papa Bonifacio VIII la infeuda a re Giacomo 

d’Aragona. 
Da quel momento comincia una lunga battaglia che porterà, dopo oltre 100 anni di 

tensioni, alla piena presa di possesso dell’isola da parte degli Aragonesi. 

Un ultimo sprazzo di autonomia si manifestò nel 1390/91 e per il diritto è un atto 

molto importante. Nel Giudicato di Arborea venne emanata la CARTA DE LOGU, un 

importante complesso normativo, scritto in lingua sarda (è uno dei primi documenti mai 

scritti in quella lingua), promulgato dalla celebre Giudicessa Eleonora; era per la verità 

un aggiornamento di una raccolta che già 16 anni prima aveva emanato suo padre, il 

Giudice Mariano IV. La Carta de Logu mescola elementi locali ed elementi provenienti 

dall’influsso soprattutto della legislazione pisana, oltre a norme nuove inserite dalla 

stessa Eleonora. 



 51 

•  Un ordinamento monarchico era anche lo Stato della Chiesa. Nel suo territorio, 

come è logico, non si accetta la vigenza del diritto romano in nome del suo carattere 

imperiale («ratione imperii») poiché, fin dai tempi di Gregorio VII, il papa negava ogni 

propria subordinazione all’impero. Normalmente tuttavia se ne giustifica l’uso “ratione 

pontificis”, cioè affermando che il papa ha in mano le redini dei due poteri, spirituale e 

temporale, sulle sue terre ed ha tacitamente recepito il diritto giustinianeo con funzione 

sussidiaria. 

Da un certo punto comunque si vuole anche distinguere l’applicazione del diritto 

canonico della Chiesa universale dall’ordine civile della istituzione territoriale dello Stato 

della Chiesa. 

A metà del ‘300, durante il periodo in cui il papa aveva spostato la sua sede ad 

Avignone, il compito di un riordino delle strutture statali è affidato soprattutto ad un 

legato del papa, il cardinale Egidio d’Albornoz, che tra il 1358 e il 1367 svolge varie 

spedizioni militari, costruisce fortificazioni e cerca in tutti i modi di ristabilire l’autorità 

del pontefice.  

In questo quadro si inserisce anche l’emanazione di vari complessi legislativi di 

portata provinciale o regionale. Il più importante testo è emanato nel 1357 in un 

Parlamento tenuto a Fano: sono le cosiddette Constitutiones Sanctae Matris Ecclesiae, 

dette anche Costitutiones Marchiae Anconitanae o Costituzioni egidiane. Si tratta di una 

considerevole raccolta normativa. 

 

2) I Comuni 

Si è visto come per tutto l’alto medioevo la maggior parte delle situazioni giuridiche 

fosse regolata da usi e consuetudini fiorite nella prassi locale. Il rinnovamento culturale, 

sociale ed economico dell’XI secolo, con le sue esigenze di un diritto più elaborato certo 

ed efficace portò alla riscoperta del diritto comune ed anche all’emanazione, da parte dei 

pontefici e dei sovrani delle nascenti monarchie, di testi legislativi più complessi ed 

organici. 

Nel frattempo, nelle città dell’Italia centro-settentrionale e di alcune aree della 

Francia meridionale e della Germania, le città, rifiorite e ripopolate o di nuova 

fondazione, non sono semplicemente ricchi centri di commercio ed attività economica, 

sociale e culturale. Al loro interno, cominciano a sorgere associazioni di cittadini che, 

attraverso un giuramento, si promettono aiuto ed appoggio reciproco. Inizialmente si 

tratta di gruppi relativamente ristretti, accomunati da legami anche di parentela e 

professionali, ma talora coinvolgono larga parte della cittadinanza e cominciano a 

muoversi nella direzione una maggiore autonomia politica, istituzionale e anche 

giuridica.  

Proprio le città, con la loro vivacità economica e sociale, sono in particolare il luogo 

di elaborazione di un’altra importante tipologia di norme giuridiche destinate ad avere un 

ruolo essenziale nel sistema giuridico anche dei secoli successivi: gli STATUTI. 

Il processo che porta alla stesura di queste norme risale proprio alle consuetudini 

locali dei diversi territori. 

L’esigenza di acquisire una maggiore certezza della loro formulazione e del loro 
contenuto fa sorgere, tra il XII e XIII secolo, l’ iniziativa di mettere per iscritto queste 

norme, tramandate fino a quel momento oralmente attraverso il riferimento autorevole 

dato dagli anziani del luogo, o dai cosiddetti boni homines (intesi come saggi, autorevoli 

persone della comunità, o, in senso lato, ‘esperti’). 

In qualche caso, alla redazione scritta di queste consuetudini, laddove, come a 

Bologna, era già in corso la riscoperta dei testi giuridici, parteciperanno attivamente 

anche gli stessi doctores di scuola, che si affiancano ai pratici, esperti di esse per averle 

applicate e usate nei tribunali. Ai doctores si chiede soprattutto il contributo della loro 

tecnica giuridica, con la quale si possono formulare le norme con un linguaggio più 

raffinato e preciso. 



 52 

Che a sollecitare questa stesura siano state le esigenze della pratica prima ancora che 

le decisioni autoritative dell’autorità comunale è comprovato dal fatto che in un primo 

tempo, per tutto il XII secolo, circolano semplicemente raccolte informali delle norme 

vigenti nella città; opere che non divengono però un vero e proprio testo legislativo. 

Emblematico di questa collaborazione informale tra privati e gruppo organizzativo 

del Comune in via di formazione, fra gruppi organizzati all’interno della città e l’intera 

società cittadina è ad esempio il caso della redazione delle consuetudini di Bologna: 

questa redazione avvenne infatti «in curia Bulgari», cioè nella casa in cui il glossatore 

svolgeva la sua scuola e aveva il suo studio professionale e dove probabilmente svolgeva 

anche la funzione di giudice. 

Quello di mettere per iscritto la consuetudine è comunque un primo passo importante 

che caratterizza la vita cittadina rispetto a quanto avviene nei domini signorili delle 

campagne dove ancora per lungo tempo i saggi e gli anziani locali saranno l’unica 

‘memoria’ a cui affidarsi per conoscere le norme da applicare. 

Quando poi i gruppi associati che si stanno organizzando nelle città daranno vita ad 

un vero e proprio ordinamento giuridico nuovo, ecco che l’iniziativa della redazione delle 

consuetudini verrà assunta  non più da privati ma dalla stessa autorità pubblica. 

Contemporaneamente alla redazione delle consuetudini, sempre nel corso del XII 

secolo, il Comune, cioè l’associazione o gruppo dirigente che ha preso potere in città e 

nominato le prime magistrature di ‘autogoverno’ cittadino, i Consoli, ha cominciato 

anche a darsi qualche norma per reggersi, organizzarsi, risolvere gravi problemi di 

comportamento di qualche membro dell’associazione, dato che la coesione stessa di 

questo gruppo organizzato si basa sulla fiducia reciproca e sulla stabilità di un solenne 

giuramento. 

Nel momento in cui assumono un incarico o iniziano un’attività i consoli e magistrati 

comunali formulano un programma di comportamenti essenziali e lo presentano 

all’assemblea dei membri del comune; questo insieme di regole  viene letto e si giura sul 

Vangelo di rispettarle. Lo fa il magistrato stesso e poi lo fa in risposta l’assemblea. 

Il rito del giuramento viene ripetuto tutte le volte che si insedia un nuovo magistrato; 

può allora accadere che quelle norme vengano modificate, ma più spesso restano 

sostanzialmente e formalmente immutate; in questo modo tendono a consolidarsi e a far 

passare in secondo piano l’idea della durata temporanea, facendo al contrario emergere la 

convinzione che esse siano perpetue e come tali debbano essere accolte finché non 

vengono espressamente abolite o modificate. 

Poiché sono rese comunque vincolanti, all’origine, con il giuramento, detto ‘breve’, 

queste norme prendono il nome di BREVIA. 

Per il tipo di scopi che si prefiggono, sul piano dei contenuti queste norme sono più 

che altro di diritto pubblico, costituzionale e amministrativo. 

Nell’assemblea del Comune, che tende a divenire sempre più ampia man mano che il 

gruppo che formava l’associazione giurata si estende a coinvolgere tutta la città, sono 

però affrontate e decise anche altre questioni di varia importanza. 

Il Consiglio (organo che affianca i consoli nelle decisioni principali e che ben presto 

finirà con il sostituire l’assemblea plenaria della popolazione cittadina) o i Rettori,  
Consoli o magistrati di governo del Comune presentano all’assemblea varie deliberazioni 

che vengono esposte oralmente, discusse, anche se in misura minima, e approvate, per 

acclamazione o al grido di «fiat! fiat! (si faccia, si faccia)».  

Solo con il passare del tempo e con l’aumentare delle dimensioni della città la concio 

o arengo che riunisce tutto il popolo non può più essere convocata e viene sostituita da 

un’assemblea di rappresentanti (appunto il Consiglio Maggiore): a questo punto occorre 

predisporre molto più precise regole di formazione e di funzionamento (numero legale, 

maggioranza, modalità di voto etc.) e adeguati strumenti per  rendere note a tutta la 

cittadinanza le deliberazioni prese. È ancora una volta necessaria la scrittura. 

Da questo insieme abbastanza vario di elementi si formerà quindi lo statuto comunale. 

Le strade seguite sono da una parte quello delle redazioni di consuetudini (A), dall’altra 



 53 

la registrazione del testo dei vari brevia giurati (B) e delle norme emanate nell’assemblea. 

All’inizio sono queste ultime soltanto a qualificarsi in senso tecnico come STATUTA 

(appunto decise, stabilite) (C). 

I primi libri del Comune sono molto rozzi: le norme sono semplicemente trascritte 

una dopo l’altra e se su una materia già disciplinata si promulga una norma nuova ci si 

limita a cancellare con un tratto di penna la vecchia, magari trascrivendo la nuova a 

margine; o si corregge la vecchia tra le righe etc. 

Questo però, come ben si comprende, espone al pericolo di confusione e di 

falsificazione. 

Per ovviare a questi inconvenienti si cominciano a fare più copie del libro tenendone 

una sotto chiave, con più chiavi affidate a più persone, mentre un’altra copia viene 

‘incatenata’ in un luogo pubblico perché tutti possano prenderne visione. Altre copie 

ancora sono affidate in custodia a chiese e monasteri. In caso di dubbio o controversia si 

possano fare confronti e correggere gli errori o scoprire i falsi. 

Lo statuto del Comune è dunque formato per lo più dal confluire in un unico testo di 

consuetudini, brevia e decisioni dell’assemblea. 

Tra le prime città a mettere per iscritto consuetudini e leggi vi è PISA, dove, intorno 

alla metà del 1100 i consoli incaricano una commissione di SAPIENTES della redazione 

delle consuetudini ancora allo stadio orale e applicate da giudici, eletti annualmente, che 

risolvevano i vari casi in base all’equità. 

Come Pisa, va detto che furono molto precoci nel mettere per iscritto usi e 

deliberazioni anche le altre città marinare; ben lo si comprende tenendo conto delle 

esigenze del commercio. Dalle consuetudini elaborate ad Amalfi, ad esempio, si sviluppò 

la disciplina di alcune nuove e singolari figure contrattuali usatissime poi in tutto il 

mediterraneo per secoli
2
. 

Venezia ha un ordinamento del tutto particolare. 

A Trani si fa, anche qui prestissimo, forse già nel 1063, una raccolta di 

ORDINAMENTA ET CONSUETUDO MARIS. 

È interessante al proposito osservare come vi sia poi una graduale tendenza 

all’accostamento e all’assimilazione di queste consuetudini marittime, proprio per 

l’esigenza di regole comuni in tutto il mediterraneo. Nel periodo successivo, tra 3 e 400, 

l’influenza aragonese e spagnola porta al prevalere dell’autorità del tribunale dei Consoli 

del mare di Barcellona. Gli usi di Barcellona sono redatti nel Libro del Consolato del 

mare, che viene poi stampato e tradotto in varie lingue e rimane in uso quasi come un 

«diritto comune marittimo» fino al 1700. 

Anche in tutti gli altri Comuni italiani, comunque, si giunge più o meno rapidamente, 

alla redazione di statuti, per lo più unendo appunto in un unico testo delibere cittadine e 

consuetudini. 

Oltre alle ragioni della certezza del diritto e della giustizia, a spingere in questa 

direzione vi sono anche, come è logico, ragioni politiche, di tensioni tra i gruppi che 

detengono il potere nella città e che vogliono rafforzare l’ordinamento che hanno creato. 

Dalla fase ‘consolare’ si esce proprio a causa degli scontri tra famiglie potenti per la 

nomina dei consoli stessi. Quasi tutte le città nel corso del Duecento sostituiscono i 
consoli con un podestà forestiero, scelto proprio perché estraneo alla vita cittadina, che 

rimane in carica per un breve periodo (in genere un anno), giura fedeltà allo statuto e, allo 

scadere della carica (non rinnovabile di seguito) è soggetto al sindacato giudiziario. 

Nonostante gli accorgimenti, anche il regime podestarile vede grandi tensioni e spesso 

scontri tra fazioni in seno alla città, talora ‘polarizzate’ nelle due più ampie appartenenze 

dei cosiddetti Guefi, favorevoli ad una prevalenza del potere pontificio anche in campo 

temporale, e Ghibellini, sostenitori invece di un ruolo primario per l’imperatore. 

                                                 

2 Per esempio la COLONIA: prevedeva un rapporto societario tra il capitalista – o il proprietario delle merci trasportate – 

l’armatore e i marinai, con la ripartizione degli utili in quote di volta in volta stabilite; l’ACCOMANDA, oggi COMMENDA, che era 
un prestito di capitali da impiegare in operazioni di commercio e da restituire alla scadenza con l’aggiunta di una parte dei lucri. 



 54 

L’incertezza dei poteri di governo rende ancora più importante il testo delle leggi, degli 

statuti vigenti in ogni Comune. 

In questo esercizio del potere legislativo abbiamo visto come il Comune si serva 

dell’opera dei giuristi esperti. Proprio la loro competenza diventa una garanzia anche da 

questo secondo punto di vista poiché la loro presenza nelle commissioni degli statutarii 

costituisce il modo con cui si cerca di evitare che sullo statuto in via di formazioni 

abbiano troppo peso gli interessi troppo corporativi o particolari. 

Lo stesso vale quando si tratta di rivedere periodicamente ed aggiornare il testo 

statutario. Si formano anche per questo scopo apposite commissioni dette dei 

reformatores, che cancellano le norme abrogate, apportano aggiunte e modifiche: nei 

periodi più tumultuosi, specialmente nell’età podestarile e ancor più ultima fase di 

evoluzione del Comune, quella del Comune del Popolo (che vede le Corporazioni delle 

arti e dei mestieri prendere il controllo della vita cittadina, in aperto contrasto con le 

nobiliari Società delle armi) le modifiche sono addirittura frenetiche, facendo nascere a 

livello popolare persino modi di dire e scherzi come quello per cui «legge fiorentina, fatta 

la sera è guasta la mattina» oppure «legge di Verona dura da terza a nona» e così via. 

In quest’ambito si vede dunque come i legum periti siano ben inseriti nel Comune pur 

mantenendo in qualche modo una posizione di distacco, tenendosi riuniti per conto loro 

in una corporazione, come del resto fanno tutti i professionisti, artigiani e mercanti. 

Questo ci porta ad introdurre un altro elemento che rende ancor più complesso il 

panorama delle diverse fonti normative che, come si è detto, coesistono in una pluralità di 

ordinamenti giuridici. 

Almeno un cenno infatti meritano le corporazioni di arti e mestieri, poiché anche 

queste organizzazioni, così importanti nella vita comunale, sono creatrici di norme 

giuridiche tutt’altro che di secondo piano. 

In ogni città l’esercizio di qualunque professione o mestiere viene ad essere regolato 

dalle corporazioni: a nessuno è lecito svolgere un’attività produttiva di beni o servizi se 

prima non è stato accolto nella corporazione abilitata a gestire tale attività. L’ingresso 

nella corporazione è deciso dai membri stessi, riuniti in assemblea, che, dopo il prescritto 

apprendistato presso una bottega e l’esame (che per le arti ‘materiali’ implica la creazione 

di un oggetto di prova, il “capolavoro”), accolgono o meno l’aspirante che, se accettato, 

viene immatricolato. 

La corporazione controlla perciò il mercato dal lato dell’offerta; è ovviamente la 

domanda poi a decidere il successo dell’artigiano. 

Il controllo poi non si limita all’accesso, ma fissa anche le regole tecniche di esercizio 

della professione: l’arte fissa con decisioni collegiali vincolanti le norme da seguire, che 

presto vengono tradotte in forma scritta appunto negli statuti della corporazione. 

Risulta così che una parte importante della normativa economico-giuridica vigente in 

città è elaborata all’interno dei singoli mestieri, pur concernendo tutta la collettività. 

Tra i compiti importanti delle corporazioni vi sono anche quelli assistenziali e 

previdenziali; al suo interno essa è organizzata in piena autonomia e si dà proprie 

magistrature. Il dato importante è che i giudici corporativi non decidono solo le 

controversie tra i soci per questioni attinenti all’arte, ma si reputano competenti anche 
quando un membro è in lite con un qualsiasi cittadino. 

Questa giurisdizione autonoma delle arti è particolarmente importante nella più 

potente tra le corporazioni, quella dei mercanti. È all’interno di questa, infatti che si 

formano delle consuetudini, assai simili tra le diverse città, proprio per le comuni 

esigenze del commercio, e che, a loro volta integrate dalle leggi deliberate appunto dalla 

corporazione stessa e dalle decisioni delle corti mercantili, contribuiscono 

all’affermazione e alla nascita di un diritto commerciale (lo IUS MERCATORUM 

appunto) distinto dal diritto civile e con istituti nuovi, ignoti alla tradizione antica (la 

cambiale, l’assicurazione, la società in accomandita etc.). 

 



 55 

I glossatori e il pluralismo delle fonti: la teoria della permissio 

 

Abbiamo più volte ripetuto come i giuristi fossero ampiamente coinvolti nella vita 

comunale e attivi nella redazione e correzione degli statuti. Dal ceto più ampio degli 

esperti, notai, iudices, legum periti, dobbiamo però sempre tenere distinto quel gruppo, 

fortemente coeso e con un forte senso corporativo, che, pur partecipando alla vita del 

Comune è più restio a farsi pienamente integrare in esso e preferisce mantenere una 

posizione di maggior distacco e quasi, in un certo senso, di internazionalità.  

È proprio il gruppo dei doctores in diritto civile e canonico delle università. 

Per tutto il secolo XII i maestri delle scuole di diritto non hanno in realtà ragioni di 

scontro né con il comune in via di formazione né con gli altri, a vario titolo esperti di 

diritto; per lo più anzi collaboravano attivamente.  

Tra la fine del 1100 e i primi decenni del 1200, però, la spaccatura si accentua, in 

concomitanza con i contrasti che, anche sul piano politico, contrappongono le città 

autonome all’impero. 

Il Comune vuole esercitare un potere normativo sempre più ampio e, soprattutto, 

vuole veder riconosciuto uno stato di fatto ormai evidente, vale a dire appunto la piena 

autonomia con la quale la città sceglie e organizza le proprie strutture di governo.  

Nel frattempo, al trono imperiale, è asceso, dopo un lungo periodo di debolezza, un 

personaggio dotato di forte carattere e intenzionato a ripristinare l’effettivo potere 

imperiale, quanto meno nei territori italiani e tedeschi; si tratta – ovviamente – di 

Federico I, il Barbarossa. 

Abbiamo già avuto modo di parlare dei legami di stretta collaborazione instaurati 

dall’imperatore stesso con la scuola giuridica fondata da Irnerio allorché si è ricordata la 

constitutio Habita, concessa appunto a tutela delle prerogative dell’università e della 

condizione giuridica degli studenti, ed abbiamo pure ricordato come tale provvedimento 

venga in realtà come conseguenza di un grande ‘favore’ che l’imperatore stesso ha 

ricevuto dai quattro doctores. Durante la celebre Dieta di Roncaglia, nel 1153 convocata 

appunto dall’imperatore in quella località per riaffermare le proprie posizioni, il 

Barbarossa aveva chiamato Bulgaro, Martino, Ugo e Jacopo ad una importantissima 

consulenza: appoggiandosi ovviamente proprio ai testi giustinianei, essi avevano 

enunciato, su richiesta dell’imperatore (quasi a farne memoria agli uomini del loro 

tempo) quali sono le ‘regalie’, cioè i diritti, le prerogative spettanti appunto per diritto 

all’imperatore stesso. Si tratta principalmente proprio del potere di fare le leggi, di 

imporre tasse, di condurre guerre e imporre la leva militare, di amministrare la giustizia e 

così via. 

Proprio questi poteri che in linea di principio, in forza del riscoperto diritto romano, 

nessuno poteva mettere in dubbio, risultavano però fortemente indeboliti e vanificati nel 

concreto, a causa del sorgere e dell’affermarsi di realtà politico- istituzionali che si 

proponevano come autonome, quali appunto i comuni cittadini. 

Alcune città, invero, avevano ottenuto una certa autonomia proprio grazie a ‘privilegi’ 

e concessioni dei signori locali o dello stesso imperatore. È ben noto però come molte 

altre, specie nell’Italia settentrionale, si trovino a scontrarsi anche molto duramente con 
gli eserciti imperiali. Milano, che si era ribellata, viene rasa al suolo nel 1162 e, dopo 

questa dura repressione, si allea con altre città ribelli costituendo una Lega antiimperiale 

(la famosa Lega Lombarda) che fa valere le proprie posizioni in un vero e proprio scontro 

armato con l’impero, sconfiggendo le truppe imperiali nella altrettanto celebre battaglia 

svoltasi a Legnano nel 1176. 

Dopo tale scontro, l’imperatore deve in effetti scendere a patti con i Comuni, 

concedendo loro  di scegliere le proprie magistrature di governo, di regolarsi 

finanziariamente, ed anche di darsi delle regole. Tali accordi sono messi per iscritto in un 

trattato, noto come PACE DI COSTANZA, perché stipulato appunto in quella città 

tedesca nel 1183. 



 56 

Un punto essenziale va però chiarito al riguardo: neppure in questa fase turbolenta, vi 

è – né potrebbe esserci – da parte dei comuni stessi, l’intenzione di negare l’esistenza ed 

il ruolo dell’ordinamento imperiale, con tutta la sua universale potestà e la sua carica 

anche ideale che, sul piano teorico, non si può assolutamente disconoscere. 

Le tensioni sono comunque molto forti e toccano da vicino il problema delle norme 

giuridiche. 

Lo scontro ideologico si riproduce quindi, sul piano delle fonti del diritto, tra gli 

statutari del comune e i maestri di diritto romano: il Comune afferma la piena e prioritaria 

vigenza del proprio statuto, mentre i doctores continuano a difendere il diritto romano 

che non solo costituisce una normativa più complessa e vasta e più raffinata ma è dotato 

di un universalismo che lo collega alle due massime potestà universali, l’Impero e il 

Papato. 

Quando lo statuto compare sulla scena in modo organico ed è imposto come diritto 

generale della città vi è ormai una lunga tradizione scolastica sviluppatasi a partire da 

Irnerio; i maestri da troppo tempo ripetono nelle scuole che il potere legislativo spetta 

soltanto all’imperatore e al papa. 

Il primo atteggiamento dei dottori nei confronti del diritto statutario, sul piano 

ideologico, è quindi di rifiuto e talvolta perfino di disprezzo. Alcuni di essi gli negano 

drasticamente ogni validità anche in pieno XIII secolo e oltre e, se proprio ne devono 

constatare l’esistenza, lo dileggiano come opera di asini, come fa ad esempio Odofredo. 

A cominciare però proprio dal Duecento, i giuristi di scuola più aperti e lucidi, si 

impegnano con l’aiuto della dialettica e degli strumenti del ragionamento giuridico a loro 

disposizione a inglobare il diritto statutario in un sistema in cui al diritto romano viene 

assegnata la funzione di ius commune, nel nuovo senso di diritto coordinatore e 

unificatore, e al diritto statutario la funzione di ius proprium. 

Un problema interpretativo serio si era già posto, del resto, quando si era trattato di 

collocare nel giusto modo il rapporto tra legge e consuetudine, sul quale sembravano 

esserci nel Corpus Iuris civilis norme contrastanti
3
.   

I primi tra i glossatori che si sforzarono di trovare un modo per ammettere la validità 

delle consuetudini lo fecero accostandola ai pacta e fondandone quindi l’obbligatorietà su 

ragioni di tipo privatistico. Benché non fosse un’operazione del tutto semplice e lineare, 

alcuni autori tentarono così di applicare il medesimo ragionamento anche agli statuti dei 

comuni. L’accostamento ai pacta è tentato ad esempio da Pillio anche per gli statuti. Non 

erano però soluzioni soddisfacenti. 

Alcuni civilisti, con l’aprirsi del nuovo secolo, cominciano così a guardare in modo 

nuovo al problema della giustificazione teorica del potere normativo dei Comuni, così 

come dei Regni, che vedono ormai inequivocabilmente in atto (e il problema è ancora più 

difficile da risolvere se si pensa, per esempio, alle norme emanate dalle corporazioni …). 

Un punto di riferimento normativo che non si poteva trascurare e che, del resto, 

sembrava suggerire la necessità di far convivere diversi diritti era presente anche nelle 

stesse norme giustinianee: ignorarlo era dunque impossibile, anche perché si trattava di 

un passo centrale e celeberrimo, contenuto addirittura all’inizio del Digesto (D.1.1.9).  

Si tratta di un frammento, tratto dalle Istituzioni di Gaio, chiamato, dalle sue prime 
parole, legge Omnes populi, in cui si dice appunto che i popoli «partim suo proprio, 

partim communi omnium hominum iure utuntur» (cioè si servono in parte di un diritto 

comune a tutti gli uomini, e in parte di un diritto proprio). 

Vediamo con quali percorsi e ragionamenti si arriva a spiegare questa norma che 

sembra in contrasto appunto col principio dell’unico legislatore imperiale. 

Per dare un fondamento teorico a questo potere i dottori prendono spunto da alcuni 

paragrafi proprio del trattato della Pace di Costanza, concluso nel 1183 tra Federico 

Barbarossa e i Comuni della Lega Lombarda: essi tornano così a valorizzare in chiave 

                                                 

 



 57 

imperiale un episodio che in realtà aveva visto l’imperatore costretto a venire a patti con i 

Comuni. 

Dal punto di vista della forma, va detto, la Pace di Costanza era concepita come un 

Privilegio elargito dal monarca. Per queste ragioni essa veniva interpretata molto 

diversamente da parte imperiale e da quella dei Comuni: l’impero riteneva che il testo 

della Pace non fosse una norma astratta, ma una legge speciale che vigeva solo nei 

confronti delle città espressamente nominate, dato che appunto le concessioni in essa 

previste andavano elargite volta per volta con privilegi specifici. Pretendeva inoltre che la 

sua efficacia fosse condizionata dal rispetto della fedeltà al monarca: ogni atto di 

infidelitas avrebbe reso ‘ribelle’ la città con la conseguenza che tutti i privilegi imperiali 

in suo favore sarebbero decaduti. Per di più la Pace, proprio essendo un privilegio, era di 

principio revocabile. Così ritiene ad esempio Federico II che, nella nuova fase di crisi con 

i comuni, la revoca effettivamente nel 1226. 

L’ambiente comunale, dal canto suo, invece, non segue certo questa interpretazione 

riduttiva, ma attribuisce alla Pace una valenza generale, tanto da ottenere che venga 

inserita nel Corpus Iuris, atto che ha certo un notevole significato politico. 

Quanto al problema del potere specificamente normativo attribuito ai Comuni, le 

clausole della Pace al riguardo non erano di per sé molto ampie. 

L’imperatore aveva riconosciuto ai Comuni l’esercizio di alcuni poteri fiscali, di fatto 

rientranti in una consuetudine antica e costante. Si trattava delle imposte sui mercati, sui 

boschi, sui ponti etc., imposte sulle quali l’imperatore non riusciva più ad avere un 

controllo perché le magistrature provinciali dell’impero ormai da tempo si erano 

inglobate nelle strutture feudali. Perciò l’imperatore aveva dovuto ammettere che nei 

giudizi d’appello i suoi delegati giudicassero «secundum leges et mores» (cioè secondo le 

leggi, ma anche i costumi, gli usi locali). 

Secondo una lettura rigorosa, in questi passi del trattato si poteva vedere al più un 

limitato riconoscimento della validità di alcune consuetudini, sia che queste fossero già 

sfuggite al controllo imperiale, sia che venissero collocate su posizioni di subordinazione 

rispetto alle leges e ritenute valide solo nei limiti in cui il delegato imperiale – e non le 

magistrature comunali – avrebbe avuto la possibilità di applicarle. 

Eppure, come si è visto, i comuni avevano voluto leggere in questo testo un pieno 

riconoscimento della loro autonomia, anche normativa, e su questo filone si posero alcuni 

giuristi che riuscirono così a sviluppare una teoria che dà giustificazione teorica non solo 

ad un piccolo gruppo di consuetudini già operanti, ma a un generale potere normativo 

dell’ordinamento comunale. 

La teoria risente ancora pienamente della visione e del modo di pensare dei glossatori: 

si parte cioè dal presupposto che l’imperatore è sempre e comunque la suprema autorità 

terrena e che quindi a lui spetta la titolarità della potestà di far norme. Ma – si dice – 

come l’imperatore stesso delega ai suoi singoli funzionari l’esercizio di alcuni poteri, 

principalmente quelli giurisdizionali, così permette ai comuni di dar leggi a se stessi. Il 

titolo che rende legittimo il potere locale e valide le norme statutarie è quindi la 

PERMISSIO imperiale. 

Questa teoria ben si concilia con la costruzione teorica del diritto romano e 
dell’impero elaborata dai glossatori. Il problema che subito però emerge è che essa non 

rispecchia la realtà  perché è ormai evidente che il potere legislativo dei comuni esiste in 

modo del tutto autonomo. 

Dalla metà del ‘200, i punti di vista contrastanti si vanno chiarendo: i Comuni 

elaborano una loro strategia per difendere ed affermare i loro statuti, per esempio 

ingaggiando abili e prestigiosi giuristi pratici come il celebre Alberto da Gandino († 

post 1307) che, raccogliendo in volume numerose Quaestiones statutorum, risolve 

nettamente in modo affermativo il problema teorico se i Comuni possano fare leggi. 

D’altra parte il vento sta cambiando anche all’interno dell’università e delle scuole di 

diritto. Con lo sviluppo della situazione politico – istituzionale e l’evolversi degli studi 



 58 

giuridici, vedremo come anche i professori giuristi sapranno costruire nuove e più efficaci 

teorie per spiegare l’esistenza e giustificare la validità del diritto comunale. 

 

I primi segnali di novità nelle scuole giuridiche ‘minori’: la scuola di Orleans 

 

Analizzando le prime teorie elaborate dai maestri per spiegare e giustificare l’attività 

legislativa dei comuni, dei regni e degli altri ordinamenti particolari, si sono già visti 

comunque i segnali di una evoluzione di contenuti e di metodi da parte della dottrina 

civilistica. 

I primi segnali di un più ampio rinnovamento del pensiero giuridico si colgono già a 

metà del XIII secolo dopo che, con la redazione della Glossa Magna di Accursio, la 

metodologia dei glossatori aveva raggiunto una completezza e una perfezione ormai 

ineguagliabile e tendeva quindi a diventare più ripetitiva e poco creativa. 

A rinnovare profondamente la metodologia giuridica aveva contribuito non poco la 

conoscenza più ampia e approfondita dei testi aristotelici. 

Fino al XII secolo, infatti, si era conosciuta e utilizzata solo una piccola parte del suo 

pensiero, benché la sua ‘riscoperta’ fosse stata esaltata e avesse suscitato subito grande 

entusiasmo. 

Per lo studio del diritto il contributo maggiore venne dalla logica e dalla dialettica che 

vengono certo conosciute anche dai glossatori bolognesi, ma che sono conosciute e 

studiate in modo più completo e raffinato in luoghi diversi dalle università principali 

dell’Italia settentrionale, in altri centri più periferici dove i maestri, forse meno 

preoccupati delle situazioni locali, centrano il discorso sul diritto romano in un modo più 

ampio e originale. 

Sono in particolare alcuni giuristi francesi, attivi nella seconda metà del XIII secolo 

ad Orleans, ad attuare per primi questo cambiamento. 

Le due figure principali del nuovo orientamento sono Jacques de Revigny († 1296) e 

Pierre de Belleperche († 1308). Essi appunto applicano in modo originale il metodo 

dialettico alla interpretazione delle leggi romane riuscendo quindi a darne un quadro più 

omogeneo e completo di quanto non consentisse l’esegesi compiuta attraverso la glossa. 

In comune con i glossatori questi giuristi hanno la venerazione per il Corpus Iuris e la 

convinzione che in esso non vi siano lacune, che vi si possano trovare tutte le possibili 

soluzioni normative che, se anche non sempre esplicite, si possono però ricavare 

attraverso appunto l’uso attento della dialettica. Essi riescono così ad attuare ancor più 

dei glossatori la concreta applicazione del principio per cui «omnia in corpore iuris 

inveniuntur» (‘Nel Corpus Iuris tutto si trova’), ‘creando’ norme che pure non esistono 

come norme espressamente formulate nel testo, partendo dal presupposto che esse vi 

siano comunque implicite e vadano enucleate attraverso un opportuno ragionamento. 

Ad esempio: nelle norme di Giustiniano manca una norma esplicita che impone al 

marito di mantenere e alimentare la moglie se non ha ricevuto una dote o se la dote è 

insufficiente. 

Per poter prevedere però un obbligo generale del marito, vincolante in ogni caso, i 

glossatori avevano dovuto cercare varie ragioni. Per esempio Ugolino dei Presbiteri 
aveva sostenuto che il marito è obbligato e che la moglie ha diritto a mantenimento, 

alimenti, medicine perché è al servizio del marito (per analogia cita quindi un frammento 

del Digesto relativo alle opere dei liberti). Ugolino fa quindi un semplice  raccordo tra 

varie norme del Corpus Iuris, attraverso l’analogia. 

Un altro argomento individuato dai maestri bolognesi si basava sul richiamo al fatto 

che dare gli alimenti è un obbligo di carattere religioso/morale oltre che giuridico e 

citando quindi le norme ecclesiastiche che condannavano alla scomunica gli 

inadempienti. 

Jacques de Revigny, invece, ‘costruisce’ compiutamente la norma mancante con un 

ARGUMENTUM A FORTIORI (all’incirca: argomento ‘a maggior ragione’) un modo di 

argomentare tipico della dialettica e che i giuristi utilizzeranno moltissimo per tutti i 



 59 

secoli del diritto comune. In questo caso il ragionamento del Revigny osserva che, se 

manca la dote e la moglie muore, si trova nel diritto giustinianeo una norma specifica che 

obbliga il marito a sostenere le spese per il funerale e la sepoltura. Ora, prosegue Jacques, 

è pacifico che il marito ha con la moglie un vincolo, un legame ed un obbligo maggiore 

finché lei è viva che non dopo che è morta. Se dunque deve seppellirla a sue spese 

quando è morta, A MAGGIOR RAGIONE  la deve alimentare a sue spese finché è viva.  

Facendo perno su una norma esistente e sviluppando su questo appiglio un 

ragionamento dialettico, si ampliano quindi le possibilità di applicazione delle leggi 

giustinianee. 

Questo modo di estendere le norme romane offre un potere enorme e lauti guadagni a 

chi è in grado di comprenderle, dando al giurista/interprete un ruolo molto attivo.  

È ai giuristi che si affida in questo modo la ‘gestione’ del diritto romano-comune al 

quale si possono estendere al massimo gli spazi. 

Le nuove metodologie si diffondono dunque dapprima in Francia, anche per i contatti 

della scuola giuridica di Orleans con la facoltà teologica di Parigi. 

La scuola di Orleans era destinata infatti alla formazione del clero: tutti gli studenti 

erano chierici e la scuola era governata da un ecclesiastico nominato dal vescovo. 

Allo studio del diritto in questa scuola si poteva accedere inoltre soltanto dopo essere 

divenuti «magistri artium»; vi è quindi ancora uno stretto legame con lo stile e la 

mentalità delle arti liberali. Questo si coglie, tra l’altro, nella preferenza per alcuni generi 

letterari rispetto ad altri: questi autori, che hanno una formazione in cui appunto hanno 

molto spazio la logica e la dialettica, usano molto le distinctiones perché attraverso di 

esse possono cogliere l’architettura armonica delle fonti giustinianee. 

Jacques de Revigny, poi, è autore di un celebre Dictionnarium iuris. Questo tipo di 

opera è legato in modo evidente a un’idea di cultura di carattere enciclopedico come era 

appunto quella delle scuole di arti liberali. La novità qui sta nel fatto che l’opera di 

Jacques de Revigny raccoglie solo voci giuridiche, ma il modello seguito è quello 

tradizionale.  

Accanto ai fattori culturali, le peculiarità della scuola di Orleans sono dovute anche a 

motivi politici. 

In Francia si sta affermando sempre di più uno stato monarchico forte, che cerca di 

svincolarsi completamente dall’impero. Qui il diritto romano, che pure si applicava, 

specie nelle zone meridionali, non era vigente in forza della stessa autorità imperiale, 

secondo la costruzione teorica fatta dai giuristi della scuola dei glossatori a Bologna. 

Il diritto romano però, abilmente utilizzato dai giuristi che si pongono al servizio 

dello Stato, fornisce i lineamenti teorici di quell’ordinamento politico/giuridico. 

Ecco che allora è fondamentale il contributo che i giuristi danno alla monarchia 

francese nella costruzione tecnica dell’ordinamento, partecipando attivamente alla vita 

pubblica come giudici, funzionari etc. Molti di questi funzionari escono proprio dalle file 

della scuola di Orleans poiché i suoi esponenti sono esperti conoscitori del diritto romano 

ma, dato che esso, come detto, non è vigente qui con quell’autorità assoluta che gli viene 

dall’imperatore, si sentono anche più liberi nell’esame dei testi, autorizzati a farne 

un’elaborazione razionale, secondo logica. Essi lo vedono cioè come un razionale punto 
di partenza per costruire qualcosa di nuovo. 

La scuola di Orleans quindi è sì, per certi versi un fatto nuovo, che però si alimenta di 

aspetti tradizionali e rimane anche fedele a uno stile originario, risalente addirittura a 

prima del XII secolo, mentre ormai anche a Bologna, dopo Azzone e Accursio, la scuola 

sta cambiando. 

 

I postaccursiani 

 

In effetti, i cinquant’anni che vanno dal 1250 al 1300 rappresentano, in un certo 

senso, un periodo di transizione in cui permane ancora per molti aspetti lo stile e il 



 60 

metodo del periodo precedente, ma si avvertono segnali di cambiamento che porteranno, 

con il XIV secolo, al nascere di una nuova scuola. 

Per questo, tale arco di tempo è stato definito età dei postaccursiani. 

Su tutta la scienza giuridica bolognese, infatti, ormai domina la presenza della Glossa 

accursiana. Su di essa, come si è accennato, si sviluppa un vero e proprio filone di studio. 

Studiando non più il testo romano ma la glossa, se ne fanno annotazioni e addictiones: è 

però una tendenza abbastanza sterile e che non può avere grandi sviluppi. 

Un altro filone invece si indirizza ad uno studio meno teorico. Molti giuristi di questo 

gruppo, detto dei postaccursiani, si accostano alla prassi e ai settori del diritto più legati 

ad aspetti pratici. 

Un fattore che influì fortemente su questa tendenza fu anche il mutare dell’assetto 

politico e istituzionale dell’Europa. 

In molte aree sono già presenti forti ordinamenti statali, regni ormai autonomi rispetto 

all’impero, come si è visto appunto nel caso della Francia e dei giuristi di Orleans. 

Anche in Italia, i Comuni sono in crisi e si stanno affermando le Signorie.  

L’interesse dei giuristi per temi più pratici si spiega quindi anche con il fatto che 

comincia a disgregarsi l’assetto dell’impero medievale. Con il declino di esso e la crisi 

dei comuni, vengono meno i presupposti politici su cui i glossatori avevano poggiato le 

loro costruzioni intellettuali. Nella fase di transizione verso nuove strutture politiche si ha 

anche il faticoso rinnovamento delle teorie giuridiche. Ecco quindi una delle ragioni che 

giustificano la discesa del livello intellettuale della scienza postaccursiana e il suo 

maggiore aderire alla pratica. 

L’attenzione si rivolge quindi a settori del diritto prima trascurati. Ad esempio si 

indagano molto più a fondo i rapporti tra il diritto comune e il diritto statutario. Questo 

problema – come si è visto – aveva messo in crisi i glossatori perché essi non erano 

riusciti a superare in modo soddisfacente la contraddizione esistente tra la vita degli 

statuti e il dogma dell’imperatore come unico legittimo legislatore. 

Ad approfondire il problema furono i postaccursiani e in particolare Alberto da 

Gandino, autore come già accennato di un’importante raccolta di Quaestiones statutorum, 

ove egli seleziona tutte le più difficili e frequenti questioni che sorgono 

nell’interpretazione e applicazione degli statuti. 

In quest’opera Alberto da Gandino si pronuncia anche in modo preciso sul valore e 

sull’ambito di applicazione degli statuti, nonché sui criteri interpretativi che i giudici 

devono seguire. 

Un legame tra la prassi statutaria e la scienza particolarmente forte si realizza poi 

attraverso lo studio soprattutto del diritto penale che ora per la prima volta è oggetto di 

autonoma considerazione. È proprio in questa materia, tra l’altro, che lo stesso Alberto da 

Gandino elabora il suo capolavoro, il Tractatus de maleficiis (1299). Questo è ricordato 

come il primo trattato organico di diritto penale: gli intenti con i quali Alberto lo scrive 

sono essenzialmente pratici. Il diritto penale è in quel momento tema di scottante 

attualità: il tramonto delle correnti ghibelline dopo la morte di Federico II; il frantumarsi 

dei Guelfi in fazioni opposte tra loro con le conseguenti violente lotte intestine nelle città 

accrescono il disordine e quindi il ricorso a strumenti penalistici, fanno sorgere e 
incrementare l’uso del procedimento inquisitorio e di istituti come il bando etc.  

Il diritto romano, del resto, su questo aspetto non eccelleva e la maggior parte delle 

norme si ritrova negli statuti. Ecco allora l’utilità di questi trattati che offrono una risposta 

ai quesiti più scottanti della vita quotidiana. 

Il genere letterario nuovo che si diffonde in questo periodo è appunto soprattutto il 

TRACTATUS che originariamente è concepito come un insieme di questioni accomunate 

dalla materia trattata, ma che diviene poi una più organica composizione dedicata da un 

singolo autore ad un tema specifico. 

Un altro tema che in effetti interessa particolarmente i postaccursiani è quello 

dell’arte notarile. 



 61 

Il più illustre autore che se ne occupa, come si è già ricordato, è Rolandino de’ 

Passeggeri, bolognese, molto legato alla politica della città in cui ricopre varie cariche 

pubbliche. La sua opera principale è la Summa artis notariae, del 1255, nata – come 

dichiara egli stesso nel prologo – dal bisogno di adeguare i formulari dei notai alle nuove 

condizioni della vita economica, sociale e giuridica. È divisa in tre parti: contratti – 

testamenti – giudizi, tutti temi trattati con chiarezza, concretezza, semplicità e con molti 

esempi pratici di atti. Sarà molto apprezzata anche nei secoli successivi tanto che se ne 

faranno ben 18 edizioni. 

Per le stesse ragioni infine si presta grande attenzione anche alla materia processuale. 

Moltissimi sono gli scritti in questo campo, ma su tutti spicca il lavoro di Guglielmo 

Durante. Vescovo, canonista e liturgista francese, vissuto nella seconda metà del ‘200, 

egli scrive lo Speculum iudiciale (il termine Speculum era spesso usato per indicare opere 

dottrinali o raccolte legislative). 

Lo scopo che egli si prefigge e che in effetti è perfettamente raggiunto, è quello di 

offrire – per la prima volta – una compiuta sistemazione della materia processuale, 

abbastanza trascurata dai glossatori, e di portare a un alto grado di perfezione la practica 

iuris, così come secondo lui avevano saputo fare Innocenzo IV e l’Ostiense per la 

theorica iuris. 

Per ottenere quel risultato, naturalmente, anche la pratica doveva essere arricchita 

dalla dottrina; la sua opera così acquista un alto livello scientifico: è divisa in 4 parti 1) 

soggetti del processo 2) ordo iudiciorum nelle cause civili 3) procedimento criminale 4) 

vari tipi di atti per ogni specie di processo, un vero e proprio formulario. 

Pur attingendo da varie opere preesistenti (per esempio da Rolandino de’ Passeggeri), 

Guglielmo Durante dà comunque al suo Speculum un grande apporto personale che ne 

decreta lo straordinario successo. L’opera è studiata e pubblicata per secoli, ed è più nota, 

tra l’altro, nei giuristi successivi, non tanto come Speculum iudiciale, ma come Speculum 

iuris, proprio perché attraverso lo studio del processo si ritiene possibile conoscere tutto 

il diritto. 

La svolta compiuta dalla scienza duecentesca e il riavvicinamento da essa compiuto 

tra teorico e pratico porta anche a riunificare il ceto dei giuristi. Un momento 

significativo di questo processo si coglie nella crescente partecipazione del professore 

dotto alla vita forense e alla vita giuridico-politica della città. 

Inizialmente questa partecipazione avviene, sul piano legislativo, come si è già 

accennato, attraverso l’attività di redazione e revisione degli statuti cittadini e, sul piano 

del processo, attraverso l’emissione di CONSILIA SAPIENTIS. 

Successivamente l’impegno dei doctores nella pratica diventerà ancora maggiore 

allorché l’attività di consulenza comincerà ad essere largamente rivolta anche a clienti 

privati. 

I consigli di questo secondo tipo, di cui dovremo  lungamente parlare, sono però 

ancora abbastanza rari nel XIII secolo. Si è invece ben affermato, proprio nel 1200, il 

primo tipo, il cosiddetto consilium sapientis iudiciale. 

Si è avuto modo di accennare al fatto che il coinvolgimento del doctor nell’ambito dei 

processi  si attua in modo sistematico proprio nell’ambito delle magistrature comunali e 
in specie quando il giudice è il podestà. Questi non conosce il diritto, né quello romano, 

né quello statutario, ma è chiamato a giudicare e risponde ai sindacatores della 

correttezza delle proprie decisioni. Per emanare la sentenza egli perciò si rivolge a un 

sapiens, a un doctor (talvolta è obbligato a farlo da una disposizione statutaria) al quale 

espone il caso per poi basare la sentenza sul consilium elaborato dal professore. Proprio 

perché richiesto dall’autorità giudicante e trasfuso poi nella sentenza questo tipo di parere 

prende appunto il nome di consilium sapientis iudiciale. 

L’uso di dare consigli si afferma sempre di più proprio nel periodo che stiamo 

esaminando; i consilia diventano anzi, insieme ai trattati, il nuovo genere letterario in 

massimo sviluppo. 



 62 

In che senso però questi pareri, nati in occasione di casi pratici si possono definire un 

genere letterario?  Essi lo diventano nel momento in cui il maestro, il doctor, ne fa un uso 

che va oltre il singolo processo ma, per esempio, li usa a lezione per elaborare esempi o 

perfino questioni, esponendoli agli studenti, oppure – e soprattutto – ne conserva il testo, 

li raccoglie e li fa circolare come proprie originali interpretazioni e soluzioni adatte a 

risolvere ALTRI casi analoghi. Queste raccolte avranno, come vedremo, un successo 

strepitoso. 

 
 

Il Commento 

 

Vi sono ormai tutti gli elementi per il nascere di una nuova metodologia di studio del 

diritto e per il sorgere, anche in Italia, di una scuola nuova, con caratteristiche simili a 

quelle già più precocemente seguite ad Orleans.  

Come già quella dei glossatori, anche questa scuola prende il nome dalla metodologia 

di studio principalmente seguita ed è quindi chiamata scuola del COMMENTO. 

Tra le due scuole non si deve comunque vedere una frattura netta ma una evoluzione 

sulla linea della continuità; il commento è uno sviluppo e un arricchimento della tecnica 

della glossa e non è certo in contrasto con essa. 

I commentatori fanno propri i risultati già raggiunti dai loro predecessori; anch’essi 

svolgono il loro studio partendo dall’esegesi, dall’analisi dei testi giustinianei, anzi 

iniziano le loro interpretazioni proprio con le osservazioni che su ciascuna legge aveva 

svolto la Glossa accursiana, per poi portare questa analisi ad ulteriori sviluppi. 

Questi sviluppi sono possibili soprattutto grazie all’uso sempre più sicuro della logica 

aristotelica e delle sue categorie filosofiche. 

L’analisi del testo segue uno schema rigoroso e talvolta complesso che suddivide il 

procedimento da seguire in otto diverse fasi: 

1) si pongono alcune premesse e si fanno delle osservazioni di inquadramento della 

norma che si vuole commentare 

2) la legge viene scomposta in tante parti, ciascuna delle quali viene poi analizzata 

separatamente 

3) il testo viene poi nuovamente ricomposto nella sua unitarietà perché ne risulti più 

chiaro il senso complessivo 

4) per dar più chiarezza e concretezza alla spiegazione si espongono alcune 

esemplificazioni pratiche in cui la norma può trovare applicazione 

5) alla luce di questi dati si rilegge tutto il passo nella sua integrità: possono così 

balzare all’occhio e rendersi evidenti aspetti non colti nella prima lettura 

6) si enunciano le ragioni e gli scopi della norma seguendo rigorosamente lo schema 

delle quattro cause elaborate dalla filosofia aristotelica, cioè  

– causa efficiente: ciò che ha mosso il legislatore e lo ha indotto a legiferare 

– causa formale: la struttura esteriore 

– causa materiale: la sostanza, il contenuto 

– causa finale: gli obiettivi, gli scopi specifici che la legge vuole ottenere  
7) si segnalano tutte le ‘cose notevoli’, cioè tutte le deduzioni che si possono 

ricavare dal testo, i passi paralleli che ad esso si legano; le regulae iuris che se ne 

possono ricavare, i principi generali che lo ispirano etc. 

8) si formulano tesi e antitesi (pro e contra), opinioni contrarie e obiezioni per poter 

poi risolvere le eventuali contraddizioni emerse ed arrivare a una solutio. 

 

Tutta questa sequenza di operazioni che, almeno teoricamente, segna il percorso da 

seguire allorché si commenta un testo legislativo, sono state elencate già dai primi 

commentatori e sono poi state esposte in un distico, coniato nel 1500 dal giurista Matteo 

Gribaldi Mofa, che lo esprime con le parole: Praemitto, scindo, summo casumque figuro, 

perlego, do causas, connoto et obiicio (letteralmente: premetto, divido, faccio la summa, 



 63 

presento un caso, rileggo a fondo, enuncio le cause, indico le cose notevoli e formulo i 

pro e contra) 

Attraverso tutte queste operazioni i commentatori mirano soprattutto ad identificare la 

ratio legis, le sue ragioni ispiratrici e il suo scopo. 

È un aspetto nuovo, almeno in parte, rispetto all’ottica dei glossatori, ed è molto 

importante perché il diritto romano aveva un contenuto e un’impostazione soprattutto 

casistica e non dava enunciazione precisa di principi generali. Una volta individuata la 

ratio di ogni frammento, invece, i commentatori sono in grado di applicare questa ratio 

ad altri casi analoghi e quindi riescono ad adattare sempre meglio ai tempi e alla società il 

diritto giustinianeo e a darne una sistemazione più razionale. 

Qui sta proprio la maggiore differenza tra glossatori e commentatori. Mentre i primi 

avevano spesso dato al testo una interpretazione slegata dalla realtà concreta e anzi , 

talvolta avevano quasi forzato la realtà per adattarla a quanto leggevano nel testo, i 

commentatori riescono ad adattare – soprattutto con lo strumento dell’analogia – il diritto 

alla realtà, sollecitati come sono appunto da esigenze pratiche. 

Lo si vede molto bene in particolare nel modo con cui questi giuristi affrontano il 

problema dei rapporti tra i vari diritti che compongono il sistema vigente. 

Sono ormai mutati – lo si è detto – i presupposti politici della gerarchia fissata dai 

glossatori. Anzi si può dire che i ruoli si sono rovesciati: il diritto degli enti particolari 

acquista prevalenza sul diritto comune mentre a questo ormai è dato solo valore 

sussidiario. È proprio in questa prospettiva che si spiega come, anche in Italia e anche da 

parte dei giuristi dotti, il diritto romano cominci ad essere visto come un complesso di 

principi giuridici che l’intelletto umano può e deve elaborare e sviluppare per adattarli 

alle esigenze sorte dalle trasformazioni della vita dei vari Stati particolari. Con il metodo 

dialettico i commentatori si sentono in un certo senso in grado di costruire un diritto 

nuovo sulle pur solide basi del diritto romano. 

Questa maggior ‘libertà di movimento’ porta i giuristi anche ad una visione unitaria 

ancor più completa dell’ utrumque ius: non si distingue più il canonista dal civilista e si 

crea un’unica scienza giuridica più unitaria (anche perché la metodologia dei 

commentatori è ancor più vicina al metodo scolastico dei teologi cui, ovviamente, il 

diritto canonico si avvicina di più).  

• Alcune figure particolarmente significative: 

Il primo giurista italiano a dare impulso al rinnovamento degli studi fu CINO DA 

PISTOIA che, non a caso, aveva studiato ad Orleans ed era stato allievo di Revigny e 

Belleperche. La sua opera più importante è la Lectura super Codicem, scritta tra il 1312 e 

il 1314: un commentario vastissimo in cui si fondono rigore scientifico e interesse 

pratico. Egli esprime anche con chiarezza l’intento di raccogliere tutto il patrimonio dei 

giuristi da Accursio in poi; tiene quindi conto non solo del diritto romano e canonico ma 

anche degli iura propria del cui valore è pienamente consapevole.[un chiaro esempio nei 

testi in appendice, n. 3] 

Enuncia anche con precisione il metodo dialettico che caratterizzerà la scuola e ne 

tiene ben presenti i limiti e i pericoli, perciò non si lascia ‘dominare’ dalle regole della 

dialettica a tutti i costi
4
, ma è consapevole che si tratta solo di uno strumento di cui 

servirsi ma senza lasciarsi condizionare: lo scopo resta sempre la ricerca della verità e 

della giustizia. 

Al vertice si pone incontrastata la figura di BARTOLO DA SASSOFERRATO 

(1313/14-1357. Vive solo 43 anni ma la sua attività è ricchissima. È professore, avvocato, 

consulente, pubblico amministratore; scrive numerose vaste opere e in particolare i 

Commentaria a Digesto, Codice, Novelle, più una serie di trattati su temi particolari, 

                                                 

4 Si pensi all’aneddoto che ben mostrava questi pericoli: si raccontava di una disputa avvenuta tra due filosofi, nella quale uno 

dei due aveva ‘incastrato’ l’altro con il seguente sillogismo: la premessa maggiore era l’affermazione secondo cui «quod ego sum tu 

non es», cioè il concetto ovviamente evidente, sul piano della logica,  per cui «ciò che io sono, tu non lo sei». La seconda premessa, la 

cosiddetta premessa minore, era un'altra affermazione incontestabile: «ego sum homo», «io sono un essere umano, un uomo».    Un uso 
distorto della dialettica conduceva alla conclusione assurda: «tu non eres homo», «tu non sei un essere umano». 



 64 

varie questioni e numerosi consilia. Ha una perfetta conoscenza del diritto romano, 

canonico, statutario, feudale e una rigorosa formazione dialettica. 

Le sue teorie sulla legittimità della legislazione statutaria si inquadrano nella sua più 

ampia visione di tutto il sistema del diritto: diritto comune e iura propria non si trovano 

sullo stesso piano, su un piano, per così dire, ‘orizzontale’, ma, come in un vero e proprio 

sistema solare, interagiscono: il sole è il diritto comune e gli iura propria sono i pianeti. 

Ecco perché afferma che ‘tutte le interpretazioni degli statuti devono essere fatte con 

l’autorità delle leggi romane’. Lo spirito che muove tutto questo universo giuridico è 

l’equità che fa da linfa vitale al sistema. 

Una ulteriore testimonianza importante del pensiero di Bartolo è la sua celebre e 

fondamentale distinzione tra STATUTO PERSONALE e STATUTO REALE: il 

particolarismo giuridico che caratterizzava quell’epoca e che limitava la sfera legislativa 

nell’orbita territoriale di ciascun ordinamento non si preoccupava della sorte iniqua cui 

sottostava senza difesa chi, trovandosi fuori del proprio ordinamento, aveva interessi o 

era obbligato a compiere atti giuridici fuori dalla sua patria. La condizione giuridica dello 

straniero era durissima: Bartolo sconvolge questa costruzione, che la logica giuridica non 

riusciva a superare, forzando un testo del Codice ed elaborando sulla sua base questo 

fondamentale principio tuttora basilare nel diritto internazionale privato: la persona 

umana ha il proprio statuto, per tutto quanto tocchi il suo status giuridico e la sua capacità 

(statuto personale) e questo ha diritto di veder osservato dovunque essa vada, mentre 

obbedirà allo statuto del luogo per quel che riguarda i beni (statuto reale). 

Il principale discepolo di Bartolo all’Università di Perugina è BALDO DEGLI 

UBALDI (1327-1400). È anch’egli celebre per la sua cultura vastissima sia di civilista 

che di canonista: scrive anch’egli Commentari su tutte le parti del Corpus Iuris civilis e 

anche una Lectura sul Liber Extra, sulla Pace di Costanza, sui Libri Feudorum – proprio 

da lui rimessi in auge dopo un periodo di disinteresse dottrinale – e lascia anche molti 

consilia. 

È inoltre noto per la sua profonda preparazione filosofica e teologica. 

Altri giuristi di un certo spessore del Trecento sono Riccardo Malombra, Jacopo da 

Belviso, Jacopo Butrigario, Oldrado da Ponte, Alberico da Rosciate e molti altri. 

Tra i canonisti il più famoso è Giovanni d’Andrea, vissuto nel XIV secolo, professore 

a Padova e maestro di una importante scuola. 

I nomi diventano ormai fondamentali in quanto il pensiero di queste autorità assume 

una valenza quasi legislativa, diviene fortemente ‘vincolante’ per i giuristi delle 

generazioni successive. 

Anche per questo, oltre che per i rischi insiti nella stessa metodologia scientifica del 

commento con il suo rigido schematismo, nel corso del secolo successivo, la scuola si va 

però gradualmente inaridendo e anch’essa, come già accaduto per la glossa, perde in parte 

la sua vitalità e creatività. 

Il nome e la personalità di Bartolo dominano al punto che si diffonde il detto «nullus 

bonus iurista nisi sit bartolista» (‘Nessuno può essere un buon giurista se non è 

‘bartolista’, cioè non segue il metodo e il pensiero di Bartolo’). Il metodo del commento, 

spesso applicato da menti molto meno eccelse, diventa preda di una giurisprudenza 
arzigogolata, complicata, astratta, pedante che mostra segni sempre più forti di crisi. 

Agli ultimi grandi commentatori attivi nel ‘400 passa dunque una eredità pesante, sia 

nel senso che è prestigiosa, sia perché gonfiata a dismisura dall’uso e abuso della 

dialettica e dall’invenzione di soluzioni normative non sempre necessarie e rispondenti ai 

bisogni della pratica. 

Vi sono ancora giuristi di un certo livello come Paolo di Castro, Bartolomeo Cipolla, 

Angelo Gambiglioni d’Arezzo, Alessandro Tartagni, Giasone del Maino e, tra i canonisti, 

Niccolò dei Tedeschi (noto come Abbas Panormitanus), Felino Sandei o Francesco 

Zabarella. Tutti costoro scrivono monumentali commentari in cui si sforzano di unire in 

un’opera sistematica un enorme insieme di opinioni e interpretazioni. È proprio però 



 65 

nell’aumento della quantità, che non riesce ad essere sempre qualità, che si coglie il 

segno della decadenza. 

 

Gli sviluppi successivi della dottrina in merito alla Potestas condendi statuta 

 

La constatazione, la presa d’atto della mutata situazione politico-istituzionale che 

traspare in opere come le Quaestiones statutorum di Alberto da Gandino verrà fatta 

propria anche dai giuristi delle scuole successive a quelle dei glossatori. 

Anche se non abbiamo ancora visto come fu l’evoluzione del metodo di studio e 

dell’approccio dato a questo studio, possiamo però cogliere il senso delle nuove teorie 

elaborate sugli statuti, più raffinate sul piano giuridico e più aderenti alla realtà.  

Quando ormai si era quasi ovunque affermata la signoria e anche i rapporti dei giuristi 

di scuola con il potere sono cambiati, un grandissimo giurista – di cui riparleremo – 

Bartolo da Sassoferrato, professore all’Università di Perugia, nel 1343, espone la teoria 

che viene chiamata della IURISDICTIO. [VEDI  tra i testi in appendice,  n. 4]  

Ormai non si discute più della legittimità del potere di statuire, data per scontata, ma 

solo sulle sue origini. 

La nuova teoria è una soluzione meno provvisoria perché si vuole evitare al potere 

locale il pericolo di una revoca delle concessioni da parte dell’imperatore. Inoltre essa è 

più articolata e quindi riesce a dare un fondamento teorico non solo agli ordinamenti 

comunali, ma anche a tutti gli ordinamenti minori esistenti all’interno della città, come le 

corporazioni, le consorterie, le università di studenti etc., e, al di sopra delle città, serve a 

rafforzare l’autonomia dei regni. 

Per i giuristi medievali il termine iurisdictio ha un significato molto ampio che arriva 

a indicare il complesso dei poteri che l’ordinamento giuridico esercita nella sua pienezza, 

ma può poi avere, proprio per questo suo ampio senso, varie forme e graduazioni con 

varie categorie intermedie: l’imperium, comprendente le potestà di maggior rilievo e la 

iurisdictio in senso stretto, o simplex, che indicava le facoltà giurisdizionali minori. 

Il modello di riferimento continua ad essere l’imperatore, lex animata in terris. 

Teorizzando sui suoi poteri si fissano i tratti peculiari del modello per eccellenza che, una 

volta delineato, può essere ridotto su scala inferiore e applicato a qualsiasi altro 

ordinamento che di fatto riesca a funzionare. 

Se i glossatori, appunto partendo dalla Pace di Costanza, attribuivano ai magistrati 

comunali solo la iurisdictio simplex, cioè una potestà legislativa minore, Bartolo ammette 

invece che ogni città che non riconosca alcun superiore possa esercitare anche 

l’imperium, la pienezza dei poteri. 

Il concetto di «superiorem non recognoscens» (cioè di chi – regno o popolo o 

comunità di persone – non riconosce alcuna autorità superiore al di sopra di sé) era già 

stato elaborato da tempo con riferimento ai regni monarchici. Non sono chiare le origini 

della formula secondo cui «rex superiorem non recognoscens in regno suo est imperator» 

(‘il re che non riconosca alcun superiore nel suo regno è imperatore, cioè ha l’imperium’); 

già dal 1200 essa circolava sia nel meridione d’Italia, sia in Francia, con grande successo. 

Essa infatti si basava sulla constatazione dell’indipendenza di fatto conquistata dai re e ne 
faceva derivare come logica conseguenza la titolarità di tutti i poteri giurisdizionale, 

appunto del pieno imperium. 

Bartolo estende il ragionamento a tutti gli ordinamenti giuridici esistenti e sostiene 

quindi che, entro l’ambito di ciascuno di essi e relativamente ai bisogni dell’ordinamento 

stesso, la sua iurisdictio è piena e trova in se stessa il suo regolamento. La nozione così 

elaborata dal giurista coincide quindi con quella di autonomia. Lo statuto mediante il 

quale si attua quella autonomia nell’ambito dell’ordinamento cittadino e limitatamente  

alle necessità giuridiche  del comune, in quanto combacia con l’ampiezza della 

iurisdictio, trova proprio in questa la sua giustificazione.  

Con questo ragionamento, come si vede, Bartolo riesce a costruire un vero e proprio 

sistema in cui tutti i diversi ordinamenti giuridici trovano il loro posto: anche alle 



 66 

corporazioni dei mercanti, ad esempio, si poté pienamente riconoscere un diritto di fare 

statuti validi e vincolanti, limitando questo diritto quanto al suo contenuto: lo statuto 

doveva riguardare le sole materie di spettanza dell’Arte ed essere diretto ai suoi membri. 

In questo stava la differenza tra questi statuti e quelli dei Comuni autonomi. 

Da questa impostazione derivano anche le regole da applicare nel momento della 

interpretazione delle norme statutarie: il criterio di riferimento è e rimane sempre il diritto 

romano comune per cui, per esempio, bisogna misurare la conformità di una norma 

statutaria ad esso: una legge contrastante, non è più ritenuta invalida perché il comune, 

nelle materie di sua spettanza, esercita la sua piena iurisdictio, tuttavia – dicono i giuristi 

– non sarà assolutamente possibile un’interpretazione estensiva di questa norma che anzi 

andrà letta ed applicata «stricte», alla lettera. 

Va comunque precisato che la teoria di Bartolo, che ha grande successo anche per la 

straordinaria autorevolezza del suo ideatore, non fa sparire subito quella più antica della 

permissio. 

Per parecchio tempo anzi esse vengono sostenute alternativamente. 

Ad esempio, ancora a metà del Trecento (1355) un importante giurista, professore a 

Padova, Ranieri Arsendi, polemizza nelle sue lezioni proprio con Bartolo, difendendo la 

vecchia teoria che aveva ancora una sua utilità, sia pure da una diversa prospettiva. 

Si è detto, infatti, che in questo momento i Comuni stavano già cedendo il passo alle 

Signorie: ebbene proprio ai signori che volevano rinsaldare o legittimare il loro dominio 

interessava riproporre il modello medievale dell’universalismo imperiale, perché  in esso 

avevano individuato un modo per ottenere il loro scopo, facendosi cioè conferire il titolo 

di vicari imperiali. L’utilizzo delle vecchie teorie non va quindi visto soltanto come 

espressione di un certo conservatorismo, ma anzi come segnale di una capacità di 

adattamento alle nuove situazioni. 

L’adozione delle teorie contrapposte della permissio e della iurisdictio, sorte in 

origine per giustificare l’autonomia dei comuni assume quindi uno specifico significato 

ideologico in tempo di Signoria e implica per i giuristi un atteggiamento di sostegno o 

all’opposto di contestazione nei confronti dei domini e della loro preminenza, di fatto, 

rispetto al potere legislativo degli ordinamenti particolari. 

Bartolo, infatti, partendo dal presupposto che appunto il diritto romano imperiale 

(rappresentato dalla legge Omnes populi) riconosce la prerogativa legislativa ai «populi» 

per cui, in virtù di questa potestà gli ordinamenti territoriali minori sono retti, oltre che 

dal diritto civile generale imperiale e dallo ius gentium, anche dal diritto «proprio», 

precisa però che tale potestà riguardava solo i popoli titolari di iurisdictio mentre quelli 

privi di iurisdictio, come le cosiddette villae  e i castra soggetti ad una civitas o a un 

dominus non possono deliberare nemmeno su materie loro pertinenti senza 

l’approvazione del loro superior. 

Questo ragionamento serve perciò a Bartolo per delineare i fondamenti della 

legittimità del potere che, se ne è privo, deve definirsi una TIRANNIDE. Su questo 

argomento il grande giurista marchigiano scrive infatti un’opera appunto intitolata «de 

tyranno» in cui attacca tutti quei signori che esercitano un potere senza titolo o perché 

non ne hanno alcuno, o perché sono andati oltre i limiti di quello che hanno. 
Per questo Bartolo riconosce ancora all’impero una funzione di custode della pace e 

del diritto. 

Un passo ulteriore verso la piena autonomia degli ordinamenti locali sarà infine 

compiuto, sul finire del XIV secolo, dal grande discepolo di Bartolo, Baldo degli Ubaldi 

[VEDI  tra i testi in appendice,  n. 4], che riprende le idee del suo maestro, ma le 

organizza con una nuova impostazione: nella sua visione la figura dell’imperatore scivola 

in secondo piano. I suoi poteri non sono più paradigmatici, non offrono più alcun modello 

da riprodurre negli ordinamenti inferiori né da essi, in forza della permissio, deriva il 

potere normativo degli ordinamenti particolari. L’attenzione di Baldo si punta invece 

proprio su quello che i giuristi precedenti davano per scontato, cioè il funzionamento di 

fatto di una società umana, l’esercizio di fatto dei suoi poteri normativi – che poi i poteri 



 67 

siano dell’imperatore nell’impero, del re nelle terre del regnum, dei comuni o delle 

corporazioni nelle città non ha molta rilevanza al fine di stabilire se un ordinamento è 

legittimo: ciò che ha rilevanza è l’esistenza. 

Baldo dice infatti che i popoli esistono per diritto delle genti e che quindi il loro 

«regimen», il loro assetto costituzionale, appartiene al diritto delle genti. È questa la 

giustificazione giuridica di tutti gli ordinamenti. Il concetto di diritto delle genti nella 

dottrina medievale equivale infatti a quello di diritto naturale (cioè all’incirca a quel 

diritto universale, preesistente rispetto ad ogni altro, che accomuna tutti gli uomini 

semplicemente in quanto esseri umani). 

Baldo in sostanza dice quindi che l’aggregato umano, il «populus», che si è dato 

un’organizzazione giuridica non trae da niente e nessun altro la propria creazione; si è 

fatto da sé, per l’esigenza naturale che lo ha generato e che è intrinseca alla sua stessa 

esistenza. 

Dato questo presupposto ecco il secondo passaggio logico: poiché un ordinamento è 

inconcepibile senza un complesso di norme che ne regolino la vita, la giustificazione di 

queste norme sta nel fatto stesso che l’ordinamento esista. 

Il sillogismo è quindi così impostato:  

I. Il popolo ha una sua propria esistenza → quindi ha per conseguenza un 

REGIMEN, un ordine nel proprio essere, così come ogni animale, ogni essere vivente ed 

esistente è retto dal proprio spirito e dalla propria anima 

II. Un regimen non può sussistere senza una sua ‘norma’, un suo ‘scheletro’, un 

sistema regolatore → quindi ogni popolo, per il fatto stesso che esiste, si deve dare un 

sistema di norme giuridiche che lo sostenga in vita. 

 

 

Il bartolismo 

 

Se, come si è visto, la metodologia scientifica del Commento aveva avuto il suo apice 

nel XIV secolo e in particolare si era incarnato nella personalità eccezionale di Bartolo da 

Sassoferrato, le medesime tecniche continuarono poi ad essere utilizzate ancora per tutto 

il Quattro e Cinquecento anche se attraverso genesi letterari per lo più diversi dal vero e 

proprio commentario. 

Questo indirizzo di studio faceva dichiaratamente riferimento alla personalità di 

Bartolo, essa dominava al punto che si diffuse il motto «nullus bonus iurista nisi sit 

bartolista» e il termine bartolismo si usò proprio per indicare la prosecuzione dei metodi 

e degli schemi di ragionamento giuridico sulle fonti giustinianee elaborati dai 

commentatori. In realtà, proprio perché il ripetere gli stessi schemi non poteva portare a 

grandi novità e si finiva con l’abbandonarsi a costruzioni sempre più complesse e astratte, 

si scelse perlopiù da parte degli autori successivi, di utilizzare il diverso genere elettivo 

del tractatus. Attraverso queste opere monografiche risultava infatti più agevole 

raggiungere una elaborazione organica e sistematica di un certo settore del diritto. Spesso 

si tratta ancora di settori in qualche modo esterni ai testi giustinianei come il diritto 

penale che, come detto, era stato oggetto dei primi studi specialistici nel ‘200 da parte di 

Alberto da Gandino. 

È infatti nel ‘500 che si avranno grandi criminalisti come Tiberio Decani, Prospero 

Farinacei o Giulio Claro. 

Studi importanti riguardarono anche il diritto commerciale e quello marittimo o 

questioni possessorie come quelle studiate da Jacopo Menochio, che fece trattati 

importanti anche in materia di processo e di prove. Questi personaggi segnalano il 

tentativo di arrivare a un aggiornamento e rinnovamento della scienza giuridica pur senza 

uscire dagli schemi del diritto comune. 



 68 

Testimonianza di questo è anche il cardinale Giovanni Battista De Luca, autore di un 

enorme Theatrum veritatis et iustitiae, in 15 volumi, ma anche del compendio in lingua 

volgare divenuto celeberrimo, Il dottor volgare, scritto nel 1673. 

Non mancavano però gli elementi di crisi del metodo di studio ‘italico’. Vi sono 

ancora giuristi di un certo livello come, nel ‘400, Paolo di Castro, Angelo Gambiglioni 

d’Arezzo, Alessandro Tartagli, Giasone del Maino e, tra i canonisti, Niccolò dei Tedeschi 

o Francesco Zabarella, tutti autori anche di Commentari ai testi, di mole monumentale e 

che mostrano l’amministrazione sforzo di unire in uno schema sistematico un enorme 

insieme di opinioni e interpretazioni. E’ però proprio nell’aumento della quantità, che non 

riesce a essere sempre qualità, che si coglie il segno della decadenza. L’uso della 

dialettica tende a diventare eccessivo e a ridursi in qualche modo a un ‘gioco’ sterile. I 

migliori giuristi che seguivano questa tradizione ne erano consapevole, ma le critiche 

maggiori vennero da un nuovo indirizzo che si sviluppò soprattutto nel ‘500 anche se 

aveva origini precedenti, l’Umanesimo giuridico. 

 

I Consilia pro veritate e la giurisprudenza consulente 

 

Abbiamo visto come l’origine del cosiddetto consilium sapientis iudiciale si possa 

mettere in relazione con l’attività giudiziaria che si svolgeva nelle corti cittadine, specie 

podestarili, ove, inizialmente in modo del tutto spontaneo e poi in modo più 

esplicitamente previsto e regolato dagli statuti comunali, i giudici ricorrono ad un 

sapiente – spesso è proprio previsto che sia su richiesta delle parti – per chiedere il suo 

parere su come risolvere la controversia. Va tenuto presente sempre, comunque, che 

anche quando la sentenza riproduceva fedelmente il parere del dotto (anche perché 

secondo certi statuti il giudice vi era vincolato) i due atti, parere e sentenza, restavano 

formalmente e concettualmente ben distinti. 

Questo tipo di consulenza richiesta e indirizzata ai giudici continuò a essere prestata 

anche nei secoli successivi, specie nei tribunali inferiori, ma ad essa si accostò un altro 

tipo di consulenza, prestata sempre per iscritto e con certe forme e solennità ma non più 

ai giudici, alle parti. 

Le ragioni di ciò sono molto complesse e si possono individuare in  

* una diversa organizzazione giudiziaria, per cui si formano tribunali stabili, 

collegiali, composti di giuristi esperti (se ne riparlerà perché ebbero un ruolo centrale)  

* un aumento della stessa litigiosità, specie agli altri livelli di borghesia e nobiltà, 

per cui si aprono spesso complesse e annose contese per il possesso di ampi patrimoni 

etc. 

* una crescente complessità della normativa, dovuta sia al moltiplicarsi e 

consolidarsi delle legislazioni particolari sia all’ampliamento avuto dallo stesso diritto 

comune per il fiorire di letture e interpretazioni. 

Da una parte quindi il litigante è sempre più bisognoso di orientamento e dall’altra 

una simile attività di consulenza diventa sempre più prestigiosa e quindi ‘degna’ anche 

dei professori, oltre che ampiamente remunerativa. 

Questo tipo di consilium è definito consilium pro veritate perché, anche se diretto a 
un privato e quindi nasce da interessi di parte, il dotto che lo presta rimane in una 

posizione di almeno formale ‘neutralità’, ben distinto dall’avvocato e dalle difese, dette 

allegationes, che appunto l’avvocato elabora e propone in giudizio a sostegno del suo 

cliente. 

Il consulente proprio per il suo prestigio, si suppone che abbia prima esaminato il 

caso e quindi abbia accettato la consulenza solo perché realmente convinto del valore 

‘oggettivo’ della tesi, favorevole al suo committente, sostenuta nel consilium. 

All’atto pratico certo questa assoluta imparzialità non esiste, anche perché va 

esclusa a priori l’ipotesi di un parere contrario a chi lo ha richiesto e poi perché accade 

quasi sempre che in una stessa lite entrambe le parti si muniscono di un parere a loro 

favorevole. 



 69 

In effetti, infatti, il consilium finisce con l’accostarsi e spesso accompagnare 

proprio le difese, anzi con un peso talvolta maggiore che gli deriva proprio 

dall’autorevolezza del giurista da cui proviene. Esso viene presentato al giudice proprio 

con l’obiettivo – spesso raggiunto – di influire in tal modo sulla sua decisione. 

La pratica consiliare si diffonde quindi enormemente già nel corso del 1300 e 

dilaga poi nel secolo successivo. 

All’uso di dare pareri scritti alle parti si accosta poi un altro fatto nuovo: si afferma 

in modo altrettanto ampio l’uso di pubblicare, prima manoscritti e poi, dopo la metà del 

‘400, a stampa, questi pareri, sia giudiziali che pro veritate, riuniti in apposite raccolte. 

Questa usanza si spiega proprio con il crescente interesse per questi pareri che sono 

molto richiesti da pratici e avvocati per la loro complessità e ricchezza tecnica. Dovendo 

convincere un giudice che ormai è egli stesso un esperto di diritto, il dotto nel parere 

profonde il meglio delle sue conoscenze e capacità argomentative e quindi questi pareri, a 

differenza di quelli iudicialia che – soprattutto se vincolanti per il giudice – spesso erano 

scarnamente motivati, sono ricchi di motivazioni ed argomentazioni e sono quindi 

utilissimi per la soluzione di molti altri casi analoghi che possono presentarsi. 

Con la circolazione di queste raccolte si realizza un passaggio di posizione 

essenziale sul piano qualitativo; nasce cioè la vera e propria letteratura consiliare. Ciò 

significa che i consilia acquistano un valore generale all’interno dell’ordinamento, non 

più limitato al caso singolo per il quale furono dati. Il successo subito avuto da queste 

raccolte, tra l’altro, fa sì che spesso in esse finisca, sotto il nome di Consilia o Responsa, 

un materiale abbastanza vario che comprende, oltre ai due tipi di consilia (non sempre 

sono oggi distinguibili) anche semplici allegazioni o questioni teoriche elaborate non 

sulla base di un caso reale. 

[esempi di consilia del 1300, di fine ‘400 e di fine ‘500 in appendice, n. 5] 
Si è detto che questo tipo di opere letterarie ebbe un successo enorme; in effetti esse 

finirono addirittura con il soppiantare, come fonte di opinioni dottrinali e di 

interpretazioni, gli stessi commentari. 

Tra le opinioni espresse dal maestro «in legendo» e quelle elaborate «in 

consulendo» si cominciano a preferire le seconde, pur non mancando in questo senso voci 

polemiche, come quelle (che vedremo) degli umanisti.  

Le ragioni di questa preferenza sono spiegate facendo presente che spesso, nelle 

lezioni, un maestro può lavorare troppo di fantasia, mentre nel prestare una consulenza 

egli sarà più cauto perché sa che le sue opinioni possono provocare un danno e, se false, 

indurlo quindi in peccato mortale; si osserva poi che questo tipo di opinione è più vicina 

alla realtà perché parte dai fatti etc. 

Questo tipo di argomenti addotti a favore del genere letterario consiliare da parte 

degli stessi giuristi di diritto comune sembrerebbe puntare sull’aspetto ‘conservatore’, di 

fedeltà maggiore all’ordinamento di queste interpretazioni rispetto alla maggiore libertà 

che i maestri avrebbero quando a livello teorico elaborarono la loro interpretazione. C’è 

però un altro lato della medaglia, costituito dal carattere fortemente innovativo e per certi 

versi dirompente della pratica e poi anche della letteratura consiliare. 

Negli ultimi anni in effetti la storiografia ha prestato sempre più attenzione ai 
consilia – anche perché essi, legati come sono alla vita concreta, offrono moltissime 

informazioni interessanti da tenti punti di vista – ed è giunta così a cogliere un certo 

carattere «paradossale» nella vicenda storica che li caratterizza
5
. 

La pratica dei consilia, anche di quello giudiziali, si affermò infatti inizialmente in 

un certo senso al di fuori del diritto comune e per certi versi persino contro di esso. In 

particolare infatti vi furono diverse pronunce di papi che si esprimono molto 

negativamente riguardo a questa prassi perché essa sembra togliere al giudice stesso una 

                                                 

5 La definizione è di Mario Ascheri, professore a Siena, uno dei massimi studiosi di consilia.  



 70 

parte delle sue funzioni e soprattutto perché contrasta con il fondamentale principio che il 

giudice deve giudicare «secundum alligata et probata». 

Per questa ragione si era espresso molto negativamente su questa prassi papa 

Innocenzo III, con una decretale che era stata poi inserita nel Liber Extra. 

Queste osservazioni critiche sono fatte proprie anche da Gugliemo Durante nel suo 

Speculum, che definisce un grande vizio il fatto che i giudici in qualche modo finiscono 

con il delegare ad altri il loro compito fondamentale di decisione. 

Inoltre con questa pratica si metteva in crisi anche l’idea del primato della legge sul 

giudice, anch’esso fortemente riaffermato nella normativa canonica. 

Eppure, nonostante queste autorevolissime pronunce di condanna, la prassi era 

continuata e anzi dilagata, tanto più che, come abbiamo visto, essa in ambito statutario 

era ben accetta ed anzi perfino imposta. 

Il successo del consilium andava di pari passo con quello dei giuristi in una società 

sempre più complicata e bisognosa di ‘tecnici’ accreditati che chiarissero dubbi e 

risolvessero conflitti. 

Anche se nati fuori dell’Università, tra l’altro, i consilia per il loro schema 

strutturale identico, possono facilmente essere tramutati in quaestiones de facto 

emergentes e quindi i professori potevano sfruttare il loro impegno professionale pratico 

per ricavare materiale didattico (di qui a volte la difficoltà di distinguere nelle raccolte). 

Anche grazie ai loro interventi in sede consulente quindi i giuristi potevano esaminare 

problemi altrimenti non considerati nell’insegnamento universitario.    

Un esempio evidente è il diritto statutario o quello commerciale; attraverso 

questioni e consilia essi vengono così inquadrati entro gli schemi del diritto comune, 

finendo per essere, per così dire, ‘normalizzati’ entro le sue teorie. 

Ecco appunto il paradosso: il consilium, un istituto estraneo al diritto comune e anzi 

contrario a talune sue norme se non addirittura al suo spirito, finì paradossalmente per 

essere un canale privilegiato di diffusione e di trionfo del diritto comune nella pratica. 

Ecco perché cominciarono a formarsi le prime raccolte consiliari di autori (compresi i 

canonisti), alcune delle quali (ad esempio quella di Oldrado da Ponte) mostrano bene 

come spesso i consilia operassero ormai anche a favore del Papato, dei re, dello stesso 

Imperatore. 

Allo stesso tempo – ecco un altro segnale della ‘ecletticità’ e fortuna di questo 

strumento – il consilium, che, come detto, continuò a essere usato anche nella forma del 

consilium iudiciale presso i tribunali locali inferiori, si presentò talvolta come strumento 

di difesa delle autonomie locali. 

 

La communis opinio 

 

Il dilagare del genere consiliare e il moltiplicarsi delle raccolte di pareri pubblicate, 

soprattutto dopo l’invenzione della stampa,  segnò inevitabilmente una certa decadenza di 

questo genere letterario perché alla qualità di opinioni non sempre, come è logico, 

corrispondeva la qualità. Proprio per il successo quasi garantito di queste opere 

richiestissime, moltissimi dottori o pratici anche di medio e basso livello si mettono, non 
solo a dare responsi ma anche a diffonderli in raccolte edite. 

Nell’insieme immenso dei consilia dunque, accanto a quelli ricchi di 

argomentazioni ben costruite e articolate vi erano quelli azzardati o troppo arzigogolati. 

Si poneva poi un altro problema collegato al precedente: se, come abbiamo visto, le 

interpretazioni e opinioni elaborate con i consilia erano divenute un punto di riferimento 

dottrinale altrettanto e forse più importante degli stessi trattati e commentari nel momento 

in cui in queste raccolte si possano trovare sostenute con la stessa convinzione opinioni 

completamente diverse, si pone un serio problema di CERTEZZA DEL DIRITTO. Si 

fatica cioè a individuare, tra tutte le varie tesi, quale sia quella da seguire, da preferire alle 

altre. 



 71 

Si individuarono allora alcuni criteri, come il numero dei giuristi e la loro 

autorevolezza, grazie ai quali trovare la COMMUNIS OPINIO, quella cioè da seguire in 

caso di contrasto con altre tesi minoritarie. 

Un altro paradosso è comunque che la linea prevalente, secondo cui a chi chiedeva 

un parere pro veritate andava offerto ufficialmente quanto fosse implicito nella dottrina 

corrente, da tutti ricevuta, non fece affatto diminuire la produzione consiliare perché le 

esigenze della causa potevano invece portare, in concreto, a forzare al massimo 

l’argomentazione a favore del cliente, con risultato fortemente creativi rispetto alla 

communis opinio corrente su un punto determinato. Il massimo rispetto formale poteva 

voler dire la massima divergenza sostanziale. 

Inoltre il rimedio stesso della communis opinio risultava piuttosto debole perché il 

vincolo che imponeva al consulente era semplicemente di origine dottrinale e quindi esso 

stesso discutibile. Ancora in pieno ‘500 si avrà comunque una grande fioritura consiliare 

ma si cominciano a cercare nuovi, più autorevoli, punti di riferimento. 

 

L’Umanesimo giuridico 

 

Il metodo del commento e lo studio e l’interpretazione dei testi giustinianei in 

chiave esegetica continua ancora, come si è accennato, per tutto il Quattro e Cinquecento 

secondo uno stile ormai consolidato e soprattutto gli argomenti e le tecniche della 

dialettica sono sviluppati al massimo grado in particolare attraverso i trattati ed, ancor 

più, i consilia che segnano un’intera epoca della storia giuridica (detta appunto ‘Età dei 

consiliatori’ o ‘Età della giurisprudenza consulente’) divenendo poi, attraverso 

l’affermarsi della communis opinio, essi stessi quasi diritto vigente grazie alla prassi del 

rispetto dell’opinione dominante in sostanza imposto ai tribunali.  

Se tutto questo, come detto, perdura pressoché invariato fino al XVII secolo pieno, 

dall’altra, il ‘500 vede anche l’affermazione di un nuovo e diverso approccio e 

orientamento dello studio giuridico, che subito si pone in fortissima polemica con il 

bartolismo. Si tratta dell’umanesimo giuridico. 

L’umanesimo si era affermato come corrente letteraria e culturale in senso ampio 

fin dal ‘400, ponendo come centro dei propri interessi l’uomo, appunto, al quale si guarda 

con occhi in parte nuovi e, in questa prospettiva si rivalutano l’antichità classica greca e 

romana sotto i diversi aspetti culturali, letterari, artistici etc. Esso coinvolge poi anche il 

mondo del diritto. 

In verità alcuni segnali di nuovi e diversi interessi culturali si erano avuti già prima, 

a partire del XIV sec., specialmente in alcuni ambienti che avevano visto presenti non 

solo letterati ma anche giuristi. Uno di questi ambienti in cui si creano gruppi di 

intellettuali che coltivano nuovi interessi e che per questo sono definiti 

PREUMANISTICI, ha sede a Padova, dove un gruppo di notai, che spesso sono anche 

giudici del comune e attivi nella vita politica, coltiva scambi culturali tra le facoltà di 

diritto e di arti aprendo così a un nuovo culto dell’antichità classica nei suoi diversi 

aspetti. Questo ‘cenacolo culturale’ allarga ulteriormente i propri orizzonti soprattutto 

quando si pone al centro di queste reti di conoscenze e legami la figura fondamentale di 

Francesco Petrarca. 

Attorno a lui gravita infatti, già a metà del ‘300, un numero notevole di personaggi 

dagli interessi, se non proprio umanistici, comunque nuovi rispetto ai loro predecessori. 

Proprio grazie al Petrarca ci è giunta una corrispondenza che ci mostra anche un 

certo scambio culturale che va appunto dall’università di Padova, al centro culturale della 

Napoli angioina alla curia papale avignonese, alla città di Firenze (in tutti questi luoghi 

infatti Petrarca ebbe corrispondenti ed interlocutori). 

Cominciano a essere scritte opere giuridiche che mostrano interessi letterari. 

Vi sono quindi, per tutto il Trecento, proficui contatti tra giuristi e cultura 

umanistica, accompagnati però anche da forti critiche, mosse in primo luogo proprio 



 72 

dallo stesso Petrarca, contro la metodologia di studio del diritto ormai tradizionale e 

consolidata. Petrarca, per esempio, considera una grave lacuna della maggior parte dei 

giuristi del suo tempo l’ignoranza della storia e delle lettere o della lingua greca. 

Con la prima metà del ‘400 le critiche si fanno più violente, soprattutto da parte del 

più grande esponente dell’umanesimo letterario, cioè Lorenzo Valla. Nel marzo del 1433 

egli scrive una Epistola, nella quale attacca Giustiniano come distruttore dell’armonia 

della sapienza romana e, del medioevo, critica soprattutto l’ignoranza della lingua latina. 

Lorenzo Valla, nel suo Elegantiae latinae linguae (1435-1444) dedica molti 

capitoli ai testi giuridici e in specie al Digesto, facendone notare gli errori. 

I suoi scritti susciteranno molte polemiche: i problemi di natura filologica da lui 

posti lo mettono in opposizione con il popolo e con la Chiesa, perché egli sembra 

smentire Bartolo e Graziano; sembra cioè porre in discussione l’Autorità su cui 

poggiavano le interpretazioni medievali. 

In questo egli è in effetti un precursore; la sua voce nel ‘400 rimane isolata; 

bisognerà poi aspettare il secolo successivo per trovare critiche così profonde. Peraltro 

anche il Valla commette alcuni errori perché ha una concezione troppo ‘statica’ della 

lingua latina e non ne vede certe sfumature tecniche o frutto di evoluzione storica; per 

questo sarà a sua volta corretto da giuristi/umanisti del periodo successivo. 

Prosegue poi e si anima, nel XV secolo, una disputa, già iniziata nel Trecento, sul 

valore delle diverse arti e in particolare di medicina e diritto. Del diritto in particolare si 

sottolineano alcuni difetti: esso non è realmente universale, ma limitato a poche regioni; 

non deriva dalla natura, ma dal giudizio degli uomini e infatti è variamente interpretato. 

L’argomento principale è proprio quello dei limiti del diritto romano, spesso 

sopravanzato dalle leggi locali più adatte alle esigenze particolari. Vi è proprio la 

consapevolezza emergente che le leggi fondamentali alla vita sociale non sono più quelle 

dello ius civile, ma quelle nazionali. 

Meno polemico e più dotato di buon senso storico è Angelo Poliziano, che spesso 

elogia Accursio, Bartolo e i giuristi medievali e giustifica i loro errori come dovuti alla 

generale ignoranza del medioevo. La sua polemica, come anche quella di altri suoi 

discepoli, è piuttosto verso i giuristi suoi contemporanei che non hanno più la scusa della 

generale barbarie del loro tempo. 

La critica che questi letterati muovono alle metodologie di studio dei giuristi mostra 

però che questi autori hanno comunque un interesse per i testi che sono oggetto della 

scienza giuridica: il corpus iuris è studiato anche dagli umanisti, anche se da un punto di 

vista completamente diverso. Per loro non è infatti più un testo normativo 

autorevolissimo e indiscutibile, ma piuttosto un documento importante dal punto di vista 

storico, una testimonianza della cultura romana, che, come tale, appunto interessa molto 

gli umanisti per conoscere il passato e la storia antica. Qui si inserisce quindi l’aspetto 

creativo e ‘propositivo’ dell’umanesimo letterario, che si adopera, ad esempio, per 

riscoprire e pubblicare testi antichi trascurati dalla cultura medievale. 

Esemplare, dal nostro punto di vista, la vicenda della cosiddetta Littera pisana o 

Littera Florentina, un manoscritto risalente al VI secolo contenente il testo del Digesto, 

che la tradizione ricordava consultato solo da Bartolo, anche se studi più recenti hanno 
mostrato che lo avevano già controllato talvolta gli stessi glossatori. 

Il fatto rilevante è comunque che nel corso del XV secolo le consultazioni di tale 

documento da parte dei giuristi e intellettuali si fanno più numerose, nonostante le 

resistenze delle autorità locali che vi si oppongono e che rendono difficile ottenerla in 

visione. Sul finire del ‘400, con Lorenzo de’ Medici, che è principe ormai egli stesso 

umanista, cambia l’atteggiamento ed ecco che, nel 1490, il Poliziano non solo può vedere 

la Littera, ma anche studiarla e cominciare a preparare, basandosi su di essa, un’edizione 

critica del Digesto. 

La sua opera, pur rimasta incompleta per la sua morte avvenuta nel 1494, è 

usatissima dai giuristi successivi ed anzi, alcuni di loro, in particolare Ludovico 

Bolognini, la proseguono ed integrano. 



 73 

Oltre al Digesto si studiano nello stesso modo le altre parti del Corpus iuris e 

soprattutto si riscoprono i testi greci, trascurati dai dottori medievali, le stesse leggi 

romano-germaniche e altre fonti su cui si avviano ricerche filologiche e studi di storia del 

diritto. 

Già i letterati del ‘400 hanno dunque posto le basi culturali per un nuovo modo di 

accostarsi ai testi romani e una nuova concezione del Corpus iuris: si afferma l’esigenza 

di un ritorno ai modelli culturali dell’antichità classica, l’esaltazione della persona umana 

e della sua libertà, del suo valore e soprattutto dello strumento essenziale della ragione 

come criterio fondamentale di interpretazione e come unica vera autorità di riferimento; 

la convinzione che l’accostamento alla sapienza antica sia possibile attraverso un corretto 

recupero della originaria forma storica delle fonti, attuato grazie alla ricerca appunto 

storico-filologica. 

Tutti questi elementi, all’aprirsi del XVI secolo, vengono fatti propri anche da 

alcuni giuristi che specificamente calano queste idee e questi principi nella materia e nella 

scienza giuridica. Nasce appunto un umanesimo giuridico.  

Il primo aspetto che caratterizza questo movimento è ancora quello della polemica 

nei confronti dello studio giuridico tradizionale. Gli spunti di critica già espressi dai 

letterati vengono raccolti da giuristi di professione che quindi possono anche 

‘organizzarli’ più consapevolmente in una nuova tecnica e metodologia. 

Il fondatore di un vero e proprio umanesimo giuridico è considerato un giurista 

italiano, della zona di Milano, ANDREA ALCIATO (1492-1550). 

Come ogni giurista, aveva compiuto gli studi secondo la consolidata metodologia 

dei glossatori e dei commentatori che egli quindi ben conosce e utilizza anche in alcune 

sue opere e nella sua professione (scrive e pubblica, ad esempio, una raccolta di 

Responsa). Egli tuttavia si discosta poi, consapevolmente, da questo indirizzo, avanzando 

fondate – e peraltro equilibrate – critiche ad esso.  

Alciato NON è tra i più estremi ed aspri nella polemica; i suoi giudizi sui grandi 

maestri medievali sono in genere positivi e gli appunti riguardano soprattutto gli abusi del 

metodo del commento; si propone di eliminare gli errori, ma non certo di cancellare tutta 

la tradizione giuridica precedente. Allo stesso tempo quindi egli propone un nuovo tipo di 

approccio ai testi, incentrato sulla ricerca storica e filologica: già nel 1513 scrive delle 

annotazioni ai Tres Libri e dà così il via a uno studio storiografico sull’epoca dell’impero, 

che diventerà poi diffuso. Già in questa sua opera giovanile (aveva 21 anni!), Andrea 

Alciato esprime la sua idea che il diritto non possa andare separato dagli studi umanistici. 

Nel 1518 escono i Paradoxa, elenchi di errori contenuti nei testi giustinianei e nelle loro 

interpretazioni, con vari spunti polemici verso la metodologia medievale, in cui si 

correggono interpretazioni tralatizie erronee e si ridà il senso esatto a parole ed 

espressioni usate dai giuristi romani e ancora una serie di Praetermissa e di 

Dispunctiones, volte alla restituzione delle parole o frasi greche contenute nelle Pandette 

e appunto ‘pretermesse’, ignorate colpevolmente dai medievali, a continuazione 

dell’opera del Poliziano.  

Benché le critiche e le innovazioni di Alciato siano abbastanza moderate, in Italia le 

sue idee incontrarono un netto rifiuto, tanto che egli fu costretto a trasferirsi in Francia, 
presso l’università di Bourges. È qui che il nuovo indirizzo trovò il suo massimo 

sviluppo, tanto che prese il nome di MOS GALLICUS, in contrapposizione al metodo 

tradizionale definito MOS ITALICUS proprio perché nato in Italia e perché ad esso rimase 

sempre legata la scienza giuridica italiana anche nel ‘500 e nel ‘600. 

Accanto all’Alciato è tra i primi e principali esponenti della nuova corrente di 

studio storico-filologico della anche scuola culta il francese Guillaume Budè, che 

riprende temi e indagini già avviati nel ‘400, approfondendoli: nel 1508 egli scrive infatti 

delle Adnotationes ai primi 24 libri del Digesto, nelle quali recupera la lezione originaria 

del testo, chiarisce espressioni e costrutti etc. ; scrive poi uno studio volto ad appurare 

l’esatto significato delle parole indicanti le monete e le misure per evitare altri frequenti 

fraintendimenti (ad esempio sulla gravità delle pene previste etc.). 



 74 

Accanto ad Alciato e Budè rappresenta il terzo ‘fondatore’ dell’umanesimo 

giuridico un autore tedesco, Ulrich Zasius (Zasio). Anch’egli, come Alciato, muove 

critiche all’uso del metodo del commento ed anch’egli, come Alciato, incontra in patria 

non poche difficoltà perché anche in Germania il diritto romano è ormai stato recepito 

come diritto vigente. In realtà, proprio per queste ragioni, Zasio era stato in parte più 

conservatore e aveva lasciato un certo spazio e dedicato attenzione anche alla pratica, pur 

aprendo a un largo uso della sua ampia cultura storica, letteraria, filologica. 

In Germania infatti lo stesso umanesimo prenderà poi un indirizzo parzialmente 

diverso da quello sviluppatosi in Francia. 

Due sono in effetti i filoni di orientamento su cui si muoverà in Europa (non in 

Italia) l’umanesimo giuridico: da un lato, attraverso l’impiego dei criteri storici e delle 

tecniche di ricerca filologica, linguistica ed etimologica punterà ad una storicizzazione e 

quindi ad una relativizzazione dei testi giustinianei. Dall’altro però mostrerà la tendenza a 

costruire (con gli stessi materiali del diritto romano) un nuovo sistema, un nuovo ordine, 

un insieme ordinato e logico di principi, norme e istituti, tra loro coordinati secondo un 

metodo pienamente razionale che, muovendosi con maggiore libertà, può anche 

discostarsi dal modo con cui Giustiniano aveva diviso le materie e organizzato le norme, 

modo che era, e ormai ai culti appariva, assai discutibile e approssimativo. 

Le due tendenze non sono in contrasto tra loro e anzi spesso sono entrambe presenti 

nell’opera di uno stesso giurista, proprio perché il lavoro di ‘ripulitura’, di ricostruzione 

esatta della lettera e del significato dei termini usati da Giustiniano etc. fa emergere 

ancora di più le discrepanze tra le varie parti della compilazione, autorizza a studiarle 

separatamente e quindi a ripensare al modo in cui il contenuto può essere meglio 

sistemato. 

Per queste stesse ragioni l’indirizzo storico-filologico, coltivato soprattutto in 

Francia, non fa cessare gli attacchi polemici contro le scuole giuridiche precedenti:  i toni 

divengono anzi talvolta durissimi contro gli ultimi bartolisti, così come perfino contro i 

celebrati nomi del passato, da Irnerio a Bartolo. Si arriva persino all’invettiva e all’insulto 

(si definiscono glossatori e commentatori “plebei, barbari, ad aratrum nati, blaterones, 

oche, asini” etc.). 

Tra i più duri e accaniti di questi autori va ricordato soprattutto il giurista francese 

François HOTMAN. Egli scrive un trattato nel 1567, pubblicato poi postumo nel 1603, 

intitolato significativamente Antitribonianus, nel quale critica duramente i glossatori e 

commentatori, ma soprattutto – come il titolo stesso mostra chiaramente – estende la sua 

polemica a colpire direttamente Giustiniano e il suo ministro Triboniano. 

Egli, riprendendo alcuni accenni già di letterati come Lorenzo Valla, polemizza 

direttamente con l’imperatore e con il ministro da lui incaricato della redazione del 

Digesto, accusandoli di avere distrutto, mutilato, confuso e alterato il patrimonio culturale 

straordinario dato dal diritto romano classico, elaborando un testo caotico, irrazionale, 

pasticciato e farraginoso, su cui poi gli ignoranti giuristi medievali avevano a loro volta 

lavorato peggiorando così ancor più lo stato delle fonti classiche tanto maltrattate. 

L’opera di storicizzazione attuata dall’Hotman lo porta perciò in primo luogo a 

criticare il metodo seguito dallo stesso imperatore romano per predisporre le sue 
compilazioni normative. Il suo rifiuto però non riguarda solo il metodo ma anche buona 

parte del contenuto di quei testi e in particolare tutto il diritto pubblico che egli giudica 

assolutamente inadatto ai tempi moderni. 

L’interesse del pensiero di Hotman però è dato dal fatto che egli non si limita a 

questa durissima critica ai testi del diritto comune ma contiene anche una proposta 

concreta di riforma, di redazione e creazione di un diritto nuovo, più consono alle mutate 

esigenze della società. 

Poiché infatti a suo parere il diritto giustinianeo non è più utilizzabile, egli si chiede 

come sostituirlo e propone che intervenga il Sovrano, incaricando una apposita 

commissione di esperti di riesaminare il miglior diritto romano, quello cioè dell’età 

classica, dal quale trarre – secondo lui, esso infatti ha ancora molti elementi validi – i 



 75 

principi e gli istituti ancora attuali per costruire su questa base un diritto nuovo basato, 

oltre che su questi principi romanistici anche su altre fonti essenziali: in primo luogo le 

consuetudini, le coutumes francesi, vera e genuina espressione della tradizione giuridica 

nazionale, e inoltre i principi di quella che egli chiama ‘legge mosaica’, vale a dire la 

tradizione ebraico-cristiana, per lui importantissima (Hotman è calvinista convinto). Con 

questi materiali gli esperti dovevano redigere un testo normativo semplice, sintetico, 

chiaro; quantitativamente ben più consono all’enorme massa del diritto giustinianeo (per 

Hotman sono sufficienti 1 o 2 volumi) e comprensibile da tutti in quanto scritto non più 

in latino, ma in FRANCESE. 

Hotman sta dunque già – precocemente – pensando a qualcosa di simile a un 

codice, cioè un testo che raccolga in poche semplici norme tutto il diritto francese, 

pubblico e privato. È da segnalare proprio l’insistenza sul valore di questa proposta 

tendente alla creazione di un diritto nazionale francese perché ci fa capire che la polemica 

antibartolista, contro il mos italicus, e il dichiarato disprezzo per i testi giustinianei non 

nasce soltanto per ragioni culturali ma si lega a una presa d’atto della situazione politico-

giuridica del presente. Non è un caso che una tesi come quella di Hotman sia stata 

elaborata in Francia. Le tesi dell’autore ben si prestano alla realizzazione del disegno di 

costruzione di uno Stato moderno che la monarchia francese andava realizzando, benché 

egli stesso non ne fosse perfettamente consapevole dato che in realtà le sue posizioni 

erano antiassolutistiche ed egli voleva soprattutto ottenere un diritto più semplice e adatto 

alle concezioni e alla vita dei francesi, come traspare da un’altra sua opera, intitolata 

Francogallia, del 1573. 

Sul finire del XVI secolo la Francia è già uno Stato fortemente unitario sul piano 

politico mentre non lo è ancora sul piano giuridico e la monarchia sta proprio svolgendo 

una politica di uniformazione e unificazione del diritto. 

Le posizioni di Hotman quindi si collocano in questo contesto culturale; la sua 

opera ha subito un grande successo in Francia e diviene il punto di riferimento di 

un’intera corrente culturale che si pone in contrapposizione e in polemica con il mos 

italicus e che prenderà proprio il nome di Antitribonianesimo. 

Per le stesse ragioni è ben comprensibile che invece le idee di Hotman non abbiano 

avuto alcuna presa tra i giuristi italiani; non solo l’Italia era la culla del metodo di studio 

tradizionale che vi era ancora ampiamente coltivato, ma nel territorio italiano, 

politicamente frammentato, non vi erano neppure le condizioni culturali e istituzionali per 

poter pensare ad un superamento del sistema di diritto comune (e continueranno a non 

esservi ancora per molto tempo). Lo stesso vale, in parte, per la Germania. 

Dall’Italia giungerà anzi qualche voce a difesa del metodo di studio consolidato e 

dei generi letterari del mos italicus.  

Bersaglio delle più aspre critiche già da parte di Andrea Alciato era stata soprattutto 

la giurisprudenza consulente, poiché proprio nelle diffusissime raccolte di consilia si 

sommavano in qualche modo le caratteristiche tipiche delle tecniche argomentative della 

dialettica e ne emergevano perciò ormai anche gli eccessi, i difetti e le aberrazioni.  

Alle critiche mosse da Alciato, in specie ai consulenti, risponde il giurista udinese 

Tiberio Deciani, grande penalista e rinomato consulente, che difende i meriti della parte 
migliore di questa letteratura. Con molto equilibrio egli, nella sua Apologia pro iuris 

prudentibus (‘Apologia, perorazione a difesa dei giurisperiti’) del 1579, sostiene che un 

vero giurista, anche nel prestare consulenze, non può non mantenere un assoluto rispetto 

dell’equità e della giustizia; egli sa bene che abusi e deviazioni ci sono, ma è convinto 

che ai consulenti si debba riconoscere il merito di ‘far funzionare il sistema’, di assicurare 

la concreta risoluzione dei problemi e delle controversie. Fa presente quindi che il pratico 

ha da gestire tutto un eterogeneo insieme di fonti e che egli solo è quindi, con la sua 

professionalità e conoscenza del diritto, in grado di far funzionare il sistema appunto 

concretamente nel quotidiano. 

Alle accuse dei culti risponde poi anche un altro giurista italiano, Alberico Gentili, 

che peraltro costituisce in qualche modo una voce ‘fuori dal coro’, poiché egli è di 



 76 

religione protestante e insegna ad Oxford. Nel 1582 pubblica sei Dialoghi De iuris 

interpretibus (sugli interpreti del diritto) nei quali, con obiettività ed equilibrio, riconosce 

la correttezza di molte delle accuse dei Culti, perché ammette che i bartolisti hanno 

spesso mostrato ignoranza e commesso errori, egli però ribadisce anche la convinzione 

che, nella sua parte migliore, il mos italicus sia ancora valido.  

Alberico Gentili spiega cioè che è senz’altro necessaria una revisione e correzione 

filologica dei testi e deve essere migliorata la preparazione culturale dei giuristi ma che il 

metodo di studio e di argomentazione può rimanere quello tradizionale, altrimenti – fa 

presente – il rischio è che la ricerca filologica rimanga fine a se stessa, sia espressione di 

un’erudizione elegante ma priva di rilevanza pratica. Essa deve essere invece un elemento 

di arricchimento, di corredo della preparazione del giurista la cui attività è comunque 

sempre finalizzata a far funzionare le norme romane nella pratica della vita quotidiana. 

Nei tribunali – osserva con buon senso – quello che serve non è l’erudizione ma la 

capacità di interpretare e capire le norme nella loro applicazione pratica. Un merito del 

mos italicus è proprio, per il Gentili, quello di aver mantenuto una visione d’insieme che 

tendesse a togliere o sfumare le lacune e contraddizioni e non a evidenziarle per non 

trovarsi in una pericolosa situazione di incertezza. Forse sono proprio queste ragioni 

acutamente messe in luce dal Gentili a far sì che in nessun Paese d’Europa, neppure nella 

stessa Francia, il mos gallicus abbia soppiantato completamente il metodo tradizionale. 

Si è accennato all’esistenza di un secondo filone di indirizzo dell’umanesimo 

giuridico, denominato ‘sistematico’. Questo filone prende piede soprattutto in Germania, 

ad opera dello Zasio e dei suoi discepoli, ed in parte in Francia, con altri autori tra cui 

soprattutto Ugo Donello, autore di un vastissimo Commentario di diritto civile, diviso in 

ben 28 libri. 

La sua opera è proprio l’attuazione dei principi e delle idee di questo filone. Si 

cerca cioè di costruire un nuovo, più organico, sistema giuridico secondo schemi più 

razionali rispetto all’impostazione giustinianea che era ancora tutta basata sull’analisi 

casistica. Si fa ricorso, in questa ricerca, anche ai frutti degli studi artistici e letterari 

usando, per esempio, il concetto di «proporzione», di «armonia» etc. 

Proprio perché ormai liberi dal vincolo dell’assoluto rispetto del testo, questi autori 

riescono a disporre le materie giuridiche in un ordine diverso da quello antico. Proprio i 

commentari del Donello lo dimostrano. L’ispirazione viene peraltro data, anche in questi 

nuovi lavori, dalle fonti romane poiché il modello di riferimento per lo più è 

rappresentato dalle Istituzioni dello stesso Giustiniano e di Gaio (personae, res, actiones). 

Questo consente di compiere anche qualche valutazione complessiva sugli elementi 

di novità ma allo stesso tempo di continuità dell’umanesimo giuridico rispetto alle scuole 

dell’età medievale. 

La grande novità è data dallo studio storico, che porta questi autori a vedere anche 

il diritto romano come storicamente collocato e inquadrato e quindi a pensare di poterlo e 

doverlo anche, almeno in parte, superare per creare un diritto nuovo più adatto ai tempi.  

Al di là delle polemiche del tempo si deve però tener conto che in realtà, come 

abbiamo ampiamente visto, il diritto non era rimasto fermo neppure nel medioevo, ma 

aveva continuato a evolversi perché, pur con metodi diversi, anche glossatori e 
commentatori facevano diritto nuovo. In un certo senso si può dire perciò che glossatori, 

bartolisti e culti sono tre fasi dello svolgimento di una stessa scienza giuridica. La 

diversità è data, più che dalle tecniche interpretative, dall’atteggiamento spirituale di cui 

le tecniche sono poi una conseguenza. 

Lo scopo ultimo dei culti era quello di verificare la validità del diritto romano 

nell’ambito delle nascenti società nazionali; la filologia serviva quindi, in ultima istanza, 

alla politica, come si è visto, in parte, parlando di Hotman. L’elemento unificante di tutti i 

motivi etici, culturali, religiosi che animavano il moto di rinnovamento era proprio il 

passaggio dall’universalismo politico medievale al particolarismo statuale moderno. 



 77 

Non è pienamente esatto, quindi, dire che quello umanistico sia stato solo un 

movimento culturale privo di conseguenze pratiche; fu così in Italia, ma altrove esso 

sfociò in un concreto moto di rinnovamento del diritto in senso razionalistico.  

Una corrente umanistica si sviluppa, con proprie peculiarità, anche in Olanda, 

proprio cercando di conciliare l’indirizzo pratico di tipo bartolistico con le tendenze 

storicistiche erudite, giunte a un alto grado di raffinatezza, tanto che questa metodologia è 

definita GIURISPRUDENZA ELEGANTE. Essa prende il sopravvento nel corso del 

XVII secolo in tutte le principali università olandesi e si diffonde anche in Germania, 

continuando quindi a coltivare lo studio del diritto romano tradizionale, ma facendone 

anche una coltissima ricostruzione tanto da elaborare un sistema giuridico con molti 

aspetti di diversità e novità che viene definito ‘diritto romano-olandese’. Riescino 

insomma a conciliare prassi e teoria. Su questa linea si svilupperanno anche le teorie del 

giusnaturalismo. 

 

La diffusione del diritto comune in Europa 

 

Il diritto comune, così come elaborato e concepito dai glossatori e commentatori sulla 

base dei testi giustinianei si diffonde, in tempi e modi diversi e con diversa ‘intensità’ in 

quasi tutto il continente europeo. 

Si tratta, complessivamente, di un fenomeno davvero significativo e singolare, per la 

forza con cui si realizza, soprattutto tenendo presente che, per lo più, questa diffusione 

avviene in modo spontaneo attraverso l’accoglimento di questo diritto da parte delle 

diverse popolazioni che lo assimilano e integrano nel loro sistema giuridico e nelle loro 

tradizioni. 

Le caratteristiche che il fenomeno viene ad assumere sono quindi indicate dagli 

storici del diritto con i due termini di «europeizzazione» e allo stesso tempo 

«nazionalizzazione», ad indicare proprio il fatto che, da una parte il diritto comune 

diviene davvero diritto europeo, capace di creare una base giuridica uniforme in tutto il 

continente proprio in nome di una superiore unità ma che, dall’altra parte, il diverso 

modo in cui esso fu accolto, recepito, interpretato e applicato portò anche a una 

differenziazione, portò a trasformare nei diversi luoghi questo diritto in un diritto 

nazionale, integrato con gli usi e le tradizioni dei diversi paesi e in parte quindi diverso da 

quello praticato in altri. 

Questi due aspetti, all’apparenza contraddittori, poterono invece lungamente 

coesistere. Il diritto comune infatti ha una così vasta diffusione perché si presenta subito 

come un sistema giuridico ampio, ricco, completo, mentre nei diversi paesi europei 

manca ancora – nel momento in cui esso viene elaborato – un diritto nazionale organico 

ed evoluto. Questo spiega anche perché, nei luoghi in cui invece un sistema giuridico 

efficace esisteva già nel medioevo, il diritto comune non riesce ad affermarsi. È il caso, 

come vedremo, dell’Inghilterra. Questa stessa situazione storica spiega poi perché il 

diritto comune assuma, nelle diverse regioni, una specifica impronta nazionale, proprio 

perché va a porsi come normativa di base, completa e sistematica dei vari ordinamenti 

giuridici. 
Con queste premesse appare abbastanza chiaro un altro elemento da tenere comunque 

presente: quello che si diffonde dall’Italia nei diversi paesi europei non è semplicemente 

il diritto romano, ma è il diritto giustinianeo così come elaborato, ricostruito e interpretato 

dai glossatori. Il testo normativo circola e viene recepito e utilizzato sempre con 

l’inseparabile corredo della glossa accursiana e, più in generale, della dottrina bolognese 

e italiana con tutti i suoi sviluppi. È quindi in sostanza, come abbiamo già visto, un diritto 

sostanzialmente NUOVO, di natura essenzialmente GIURISPRUDENZIALE, rispetto a 

quello emanato da Giustiniano, costruito e adattato ai nuovi tempi e alle nuove realtà 

dell’Europa medievale. Anche per questo avrà tanto successo. 

Due sono, un po’ ovunque, i principali canali di diffusione della conoscenza e quindi 

dell’utilizzazione di questo diritto: 



 78 

a) le università 

b) il diritto canonico e i tribunali ecclesiastici 

a) Studiando le origini e lo sviluppo degli studi universitari, abbiamo visto come a 

Bologna, fin dalle prime generazioni, l’interesse per gli studi giuridici così come 

impostati da Irnerio e dai suoi discepoli si fosse diffuso oltre le mura cittadine, 

coinvolgendo via via studenti provenienti da altre città italiane ed europee, tanto 

che l’università stessa nasce divisa per nationes e per suddivisione tra gli studenti 

italiani e ultramontani. Ebbene, è ovvio che l’interesse che spinge questi giovani 

di tutta Europa ad allontanarsi per anni dalla patria per studiare il diritto non è 

solo passione per la cultura (anzi si è parlato di come la giurisprudenza fosse 

scientia lucrativa). Ciò significa che, tornati nei loro luoghi di origine, gli studenti 

laureati a Bologna o nelle altre università italiane portavano con sé una 

competenza e una preparazione che mettevano a frutto nello svolgimento delle 

varie professioni forensi o anche, con caratteristiche peculiari di alcune regioni 

come la Germania, ricoprendo cariche pubbliche e amministrative. Insieme alla 

loro cultura giuridica personale, gli ex studenti portavano poi con sé, 

materialmente, i testi legislativi e dottrinali sui quali avevano studiato, allargando 

così ulteriormente il raggio di diffusione del Corpus iuris civilis giustinianeo. Col 

passare del tempo anche fuori d’Italia nacquero importanti centri di Studio e 

Università nelle quali molto spesso vennero chiamati ad insegnare illustri 

professori bolognesi (si pensi al già visto caso del Piacentino a Montpellier e altri) 

e dove, man mano, si svilupparono scuole dottrinali anche dotate di una certa 

originalità di metodi e di contenuti (Orleans) che portavano anche a filoni di 

studio del diritto romano diversi da quelli di Bologna. Ecco in atto la 

‘nazionalizzazione’ cui si accennava all’inizio. 

b) L’altro fondamentale veicolo di diffusione del diritto romano è il diritto canonico. 

Si è visto come la legislazione della Chiesa fin dall’inizio avesse utilizzato e 

assimilato molti principi e istituti romanistici. 

Poiché lo stesso diritto canonico, proprio per la sua universalità, aveva una 

diffusione assai ampia sul continente, esso fu quindi inevitabilmente occasione di 

conoscenza del diritto romano che conteneva. Vi è poi un ulteriore aspetto da 

considerare. Il sistema processuale elaborato nell’ambito dei tribunali 

ecclesiastici, dotato di un alto livello di razionalità e organicità, venne ben presto 

recepito nella prassi anche dai tribunali secolari. La Chiesa era stata la prima a 

elaborare un apparato giudiziario efficiente, composto di giudici preparati ed 

esperti di diritto; questo apparato, tra l’altro, è capillarmente distribuito in tutto il 

continente dato che i tribunali vescovili sono istituiti in tutte le diocesi. La 

procedura efficiente, scritta, razionale che si segue in essi è quindi un modello di 

riferimento essenziale anche per i vari ordinamenti civili che si vanno a costituire. 

Inoltre, abbiamo visto come i canonisti fossero stati i primi a favorire un 

avvicinamento tra i due diritti, romano e canonico, nel sistema dell’utrumque ius. 

Anche sul piano sostanziale quindi, nei tribunali ecclesiastici si comincia ben 

presto ad usare istituti del diritto romano e, per questa via, a farlo ‘circolare’ in 
Europa. Primario fu il ruolo della Chiesa soprattutto nei paesi poco  nulla 

romanizzati (lo si vedrà per la Germania in particolare), laddove l’interesse per gli 

studi giuridici e quindi la migrazione degli studenti verso Bologna fu minore o più 

tardo. 

 

Alcune indicazioni sulla diffusione nei diversi paesi europei: 

 

La Francia 

Nei territori della Francia vi erano alcune zone il cui passato era stato caratterizzato 

da una profonda romanizzazione risalente al tempo in cui la Gallia era una provincia 

romana strettamente unita all’impero.   



 79 

Questa tradizione aveva resistito molto a lungo poiché non era stata cancellata 

neppure dall’arrivo delle prime popolazioni germaniche.  

Come abbiamo visto, infatti, nel sud della Francia si erano stanziati infatti i Visigoti e 

i Burgundi, popolazioni che avevano subito molto l’influsso della civiltà romana e, anche 

sul piano giuridico, ne avevano recepito molti principi e istituti, come documentano le 

loro compilazioni legislative più importanti, la Lex romana Wisigothorum (506 d. C.) e la 

Lex romana Burgundionum (post 517 d. C.). 

Uno stacco ben più netto si era avuto con l’arrivo dei Franchi. Nel regno franco, dove 

prevalgono le consuetudini germaniche, il diritto romano sopravvive solo come legge 

personale delle popolazioni occupate secondo appunto il principio della personalità del 

diritto. È qui importante il ruolo della Chiesa nella conservazione della tradizione latina. 

Dopo il breve periodo dell’impero carolingio, dopo la morte di Carlo e la 

suddivisione dell’impero tra i suoi eredi, il venir meno delle strutture istituzionali dello 

Stato e il prevalere del feudo fanno dilagare il moltiplicarsi di consuetudini particolari dei 

singoli territori, che portano a superare la personalità del diritto e all’elaborazione di usi 

locali validi per tutte le popolazioni viventi in un certo territorio. 

In queste consuetudini locali tradizione romano-cristiana e germanica si mescolano e 

le varie comunità e popolazioni elaborano delle proprie COUTUMES, diverse proprio in 

base ai diversi influssi presenti nei vari territori e che mostrano quindi, di volta in volta, il 

prevalere del diritto romano o di quello germanico anche se entrambi di fatto sono 

profondamente modificati. 

Si viene dunque a creare una graduale differenziazione del diritto applicato in Francia 

nei vari territori. In particolare, mentre nelle regioni settentrionali, dove non c’era un 

sostrato consistente di diritto romano, le consuetudini hanno un’impronta molto più 

fortemente germanica, portata dal dominio dei Franchi, nel sud del Paese, nelle aree che 

erano state della provincia di Gallia prima e dei regni visigoto e burgundo poi, le 

consuetudini tengono in vita ed elaborano la tradizione giuridica romana. 

Le due diverse zone rimarranno per secoli caratterizzate da questa frattura: le regioni 

del nord verranno chiamate pays de droit coutumier (paesi di diritto consuetudinario) 

quelle del sud prenderanno il nome di pays de droit écrit, paesi di diritto scritto, proprio 

perché il ‘diritto scritto’ per eccellenza è il diritto romano, mentre consuetudine 

‘nazionale’, sentita come autoctona, è più quella germanizzata del nord. 

È una distinzione più che terminologica perché significa che nel sud anche le 

consuetudini che si sviluppano si muovono a partire dalla volgarizzazione di testi 

giuridici (tutti rigorosamente pregiustinianei), mentre le consuetudini del nord non fanno 

originariamente riferimento ad alcun testo, ma a puri costumi. 

Questi sono dunque i presupposti, le condizioni di partenza in cui si trova la Francia 

allorché, a partire dal XII secolo, comincia a diffondersi la conoscenza del corpus iuris e 

dello studio che ne fanno i glossatori. Questo studio avrà, come si è visto, uno 

straordinario successo, ma soprattutto in quel sud che già conosceva la precedente 

tradizione romanistica. Ecco che allora nei paesi di diritto scritto il diritto giustinianeo 

potrà essere considerato ius commune rispetto agli iura propria rappresentati dalle varie 

consuetudini, mentre nel nord, benché anche qui la cultura dei giuristi diventi 
necessariamente romanistica, al corpus iuris non verrà mai riconosciuta una autorità 

ufficiale di diritto positivo e quindi di diritto comune. In queste zone esso sarà visto 

semplicemente come ratio scripta, cioè come un insieme di principi giuridici di alto 

livello e di profonda razionalità. Per comprendere questo scarso riconoscimento dato 

all’autorità del diritto romano nel nord della Francia non basta però il richiamo alle 

origini germaniche delle coutumes. 

Occorre infatti tener presente anche un altro importante fattore. I re di Francia hanno 

avviato, a partire dal X secolo con Ugo Capeto e poi in modo sempre più netto e coerente 

dal XIII secolo, una politica di accentramento e consolidamento del potere statale nelle 

mani del monarca. 



 80 

In questo disegno politico rientra ovviamente anche l’obiettivo di un accentramento 

del potere legislativo e giudiziario, anzi più esattamente del complesso di poteri della 

piena iurisdictio, dell’imperium. Per far ciò il re di Francia aveva ampiamente utilizzato 

proprio la celebre regola per cui «rex superiorem non recognoscens in regno suo est 

imperator» e aveva accuratamente evitato ogni gesto o comportamento che potesse in 

qualunque modo portare a dedurre una sua subordinazione rispetto all’impero. 

Ecco allora la preoccupazione, appunto essenzialmente politica, che accettare come 

vincolante il diritto comune – che nella costruzione ideale elaborata dai glossatori e che 

sempre lo accompagna, è appunto tale (comune) in quanto deriva dall’autorità 

dell’imperatore – potesse significare accettazione di una superiorità dell’imperatore 

stesso. 

Il dato significativo è che comunque, non a caso, anche tutta la costruzione teorica e 

le nozioni usate per fondare l’idea della loro piena sovranità, i re di Francia non avevano 

potuto trarle da altro che dal diritto romano. 

La posizione assunta dai re di Francia nei confronti del diritto romano è perciò 

ambigua: vi sono ripetuti interventi a partire dal 1200 volti a limitare la sua autorità nei 

pays de droit écrit e a escluderla in quelli di droit coutumier. Si può ricordare una 

decretale di papa Onorio III nel 1219 che, probabilmente su richiesta del re Filippo 

Augusto, vieta l’insegnamento del diritto romano nell’Università di Parigi. 

Ancora più importante è un’ordinanza di Filippo il Bello del 1312: in essa si mette a 

punto con precisione una gerarchia delle fonti del diritto secondo la quale nel regno di 

Francia vige principalmente un diritto consuetudinario e non quello ‘scritto’. Il fatto che 

nel sud i sudditi lo osservano significa semplicemente che qui il diritto romano ha vigore 

perché il re lo permette a titolo di consuetudine locale e non in base all’autorità del testo 

scritto. Il diritto romano non è quindi vigente in quanto tale, ma solo come consuetudine 

tollerata dal re. 

Per questo – precisa ancora l’ordinanza – è possibile (tranne che a Parigi) lo studio 

universitario ma solo perché utile per apprendere principi razionali di giustizia e regole 

tecniche che servono a meglio comprendere le consuetudini. 

 

La Spagna 

Cacciati dai Franchi, in Spagna si erano stanziati i Visigoti che, come si è visto, erano 

tra le popolazioni germaniche quella più vicina e rispettosa delle tradizioni romane. La 

loro legislazione è fin dall’inizio profondamente intrisa di norme e istituti romani, dal più 

antico testo emanato da re Eurico intorno al 475-476, il cosiddetto Codex Euricianus, alla 

Lex romana Wisigothorum, all’ultimo e più importante testo normativo visigoto, il Liber 

Iudiciorum, promulgato da re Reccesvindo nel 654, il cui contenuto è una miscela di 

diritto germanico e romano, applicato senza distinzioni di stirpe per tutta la popolazione. 

L’importanza di questo testo è particolare perché, come detto, esso sopravvive anche 

dopo la caduta del regno visigoto. Nel 711 infatti dall’Africa invadono la penisola iberica 

gli Arabi che sconfiggono i Visigoti e ne conquistano il territorio. Solo piccolissime zone 

settentrionali della Spagna restano escluse dal dominio arabo. Da qui poi partirà intorno 

al 1100-1200 la cosiddetta Reconquista che gradualmente riporterà i territori sotto 
l’influenza cristiana. 

Per le ragioni già ricordate legate alle peculiarità del diritto islamico, anche nei 

territori in cui l’influenza araba è fortissima, tanto che la popolazione ne segue moltissimi 

costumi (sono i cosiddetti mozárabes: «los que viven como árabes»), il diritto che si 

applica è quello precedente, cioè il Liber Iudiciorum che si conserva nella prassi come un 

testo consuetudinario. Pur subendo anche degli influssi arabizzanti, esso consente di 

mantenere, anche in quest’epoca un legame con la tradizione giuridica latina. Nel 

territorio rimasto cristiano delle Asturie y Leon esso resta addirittura ufficialmente legge 

vigente. 

A partire dal 1000 anche in Spagna cominciano poi a fiorire numerose consuetudini, 

chiamate fueros, cioè redazioni scritte della prassi e della consuetudine seguita nelle 



 81 

diverse località e approvata dall’autorità regia. Proprio questo riconoscimento ufficiale 

dava a queste raccolte di usi e tradizioni di origine anche molto varia una posizione di 

importanza notevole nel sistema delle fonti del diritto. I fueros sono numerosi e 

presentano una grandissima varietà di ampiezza, organicità, forma e contenuti. Vi si 

colgono svariate influenze, da quella germanica a quella araba a quella romana. Questa 

diversità di tradizioni giuridiche locali era e rimarrà sempre una caratteristica del diritto 

spagnolo, anche quando i re dei vari regni cominciano una politica di unificazione e di 

uniformazione degli stessi fueros (vi furono fueros cittadini e regionali), oltre 

all’emanazione di leggi di provenienza regia. In particolare va ricordato per la Castiglia il 

Fuero Real, fuero generale del regno fatto compilare intorno alla metà del ‘200. 

Con queste premesse è possibile anche per la Spagna valutare quale fu l’impatto che 

ebbe il diritto comune dove esso cominciò a farsi conoscere molto presto, fin dal XII 

secolo. 

Anche in Spagna, come altrove, il diritto giustinianeo, accompagnato dalla sua 

interpretazione bolognese, giunse soprattutto attraverso gli studenti che tornavano, 

laureati in utroque iure, dalle Università italiane e poi da quelle del sud della Francia. Gli 

studenti spagnoli a Bologna sono una presenza molto rilevante fino dal XII secolo; 

costituiscono una loro natio, la natio hispana, e si dotano di importanti strutture come il 

Collegio, tutt’ora esistente e dotato di una ricchissima biblioteca. 

Come detto, quindi, gli ex studenti riportano in patria la loro preparazione e, 

materialmente, i testi. Proprio grazie alle competenze acquisiste e giuristi vanno ad 

occupare posizioni di grande importanza nei tribunali e nella pubblica amministrazione. 

In questo modo si ha una penetrazione e diffusione notevole della conoscenza e dell’uso 

del diritto comune, anche se non si tratta di una recezione di esso come normativa vigente 

in via ufficiale. 

Nel settore processuale, che anche in Spagna è uno di quelli in cui il diritto comune è 

subito recepito più favorevolmente, ha anche qui un ruolo chiave la Chiesa con i suoi 

tribunali che rappresentano un modello anche per quelli laici. 

Nascono poi anche in Spagna le prime università; già ai primi del ‘200 in Castiglia è 

fondata quella di Palencia e poi Salamanca, in Leon, destinata a un prestigio e un 

successo enorme e tuttora viva, Valladolid, Lérida e poi Barcellona, Saragozza etc. 

Un dato da tenere comunque presente è sempre il particolarismo spiccato: non si può 

parlare, per quest’epoca, di Spagna tout court, ma occorre distinguere i diversi regni, 

anche perché in effetti l’accoglienza e lo spazio riservato al diritto comune furono assai 

diversi. 

Di una recezione vera e propria si può parlare soltanto per la Catalogna e l’isola di 

Maiorca: essendo territori intensamente legati dal commercio al resto del Mediterraneo, si 

usò ben presto in modo intenso il diritto comune nella prassi e nella giurisprudenza fino 

ad arrivare, nel 1409, alla recezione ufficiale del diritto comune come diritto sussidiario. 

Del tutto opposto l’atteggiamento tenuto nel regno d’Aragona, dove si ebbe una 

fortissima opposizione; l’Aragona era il territorio più chiuso e con una tradizione di 

fueros molto forte e radicata. Il diritto generale del regno era raccolto nel Fuero de 

Aragón, nel quale NON si prevede il diritto comune neppure in via sussidiaria, 
preferendo risolvere i casi non previsti usando l’equità. 

Non poche resistenze si ebbero in Navarra, dove il diritto comune entrò in qualche 

modo solo in via indiretta, ad esempio, il diritto canonico o per l’influsso della cultura 

francese. 

Un percorso particolare fu seguito in Castiglia: qui il potere regio si afferma e riesce 

ad imporre la sua politica di centralizzazione e uniformazione del diritto nel corso del 

1200. I fueros locali perdono quindi gradualmente di importanza rispetto alla legislazione 

del sovrano o ai testi che sotto la sua autorità avevano riordinato e raccolto le 

consuetudini, come il già citato Fuero Real. 

L’impatto con il diritto comune e la dottrina bolognese creò anche al re di Castiglia, 

come a quello francese, essenzialmente un problema politico al quale però il re diede una 



 82 

soluzione originale, diversa da quella francese: il re Alfonso X, detto ‘el Sabio’, nel 1265 

fece redigere un testo legislativo chiamato Ley de las siete partidas (Legge delle sette 

parti): scritti in castigliano, furono tradotti e inseriti in questa raccolta moltissimi testi 

della compilazione giustinianea e della dottrina che su di essa era fiorita ad opera dei 

glossatori, nonché delle Decretali pontificie. Vi erano poi anche norme castigliane e 

scritti di giuristi locali. 

Questo testo doveva costituire l’insieme del diritto nazionale castigliano; in questo 

modo Alfonso X riusciva ad accogliere i frutti migliori dello studio del diritto romano 

riscoperto, pur proclamandosi del tutto indipendente rispetto ad ogni subordinazione 

all’impero. Il diritto romano è così applicato ma senza una diretta recezione; è 

‘nazionalizzato’ e ‘trasformato’ in diritto comune castigliano promulgato dal re e vigente 

per sua sola autorità. 

In realtà Alfonso X non riuscì subito ad attuare il suo complessivo disegno di riforma 

per le resistenze delle forze più tradizionaliste. La sua Ley entrò in vigore soltanto con 

Alfonso XI nel 1348. Questi promulgò il cosiddetto Ordenamiento de Alcalà, con il quale 

fissava una precisa gerarchia delle fonti: al vertice il diritto regio, poi i fueros se non 

contrastavano con le leggi del sovrano o con la ragione e infine, nella veste di diritto 

comune sussidiario, la legge delle sette parti. 

 

La Germania 

La vicenda dei rapporti tra la Germania e il diritto comune si presenta con aspetti 

veramente paradossali. Da una assoluta estraneità si passò – con estremo ritardo rispetto a 

tutti gli altri territori europei – a una recezione totale e completa. 

Nel periodo medievale in Germania le tracce della tradizione latina sono scarsissime e 

quasi inesistenti, rispetto alla forza delle consuetudini e degli usi di impronta fortemente 

germanizzata. 

Eppure questo si presenta come un dato singolare se si tiene conto del fatto che, 

almeno dal ‘900, cioè dal periodo della cosiddetta renovatio imperii ottoniana, al re di 

Germania spetta il titolo anche di ‘re dei Romani’ e di imperatore del Sacro Romano 

Impero. 

Parrebbe logica conseguenza che vi si applicasse il diritto imperiale per eccellenza, 

appunto il diritto romano; invece l’area tedesca rimase la più chiusa e ostile rispetto alla 

tradizione romanistica. L’idea della translatio imperii per lungo tempo non ebbe alcuna 

influenza sull’evoluzione giuridica. 

Ecco quindi il primo paradosso della Germania: nell’unico paese in cui l’idea 

imperiale poteva portare all’applicazione quasi ovvia e automatica del diritto comune, la 

sua diffusione fu quasi assente o comunque assai più lenta e difficile che in altri territori 

europei. Mentre a Bologna fiorivano gli studi sul Corpus Iuris, nella Germania del XII-

XIII secolo vigevano numerose consuetudini locali e sparse leggi emanate dagli 

imperatori germanici. Nei tribunali non esistevano veri giudici ma semplici scabini, cioè 

uomini del luogo che, per la loro posizione o perché anziani e stimati, sono considerati 

conoscitori delle consuetudini e quindi capaci di formulare sulla base di esse la sentenza 

che poi spesso sarà formalmente pronunciata dal signore feudale del luogo che presiede il 
tribunale nel suo territorio. Proprio per questa loro capacità di individuare la norma giusta 

in una incerta tradizione vengono spesso definiti ‘trovatori di sentenze’. 

La molteplicità delle tradizioni giuridiche in Germania si lega anche all’assetto 

sociale e istituzionale particolare qui formatosi. Dopo la morte di Federico II nel 1250 e 

la fine della dinastia Sveva la posizione dell’imperatore si era molto indebolita, tanto che 

egli veniva scelto per elezione da parte dei feudatari principali, i cosiddetti sette Principi 

elettori (tre di essi erano ecclesiastici: i vescovi di Colonia, Treviri e Magonza,  e quattro 

laici: il Conte Palatino del Reno, il duca di Sassonia, il principe del Brandeburgo e il re di 

Boemia), a maggioranza. 



 83 

Vi erano poi, oltre a questi grandi principati che erano quasi dei regni autonomi, 

moltissimi altri più o meno vasti principati e altrettante città che si erano date un proprio 

ordinamento e che si qualificavano appunto non a caso come città libere. 

La società stessa era rigidamente divisa in classi in base al ceto; i cosiddetti Stati, 

Stände: nobiltà, borghesia urbana, contadini, tra cui in particolare nobili e contadini erano 

particolarmente conservatori, molto attaccati alle loro consuetudini. 

In questo fortissimo particolarismo giuridico, sia di tipo territoriale sia di tipo 

personale il diritto comune fatica a trovare un suo spazio. 

Ad un certo punto, comunque, vi sono occasioni di contatto che portano, nel corso del 

1200-1300, a quella che gli studiosi hanno definito come ‘prerecezione’; cioè un periodo 

nel quale si prepara gradualmente un terreno favorevole alla recezione vera e propria. 

Ancora una volta il merito della prima diffusione si deve alla cultura ecclesiastica: tra 

la fine del 1100 e l’inizio del 1200 comincia questa diffusione. Nel caso della Germania 

l’importanza del diritto canonico è forse maggiore addirittura che altrove, proprio per 

l’arretratezza del sistema giuridico vigente. 

Gli ecclesiastici si fecero portatori quindi della tradizione romanistica soprattutto con 

i tribunali, poiché il processo romano-canonico ebbe, proprio in Germania, un successo 

subito straordinario proprio perché appariva un progresso enorme rispetto a quello ancora 

basato sull’ordalia e sugli scabini. I giudici ecclesiastici che erano ben organizzati con 

capillari e precise strutture su tutto il territorio, divennero dei punti di riferimento 

essenziali; ci si rivolgeva loro anche al di fuori della loro specifica competenza, spesso 

quindi anche in veste di arbitri, per la risoluzione di qualunque tipo di controversia. In 

questa loro attività giudiziaria i giudici ecclesiastici applicavano in primo luogo il diritto 

canonico ma poi anche il romano, anche perché i due diritti sono ormai legati nel sistema 

dell’utrumque ius. 

Una seconda strada attraverso cui, sempre negli ambienti ecclesiastici, si ebbe una 

certa penetrazione del diritto romano fu la prassi notarile: nella redazione dei documenti – 

che era essenzialmente affidata alle curie ecclesiastiche – si seguono schemi e formule 

romanistiche e quindi si vanno affermando anche le nozioni romane di contratto, 

obbligazione etc. 

Sempre in questa fase di prerecezione, ma in un momento successivo, più tardo anche 

rispetto agli altri Stati europei, a partire dalla fine del ‘200 cominciano anche ad arrivare 

nelle Università italiane gli studenti tedeschi che, all’inizio, oltretutto studiano 

prevalentemente il diritto canonico e sono essi stessi ecclesiastici. 

Sarà soltanto un secolo dopo, alla fine del XIV secolo, che i laureati nelle università 

italiane vengono inseriti nella amministrazione specialmente delle città tedesche. 

Proprio questo ritardo tuttavia, che nasce dal fatto che la Germania non ha una classe 

autoctona di giuristi né un proprio diritto uniforme spiega anche un altro, opposto, 

‘paradosso’ rispetto a quello dell’irrilevanza della presenza imperiale; spiega cioè perché, 

sia pure con estremo ritardo, il diritto comune fu poi recepito in maniera completa; assai 

più di quanto avvenuto nelle altre nazioni del continente. 

Dal ‘300 in poi gli studenti tedeschi giunsero in Italia in gran numero e si 

cominciarono a fondere le prime università in Germania (anche se fino al ‘400 in esse 
continuò a prevalere lo studio del diritto canonico e anche se fino a tutto il ‘500 si 

continuò a reputare superiore il titolo italiano). Una peculiarità tedesca riguarda poi lo 

sbocco degli studi giuridici. 

I giuristi dotti formati romanisticamente (anzi il termine Jurist indicava propriamente 

solo questi) assumono un ruolo chiave nella società tedesca. Dal punto di  vista del ceto 

sociale essi provenivano per lo più della borghesia commerciale cittadina, 

economicamente forte e quindi anche in grado di sostenere gli ingenti costi degli studi 

all’estero per i propri figli. Questi costi erano poi ampiamente compensati perché il titolo 

accademico equiparava il doctor a un nobile; egli diventava cioè cavaliere e si vedeva 

aprire tutte le possibili carriere. 



 84 

In particolare quindi in Germania i giuristi non si limitano a svolgere le professioni 

della pratica forense ma vanno a occupare cariche pubbliche e funzioni amministrative 

nella burocrazia imperiale o locale, ai più alti livelli, godendo di un prestigio 

straordinario. 

Quindi, almeno inizialmente, i doctores non vennero chiamati dai vari centri di potere 

propriamente in quanto conoscitori del diritto comune, ma come funzionari e consiglieri 

in campi come quello politico, diplomatico e in genere amministrativo. Essi però, 

naturalmente, operano in questi campi usando la logica giuridica che hanno appreso nei 

loro studi e diffondono questa cultura. In un secondo momento essi vanno poi, come è 

logico, ad inserirsi anche nei tribunali, dove quindi introducono il processo romano-

canonico con i suoi schemi razionali ed efficaci. 

Si attua così quel fenomeno che è stato qualificato come processo di RECEZIONE 

PRATICA che culmina, alla fine del XV secolo, con un intervento ufficiale da parte del 

sovrano. 

Il periodo lungo della cosiddetta prerecezione aveva ormai portato ad una larga 

diffusione e a una piena affermazione dello ius commune come un diritto uniforme 

rispetto ai diversi diritti locali tedeschi. 

Decisiva fu dunque nel 1495 un’ordinanza con cui, nel corso della Dieta di Worms, 

l’imperatore Massimiliano I riordinava il vecchio tribunale dell’impero, da tempo non più 

funzionante, istituendo un Supremo Tribunale Camerale che aveva sede a Francoforte sul 

Meno proprio per distinguerlo dal tribunale regio, legato alla corte asburgica e con sede a 

Vienna. Il tribunale camerale era infatti tribunale supremo dell’impero, corte centrale 

permanente e quindi in qualche modo svincolata dalle influenze personali del sovrano. 

Per questo la sua competenza era vastissima, estesa praticamente a tutte le questioni 

privatistiche in grado d’appello. 

Ebbene, nell’istituire questo tribunale, l’imperatore stabilì espressamente che almeno 

otto dei suoi sedici componenti dovessero essere specialisti romanisti e gli altri otto, 

nobili. In seguito si richiese addirittura che tutti lo conoscessero e che, se non coperti, 

anche i posti dei nobili fossero dati a giuristi.  

Questa competenza appariva necessaria perché si stabiliva altrettanto esplicitamente 

nell’ordinanza che quel tribunale doveva giudicare secondo il diritto comune e i diritti 

locali solo se richiesti dalle parti che, peraltro, dovevano anche provarne l’esistenza (cosa 

non facile, perché molte di queste consuetudini, ancora in pieno ‘500, non avevano forma 

scritta). 

In questo modo dunque, sia pure solo a fine ‘400, il diritto comune veniva recepito in 

blocco, così come interpretato ed elaborato da Glossatori e commentatori e accompagnato 

da tutto questo patrimonio dottrinale, diventando ufficialmente e per secoli il diritto 

vigente in Germania. 

A questa recezione pratica si accompagnò poi – ma solo a posteriori – anche una 

RECEZIONE TEORICA. Si recuperò cioè l’insieme delle dottrine risalenti all’idea della 

translatio imperii, che facevano coincidere il diritto romano con il diritto dell’imperatore, 

per giustificare in modo logico e razionale l’avvenuta recezione. 

L’idea di Roma e il mito della romanità dell’impero germanico non ebbero l’effetto di 
far entrare nei territori tedeschi il diritto comune; una volta però che questa recezione si 

attuò. Quelle dottrine servirono a legittimare quanto era accaduto e a rendere pacifica e 

comunemente accolta l’idea che il diritto comune tedesco non potesse essere altro che 

quello dell’imperatore romano-germanico. 

 

I Paesi Bassi (Belgio e Olanda) 

Fino alla fine del ‘500 queste due regioni ebbero una storia unitaria dal punto di vista 

politico e quindi anche giuridico; sotto il nome di Paesi Bassi restarono uniti fino al 1579 

allorché le sette province del Nord si proclamarono indipendenti nei confronti degli 

Asburgo spagnoli che detenevano il dominio e cominciarono una guerra che avrebbe poi 

portato all’autonomia dell’Olanda. 



 85 

Anche in queste regioni fino al XII secolo vive una molteplicità di arcaiche 

consuetudini germaniche, trasmesse allo stadio orale; la giustizia è affidata a corti feudali 

con, anche qui, la presenza di semplici scabini ad affiancare il signore. 

Nel 1100 cominciano i primi segnali di novità con la nascita, nelle città, di tribunali 

vescovili e le prime partenze di studenti per l’Italia; nel ‘200 diventeranno numerosi, 

specialmente quelli provenienti dalle Fiandre. Sempre nelle città si organizzano le prime 

corporazioni di notai che mostrano, nella stesura degli atti, conoscenze di diritto romano. 

Questi elementi si intensificano ancora nel corso del ‘300, quando la presenza dei 

doctores è attestata a tutti i livelli amministrativi, politici e giudiziari. Importante evento 

fu il passaggio delle principali province sotto i Duchi di Borgogna nel 1363: la loro 

politica si basava infatti su un programma di unificazione e integrazione politica dei vari 

territori e, per questo, essi si mostrano aperti nei confronti del diritto romano e dei 

giuristi, dotati degli strumenti tecnici e culturali adatti per questa organizzazione. 

Nel ‘400 si realizza un sistema giudiziario centralizzato e viene creato il Gran 

Consiglio di Malines (1474) come tribunale supremo. 

Nascono le prime università tra cui spicca Lovanio (1425) le cui facoltà giuridiche 

diventano un grande centro di diffusione del diritto comune. 

Dopo la separazione del Belgio dall’Olanda sarà soprattutto in quest’ultima che lo 

studio e l’utilizzo del diritto comune proseguirà secondo uno stile e un metodo molto 

originale. 

 



 86 

Cenni sulla Common Law 

Il diritto inglese è un diritto sostanzialmente autonomo rispetto al resto della 

tradizione europea ed ebbe rapporti molto limitati con il diritto comune. Le due diverse 

tradizioni anzi sono piuttosto diverse sotto molteplici aspetti. 

Le  origini del diritto inglese risalgono alle prime organizzazioni amministrative e 

giudiziarie date al regno dai Normanni dopo la conquista, culminata nella celeberrima 

battaglia di Hastings nel 1066, vinta da Guglielmo il Conquistatore. 

In precedenza, dopo che varie popolazioni germaniche avevano invaso l’isola a 

partire dalla seconda metà del V secolo, si era cancellata quasi ogni traccia della cultura 

latina portata dai romani con la colonizzazione e si erano instaurati vari regni germanici. 

I primi sovrani che tentarono di dare un assetto più organico furono dunque i 

conquistatori normanni: il territorio si era già diviso in contee e centene nelle quali 

funzionavano dei tribunali di tradizione popolare dove la giustizia veniva amministrata in 

base alle consuetudini locali e che andava a porsi in concorrenza con quella signorile dei 

vari feudatari e signori locali. 

Guglielmo apportò poi importanti novità: pur mantenendo formalmente le strutture 

preesistenti egli gradualmente sostituì la vecchia aristocrazia terriera con nuovi vassalli 

normanni e con personale di sua fiducia. Con grandi doti organizzative riuscì a tenere 

sotto controllo tutto il territorio con provvedimenti di grande lungimiranza, come 

l’istituzione del primo capillare censimento delle proprietà terriere avvenuto nel 1086 che 

realizzò un vero e proprio catasto, funzionale alla riscossione dei tributi. 

Fondamentale fu la riorganizzazione dell’amministrazione giudiziaria su basi 

accentrate; è con questo atto che in effetti nasce la common law. Si tratta di un processo 

che si attuò per tappe successive nel corso di circa duecento anni: 

a) venne creato a Westminster un gruppo di corti centrali regie, in grado di tenere 

sotto controllo tutta l’attività giudiziaria del regno. 

b)  Si istituirono organi capaci di controllare anche l’attività giudiziaria svolta a 

livello locale nelle contee e centene rendendo anche questa giurisdizione una 

giurisdizione regia. 

c) Si adottò un meccanismo per ottenere l’intervento regio anche nello 

svolgimento dell’attività giurisdizionale feudale. 

a) la più antica istituzione del regno era la curia regis. Essa rappresenta il centro di 

tutte le funzioni e gli uffici di governo e delle varie attività connesse con 

l’amministrazione del regno. La curia, o King’s Council, proprio perché riuniva tutti i 

feudatari e i più alti funzionari, chiamati ad assistere il monarca nelle sue decisioni, 

svolgeva anche attività giudiziaria vera e propria. Idealmente era il re stesso a detenere la 

giustizia e a esserne il garante; in questa concezione entrava anche l’idea germanica che 

qualunque atto lesivo della pace pubblica turbava la PACE DEL RE e quindi lo 

coinvolgeva direttamente. Come vertice del sistema feudale egli era poi l’unico in grado 

di pronunciarsi sulle liti insorte tra i suoi vassalli etc. Originariamente quindi la curia si 

riuniva in assemblea plenaria appunto presieduta dal re per qualunque deliberazione o 

giudizio su una vertenza di particolare importanza, mentre l’ordinaria amministrazione 

era affidata a gruppi minori di funzionari che gradualmente si vanno specializzando. 
Emerge quindi un gruppo ristretto che lavora in modo permanente al disbrigo dei vari 

affari (il cosiddetto Permanent Council) da cui poi si creano tre grandi corti giudiziarie: 

1. la prima ad essere istituita, nella prima metà del XII secolo, è l’ Exchequer o 

Scacchiere. Si trattava di un organo preposto alla revisione dei conti e al controllo 

della contabilità statale. Originariamente aveva quindi una competenza limitata alle 

controversie fiscali, ma questa competenza fu poi estesa a ricomprendere molte 

controversie tra privati. Tale risultato fu ottenuto ricorrendo ad una finzione giuridica: 

un soggetto debitore del fisco e convocato davanti alla corte dichiarava di non aver 

potuto pagare perché a sua volta creditore di una terza persona. A quel punto la corte 

diveniva competente anche a risolvere la lite tra i due privati cittadini. 



 87 

2. Nel 1178 re Enrico II istituì un secondo organo, la Court of Common Pleas (corte 

delle udienze comuni). Inizialmente si trattava di una commissione di cinque giudici 

(due ecclesiastici e tre laici) destinata a seguire il re nei suoi viaggi nei quali il 

sovrano amministrava la giustizia; in seguito anch’essa venne insediata a Westminster 

in base alla Magna Charta del 1215. Essa aveva una competenza generale nelle 

controversie tra privati una giurisdizione ordinaria a largo raggio. 

3. Il terzo organo creato fu la Court of King’s Bench. Questa corte era la più 

strettamente legata alla persona stessa del sovrano poiché si presumeva che le 

deliberazioni avvenissero sempre in sua presenza (ciò accadde realmente, anche se 

certo non per tutte le cause!). Al King’s Bench spettavano infatti tutte le cause più 

importanti, civili e penali, non devolute alle altre due corti o i casi più complessi che 

venivano sottratti agli altri tribunali. In particolare spettava a questa corte la decisione 

di tutti quei danni e atti illeciti che presupponevano una violenza perché appunto si 

teneva che essi turbassero la pace del re.  

Attraverso queste tre corti si attuò quindi un sistema giudiziario ben funzionante e 

centralizzato, in grado anche di svolgere un indiretto ma importante controllo sull’operato 

dei giudici locali. 

Per avviare un processo davanti a queste corti occorreva infatti uno specifico ordine 

regio, chiamato WRIT (dal latino breve), redatto dalla cancelleria centrale del regno 

secondo formule fisse che corrispondevano a specifici tipi di azioni. Il presupposto per 

l’emanazione di un writ era che il processo, avviato presso una corte signorile o locale, 

non potesse essere utilmente proseguito. 

Il writ infatti era formalmente indirizzato proprio a chi presiedeva la corte di contea o 

baronale e ingiungeva a questo tribunale di rendere giustizia al richiedente, riguardo a 

una lite in corso in quella corte. Il privato cittadino, quindi, se riteneva di aver subito 

un’ingiustizia dalla corte locale o se il processo lì iniziato non riusciva a giungere a 

compimento, pagando una cospicua tassa poteva ottenere dalla cancelleria l’emissione del 

writ. Il passaggio al tribunale locale era sempre necessario per il principio feudale 

secondo cui ciascuno doveva essere giudicato da persone della sua terra  e di pari 

condizione sociale. Il presupposto del writ era quindi che la lite portata di fronte alle 

autorità locali non avesse dato soddisfazione. Quindi il writ ordinava di rendere giustizia 

con l’alternativa di una convocazione dei litiganti di fronte a una delle corti di 

Westminster. Con questo meccanismo si trasferiva la causa alla giurisdizione regia. Come 

si è detto, il writ aveva una formulazione fissa, secondo uno schema prestabilito che 

corrispondeva a un dato tipo di azione. Era fondamentale, per non rischiare di perdere la 

causa, scegliere quello giusto.  

Inizialmente i primi writs erano concepiti come una concessione speciale, come una 

forma eccezionale di intervento regio, rilasciati caso per caso e con un costo altissimo; 

riguardavano soprattutto controversie relative alla titolarità di possessi fondiari. A partire 

da Enrico II l’emanazione divenne una prassi più costante e ordinaria nel quadro della 

politica antibaronale perseguita da questo sovrano. Fu così costruito il primo e più antico 

tipo di writ, il Writ of right (breve de recto) con il quale si puntava a risolvere un tipico 

problema feudale: un soggetto A pretendeva il possesso di un fondo concessogli dal 
barone B e che però era occupato da un terzo soggetto C. Il writ ingiungeva quindi al 

signore (B) di attivarsi presso la corte locale per accogliere il reclamo di A, altrimenti la 

controversia sarebbe stata risolta dalla corte regia. Da questo primo tipo si svilupparono 

poi varie altre tipologie di writ; le prime si riferiscono quasi tutte a controversie 

possessorie; per esempio il writ Precipe quod reddat originariamente riferito a 

controversie tra vassallo maggiori, ma poi esteso: ordinava allo sceriffo (giudice di 

contea, da shire-reeve, come vedremo, da un certo punto in avanti, nominato dal re 

stesso) di ingiungere al convenuto la restituzione di un fondo conteso, in difetto al 

convenuto stesso era ordinato di comparire davanti alla Court of Common Pleas a 

Westminster. 



 88 

Un altro tra i più antichi writ è poi il Writ of debt che ingiungeva l’immediato 

pagamento di un debito costituito da una somma di denaro definita. Esso divenne la vera 

e propria forma di citazione giudiziaria del convenuto. 

 Infine molto importante era il Writ of Covenant, che mirava a ottenere 

l’adempimento di un obbligo assunto con un accordo non formale riguardante una somma 

incerta di denaro. Con il passare del tempo i writs si tipizzarono e generalizzarono 

portando la giurisdizione regia a estendersi largamente.  

b) Un’altra strada seguita dai re normanni per imporre il loro controllo 

giurisdizionale su tutto il territorio fu quella di istituire appunto varie figure di funzionari 

regi operanti a livello locale. Il primo fu l’ufficiale di contea (King’s reeve) nominato 

appunto dal re con compiti amministrativi, finanziari, militari, giudiziari, tra cui quello 

appunto di presiedere la shire court, la corte di contea. Alle dipendenze di questo 

ufficiale, che prende appunto il nome di shire-reeve (sceriffo appunto), erano posti altri 

funzionari come lo hundredman di ciascuna centena e altri ufficiali subordinati detti 

coroners. In realtà la sapienza dei re normanni fu quella di non abolire le figure 

preesistenti - queste infatti erano già attive da prima – ma di inserirle nel loro sistema 

sottraendo questi funzionari alla rete dei rapporti feudali e rendendoli direttamente 

dipendenti dalla corona. 

c)Vi fu poi anche un’istituzione completamente nuova, capace di creare un 

fortissimo legame tra centro e periferia: i giudici itineranti, cioè magistrati provenienti 

dalla Curia regia e mandati in giro per il territorio del regno con una corte di giustizia 

viaggiante che in quanto corte regia, aveva una vasta competenza e un’autorità 

preminente rispetto alle varie corti locali, feudali e di contea. Questo meccanismo entrò in 

uso già a metà del 1100 e ottenne il risultato di porre in posizione subordinata tutte le 

corti locali. Nel 1176, nell’ambito di una Assise tenutasi a Northampton, si fissò a 18 il 

numero dei giudici itineranti, si divise il regno in sei circuiti, ciascuno dei quali vedeva 

quindi operare una corte di tre giudici. 

Questo processo di accentramento dei giudizi nelle mani dei magistrati regi si poté 

ottenere anche perché ebbe il sostegno generalizzato della popolazione che aveva una 

grande fiducia nella corona, anche perché in effetti la procedura davanti ai giudici regi era 

assai più rapida e rigorosa e dava molto migliore affidamento e garanzia. In particolare si 

era molto evoluto rispetto ai tribunali signorili il sistema delle prove. La sentenza si 

poteva fondare sulla base della testimonianza giurata di un gruppo di persone del vicinato 

appositamente convocate, mentre prima di questa riforma, voluta da re Enrico II nel 

1179, l’unica via per chi si vedeva contestare il suo libero possesso di una terra restava il 

duello. 

Enrico II dunque stabilì che il convenuto poteva rifiutare la prova ordalica e chiedere 

che sulla lite effettuasse una recognitio e si pronunciasse un consesso di 12 probi abitanti 

del luogo, chiamato Magna Assisa del re. Questi 12  recognitores avrebbero dichiarato 

sotto giuramento quale dei due contendenti avesse realmente pieno titolo al possesso. 

Questa loro dichiarazione era intesa come prova, cioè come testimonianza della corrente 

opinione locale sulla questione e quindi su di essa si sarebbe basata la sentenza. 

È questo uno dei germi di un istituto che sarebbe diventato fondamentale nel processo 
di common law, cioè la GIURIA. Analoghi meccanismi si previdero infatti anche in 

materia penale: in questo ambito si crearono già nel XII secolo due diversi organi: un 

Gran Giurì, composto di 24 persone per contea che aveva il compito di presentare ai 

giudici centrali periodicamente la lista  degli indiziati di grave reato. In sostanza il Gran 

Giurì promuove l’azione penale e fa una prima scrematura dei casi. Un Petty Jury, di 12 

probi abitanti del luogo emette poi il verdetto nelle cause criminali già in ruolo. La 

deposizione emessa, il vere dictum era appunto considerata come prova. Non è quindi 

ancora la giuria vera e propria che si sviluppò in seguito. Nel ‘300 questi giurati 

divennero non più semplici «dichiaratori di una verità-prova» ma veri e propri giudici, 

chiamati a pronunciarsi al termine dell’intero dibattimento sulla questione di fatto 

formulata dalle parti e dalla quale dipendeva l’esito della causa. 



 89 

Su queste basi si delinea il sistema giuridico inglese che si sviluppa poi attraverso le 

decisioni vincolanti delle tre corti di Westminster e quello che si va organizzando come 

«sistema dei precedenti», attraverso la documentazione dello svolgimento dei processi e 

delle sentenze, dapprima negli appunti degli studenti (Year books), poi in più ampi e 

dettagliati Reports. 

Dal 1300 in poi, a seguito del divieto di emanazione di writs nuovi, il diritto inglese 

viene arricchendosi e integrandosi attraverso l’attività svolta dal Cancelliere, un 

ecclesiastico (almeno fino alla rottura con la Chiesa attuata da Enrico VIII), confessore 

del re e da lui incaricato di esaminare le moltissime petizioni mandate al sovrano da 

coloro che non riuscivano ad ottenere giustizia tramite le tre corti di Westminster. 

Gradualmente venne costituendosi un vero e proprio tribunale, la Court of Chancery 

(corte di Cancelleria), che opera attraverso il criterio dell’ Equity (sul modello dell’equità 

canonica e con procedure assai simili al processo romano – canonico dell’Europa 

continentale) intervenendo con rimedi specifici a colmare le lacune della Common law. 

Si può quindi comprendere, anche da questi pochi cenni, per quali ragioni questo 

sistema rimase sostanzialmente  estraneo alla tradizione di diritto comune diffusasi invece 

sul continente europeo in quasi tutte le regioni. 

Un elemento che impedì questo influsso è stato infatti individuato semplicemente in 

quello che gli storici hanno definito «fattore tempo». Significa semplicemente che, nel 

momento in cui le teorie scientifiche elaborate dai glossatori cominciano a diffondersi in 

Europa, in Inghilterra i monarchi hanno già avviato da alcune decine di anni la loro opera 

di ristrutturazione del sistema giudiziario e le corti di Westminster stanno già operando a 

pieno ritmo con il loro collaudato sistema dei writs che ha già creato una sorta di diritto 

comune all’interno di tutto il territorio inglese. 

Le corti e il diritto inglese furono istituiti e avviati quando ancora il diritto comune 

non era una reale possibile alternativa sul piano pratico e quindi, anche quando poi esso si 

diffuse ed ebbe il suo massimo splendore, la common law resistette e sopravvisse 

autonoma. 

Questo non significa peraltro che in Inghilterra non si sia avuta una qualche 

conoscenza romanistica. Probabilmente gli stessi Normanni portarono con sé molte di 

queste conoscenze. Al seguito di Guglielmo il Conquistatore vi era infatti un celebre 

maestro della scuola longobardistica di Pavia, Lanfranco, un ecclesiastico che divenne 

poi arcivescovo di Canterbury e cancelliere, competente proprio per l’attività legislativa 

del re. Nel diritto importato dai Normanni dunque c’erano sicuramente influssi 

romanistici. 

Un vero studio scientifico del diritto giustinianeo si poté avere però solo nel 1139, 

allorché arrivò in Inghilterra un altro italiano, il mantovano Vacario, un glossatore 

civilista di alto livello, formatosi proprio a Bologna. Egli fondò un centro di studi 

giuridici a Oxford, scuola che ebbe subito un grande successo. Dieci anni dopo, divenuto 

popolarissimo, Vacario pubblica un compendio in nove libri del contenuto di Codice e 

Digesto, accompagnato da glosse: lo chiama Liber pauperum, perché con esso vuole 

rendere accessibile lo studio del diritto anche a chi ha pochi mezzi (essendo più ridotto 

infatti costa molto meno del corpus iuris in versione integrale). È subito un vero 
successo, ma questo suscita l’ostilità del potere regio. Così nel 1151 re Stefano I fa 

chiudere la scuola e al celebre glossatore viene vietato di insegnare. 

I divieti di insegnare il diritto romano furono ripetuti più volte ma del resto, nel 

frattempo, il sistema inglese aveva raggiunto un suo livello di completezza e non era più 

un pericolo. 

Tracce di istituti e concetti romani si ritrovano comunque anche nell’opera di giuristi 

successivi come nel Tractatus scritto nel 1187 dal Glanvill, che è la prima trattazione 

teorica del diritto inglese o, ancor più, in quello scritto a metà duecento da Henry 

Bracton, col quale arriva proprio al culmine l’influsso scientifico romanistico. 



 90 

Fu questo in effetti in Inghilterra il ruolo del diritto romano, quello di offrire schemi 

logici di inquadramento e di razionalizzazione. In questo infatti la scienza romanistica 

restava insuperabile. 

  



 91 

 

 

APPENDICE : TESTI 

1.La Glossa magna di Accursio 

(N. B. le immagini degli originali sono disponibili tra i materiali didattici in allegato 

separato: qui si propone la traduzione di alcuni stralci per aiutare a visualizzare e 

comprendere la struttura dei testi) 

  D 1. 1. 1 Proemio  

  

 

 

 

 

g. 

glossa alla 

parola 

Crimina. 

(crimini) 

infatti il 

gioco è 

vietato etc. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

i. 

glossa Prius 

animas. 

(prima le 

anime) cioè il 

senso 

naturale del 

fare il bene 

ed evitare il 

male 

 

...... Emaniamo in 

conclusione quello che è stato 

ritenuto necessario perché, né in 

questa splendidissima città, nè 

nella bellissima città di Berito 

[oggi Beirut], nessuno, tra 

coloro
f
 che svolgono studi 

legali, osi esercitare  giochi e 

perpetrare altri crimini
g
 pessimi, 

anzi, di più, servili e tali che il 

loro effetto è un’ ingiuria, o 

contro i professori stessi, o 

contro i loro ‘soci’ [gli allievi] e 

soprattutto contro coloro
h
 che, 

‘rudes’ [cioè semplici, ignoranti] 

pervengono a recitare le leggi. 

Chi infatti potrebbe chiamare 

giochi, quei comportamenti da 

cui originano crimini? Non 

sopportiamo infatti che ciò si 

faccia in alcun modo, ma 

consegniamo in ottimo ordine 

questa zona nei nostri tempi e la 

trasmettiamo a tutto il prossimo 

secolo: poiché è necessario che 

prima le anime
i
 e poi le lingue 

siano erudite
k
. E quell’uomo 

eccelso che è il prefetto di 

questa nobile città [il ‘praefectus 

urbis’] curerà che tutte queste 

cose siano osservate in questa 

fiorentissima città e curerà pure 

di punire i delitti ed esigerà la 

‘qualità’ tanto dei giovani che 

degli scrittori. A Berito se ne 

occuperanno tanto l’illustrissimo 

‘praeses’ [presidente, autorità di 

governo della regione] della 

Fenicia Marittima, quanto il 

santissimo vescovo di quella 

città e i professori
l
 di legge.... 

 

 

f. glossa 

alle parole Ex iis. 

(a coloro): cioè 

agli ‘scholares’ 

(gli studenti della 

‘Scuola’) o ai 

‘doctores’ (i 

professori) 

 

h. glossa 

In eos. (contro 

coloro) cioè i 

novizi, che 

sempre credono 

di essere presi in 

giro e fatti 

oggetto di 

ingiurie. 

Accursio. 

 

 

 

 

k. glossa 

Eruditas. 

(erudite) 

cioè ‘nel 

parlare’ 

  l.    glossa Professores 

(professori) si fa così notare che gli 

 



 92 

‘scholares’ hanno tre giudici: il 

podestà, il vescovo e il ‘doctor’ e 

possono scegliere quello che vogliono, 

come (si legge) nel Codex, titolo. Nec 

filius pro patre. Legge finale, e 

nell’authentica ‘Habita’ che è 

dell’imperatore Federico; e poiché 

secondo questa legge (gli studenti) 

sono demandati specialmente ai 

‘doctores legum’ (i professori di 

diritto), che sono più importanti degli 

altri insegnanti, non pare che possano 

delegare ad altri, come si legge in detta 

legge finale. Ma oggi sembra che 

questo compito spetti per diritto di 

‘magistrato’ (cioè per il fatto di essere 

Maestro), dato che la stessa facoltà 

viene concessa a qualunque Maestro, 

per cui, in materia civile, si può 

delegare, come si legge infra, nel titolo 

de officiis eius cui mandata est 

iurisdictio, legge 1, §. 1 

  



 93 

 

C 

8.52 (53).2 

i. glossa alla parola 

momento (cioè all’ incirca 

fino al punto) si dice qui 

‘momentum’ per intendere 

quel tempo con il quale una 

consuetudine viene 

rafforzata, cioè 10 anni, o 

un altro tempo più breve, 

così come l’espressione 

‘per quel punto’ è uguale a 

‘per quel giorno’; vedi 

sopra, al titolo de feriis, 

legge. omnes iudices. 

k. glossa Aut legem. cioè 

una legge ragionevole; o 

‘ragione’ nel senso di mente ed 

equità delle legge scritta e ‘legge’ 

nel senso di legge scritta in senso 

stretto, come appare nell’opera di 

Macedonio, ..... 

g. 

glossa alle 

parole 

consuetudinis 

ususque (della 

consuetudine e 

dell’uso): 

considerali la 

stessa cosa; 

così anche 

dove si dice ‘e 

per legge’ e 

come se si 

dicesse lo 

stesso 

 

h. 

glossa alla 

parola 

longaevi. (di 

lunga data) 

cioè del quale 

non rimane 

memoria 

 

Imperatore 

Costantino a 

Proculo 
 

L’autorità della 

consuetudine 
g
 e 

dell’uso di lunga data
h
 

non è vile, ma non ha 

valore fino al punto
i
 da 

sopravanzare la 

ragione o la legge
k
. 

…. Ma sembra che la 

parte finale di questa legge sia 

contraria alla parte iniziale. 

Infatti, se l’autorità non è vile, 

perciò prevale sulla legge, ma 

nella parte finale si dice il 

contrario.  

A tal proposito, alcuni, 

come B[ulgaro], dicono che nella 

prima parte si parla in genere, 

mentre nella seconda la 

negazione riguarda la specie, così 

che l’affermazione precedente è 

derogata in parte, non abrogata in 

toto (cfr. Digesto, titolo De 

verborum significazione, legge. 

derogare); perciò, all’inverso, si 

può dire che il genere indicato 

nella prima parte viene 

conservato dalla specie nella 

successiva. 

Altri intendono il principio della norma come riferito a quella consuetudine che è secondo la legge e il 

resto come riferito a quella che è contro. 

Tu dì, secondo l’opinione di G[iovanni Bassiano], che la consuetudine vince la legge, se è generale, in 

generale, se è speciale, in modo speciale; in tal modo è effettivamente di autorità non vile, ma una consuetudine 

speciale non prevale su una legge generale; ecco perché la norma ha precisato “non fino al punto da”. 

Ma sembra che la consuetudine possa indistintamente abolire una legge, come risulta da un passo del 

Digesto, nella legge De quibus [D, 1, 3, 32], che è in contrasto con questa. 

Risolvi il problema secondo P[iacentino, che dice che] quella legge parla secondo i suoi tempi, secondo 

i quali la consuetudine era fatta dal popolo, ed anche la legge era fatta dal popolo, per cui una poteva abolire 

l’altra. Ma oggi fare la legge è compito del Principe e quindi la consuetudine del popolo non deve abolirla.  

Oppure secondo M[artino, che dice che] lì [cioè nell’altra norma] si parla di un’ altra consuetudine 

scritta, cioè del diritto municipale, che  può essere abrogato da una consuetudine susseguente; non invece delle 

legge scritta nel Corpus Iuris, che non viene abolita da una consuetudine, come è detto qui [in questa norma]. 

Un terzo indirizzo dice che, o la legge è tale che ad essa si può derogare attraverso un patto, come è 

previsto nel senatoconsulto Velleiano (cfr. Digesto, titolo Ad Velleianum, legge finale §. penultimo)  e allora la 

consuetudine deroga ad essa, oppure no, come avviene per il patto commissorio e per altri che si sono notati 

sopra, nel titolo De pactis, legge si quis in conscribendo, e allora non si può. E giustamente la consuetudine è 

parificata al patto perché essa stessa è un consenso tacito, come si dice nella legge contraria, in fine e nello 

stesso titolo, legge de quibus. Ma ciò non piace, cioè che la consuetudine sia parificata a un patto, poiché, 

secondo questo ragionamento, non si potrebbe opporre la consuetudine ai ‘furiosi’ [i malati di mente] e simili, 

che non possono consentire nè espressamente nè tacitamente (cfr. Digesto, titolo. loca., legge qui ad certum), il 

che è falso. Ma si potrebbe rispondere che la si po' invece opporre ugualmente perché vi ha consentito la 

maggior parte dell’ ‘universitas’ [la comunità, la società civile] e quindi è come se vi avessero consentito tutti 

(cfr. Digesto, titolo ad municipia, legge. quod maior). Ma Giov[anni Bassiano] dice che quella regola ha luogo 

nelle elezioni e in quegli atti che provvedono per l’utilità dei singoli, ed ha lo scopo di far sì che l’ ‘universitas’ 

possa essere convenuta in giudizio, nel caso in cui la maggioranza abbia stipulato un contratto o 



 94 

un’obbligazione. Quella regola invece non ha luogo allo scopo di far sì che una persona che ignora [l’esistenza 

dell’accordo]  possa essere convenuta singolarmente. Ma questa consuetudine diminuisce il patrimonio dei 

singoli e obbliga qualcuno, cosa che la maggioranza non può fare: infatti, se anche la maggioranza  desse per 

mille volte il suo consenso a che io sia tenuto a qualcosa a favore di qualcuno, non per questo io sarò tenuto. 

Un quarto gruppo dice che… 

 

 

  



 95 

 

2.Gli  altri strumenti di lavoro dei glossatori 

 

Brocarda  

 

Raccolta di brocardi del glossatore Azo (Azzone) 

Si evidenziano nella pagina due principi giuridici opposti, entrambi rinvenibili o 

deducibili da passi del corpus iuris civilis. Qui i due principi sono: 

a) L’IGNORANZA DELLA LEGGE SCUSA 

Segue elenco dei passi del corpus iuris in cui si può trovare applicato il principio a) 

(C. indica un passo del Codice, ff (cioè Π= Pandette) indica un passo del Digesto) 

b) L’IGNORANZA DELLA LEGGE NUOCE, O NON SCUSA 

Segue analogo elenco di passi in cui si può trovare affermato o applicato il 

principio b) 

Segue spiegazione del glossatore sul reale significato delle norme richiamate e su 

come l’apparente contraddizione possa risolversi con una corretta interpretazione 

 

Quaestiones 

PILLIO DA MEDICINA, Quaestiones aureae, Roma 1560 
 

 

Questione 142 

 

[sommario ]Se colui che si è obbligato a consegnare una somma di denaro a 

Bologna per uno studente, se, venuto via di là, la consegnò perchè fosse consegnata ad un 

altro, sia liberato. 

 

[esposizione del caso ipotizzato, con il relativo quesito giuridico]  

Gaio Seio inviò, attraverso un ‘nuncio’, una somma di denaro per suo figlio, che 

credeva si trovasse a Bologna a causa degli studi, dando mandato al ‘nuncio’ che portasse 

la somma a suo figlio a Bologna. Costui, ricevuta la somma, la portò a Bologna, ma 

poichè quello splendido studente che è il figlio di  questo Gaio se ne era andato a Salerno 

per imparare le scienze naturali, questo nuncio trovò una persona di Salerno disposta a 

trasportare [il denaro] da Bologna e le consegnò il denaro da versare al predetto figlio di 
Gaio. Mentre questa persona lo trasportava, incappò nei briganti e, spogliata, perse il 

denaro. Ora Gaio Seio intende agire attraverso l’ ‘actio mandati’ contro il nuncio cui il 

denaro era stato consegnato per essere portato a Bologna. Si chiede quale è la soluzione 

giuridica. 

 

[ipotesi di soluzione a]  

CHE SIA TENUTO EFFICACEMENTE 

 

che sia tenuto efficacemente in primo luogo è provato per questa ragione, poichè fu 

in colpa eccedendo i limiti del mandato, come previsto dal Digesto, titolo mandat. legge. 

diligenter. In secondo luogo poichè si comportò negligentemente nel gestire il denaro da 



 96 

inviare (stessa norma). In terzo luogo perchè doveva e poteva prevedere ciò che sarebbe 

potuto succedere, argomento dedotto dal Digesto, titolo loca. l. si quis domum. In quarto 

luogo poichè fece portare [il denaro] più lontano di quanto gli fosse stato ordinato, perciò 

sembra aver agito dolosamente (cfr. Digesto, titolo commo. legge in rebus). In quinto 

luogo poiché agì contro la volontà del mandante; infatti per il fatto stesso che aveva 

ricevuto il denaro per portarlo a Bologna, risulta che gli era proibito di affidarlo ad altri, 

argomento dedotto da Digesto, titolo comod. legge 5, §. interdum. 

 

[ipotesi di soluzione b]  

AL CONTRARIO 

 

Sembra però persuadere in senso contrario in primis la buona fede del nuncio, che 

portava il denaro affinché il figlio di Gaio non morisse di fame. In secondo luogo poichè 

aveva ritenuto fidata e diligente la persona tramite la quale aveva mandato il denaro, 

come dalla norma del Digesto, titolo comod. l. argentum. Terzo perchè intervenne un 

caso fortuito, argomento dedotto da Digesto, titolo de pign. act. legge quae fortuitis. 

Quarto poiché è sufficiente che il negozio sia utilmente iniziato, anche se ne è seguito un 

diverso esito. argomento tratto da Digesto, titolo de neg. gest. legge sed an ultro. Quinto 

perchè la causa principale dell’obbligo di portare il denaro era il figlio, non Bologna; 

perciò poteva essere lecitamente portato anche altrove, dove il figlio si trovasse 

(argomento dalla stessa norma). Sesto perchè risulta svolgere il trasporto anche chi lo fa 

tramite un altro (idem). Settimo poiché il denaro sarebbe andato perso comunque anche 

se l’avesse trasportato egli stesso (idem). 

 

[soluzione corretta proposta dal maestro] 

SOLUZIONE  

 

Perciò, senza escludere che possa esserci una migliore opinione, a me pare che 

questo nuncio, se avesse agito in altro modo, non si doveva costringere a portare il denaro 

oltre Bologna; se dunque ha affidato il denaro ad un’altra persona fedele e diligente 

perché lo portasse al figlio del mandante, affermo che va assolto perchè lo fece in 

attuazione della volontà dello stesso mittente. 

  

Summa 

AZZONE, Summa Codicis, ed.  Pavia, 1506 

 

[Inizio dell’opera] 

Poiché, dopo la scoperta della scienza, è sopravvenuta pienezza di grazia e 

l’ingegno è stato ulteriormente dotato di successivi benefici della natura, non è 

sorprendente se la condizione umana riceve incremento dal continuo esercizio, per cui 

anche la legge dice che“ogni artificio [cioè frutto delle arti umane] è suscettibile di 

continuo incremento”, come si legge nel Digesto, titolo de legatis III, legge. legatis  §. 

ornatricibus........ 

........omissis........ 

So bene che domino Piacentino, illustrissimo e famoso giurisperito presso 

Montpellier, ha composto una lodevole Summa sul Codice e sulle Istituzioni, ai detti della 

quale non mi sono proposto di derogare. Infatti, anche se in alcuni aspetti è meno 

completa, in alcuni altri ha un ordine irregolare ed in alcuni [l’autore] sembra procedere 

senza osservare il tramite del diritto e perciò in modo confuso, non deve tuttavia essere 

incolpato da nessuno poichè avere memoria di tutto e  non peccare in nulla è proprio della 

divinità più che dell’ umanità (cfr. la legge II del titolo de verit. iuris enunc. del Codex). 

Ora dunque io Azzone, residente in Bologna, ho accondisceso umilmente alle preghiere 



 97 

degli onorevoli colleghi dell’ordine dei giurisperiti, che risplendono per commendevole 

vita e onestà di costumi, per grandezza di scienza, per numero di persone e per nobiltà di 

stirpe; cosicchè, viste le loro amichevoli suppliche, mi impegnerò a trattare con lucidità le 

Summe del Codice e delle Istituzioni, sperando che i richiedenti, tanto provetti che 

principianti, possano facilmente trovare [quello che cercano], poichè spesso 

consuetamente accade che la notizia del testo venga oscurata dalle glosse.....    

.......omissis........ 

 

Incomincia la materia [dedicata] al Codice 

 

Questo libro è detto Codice del signore Giustiniano; ed è un nome generale o, come 

è chiamato antonomasticamente, un nome proprio; così come si usano anche le parole 

‘Urbe’, ‘poeta’ ‘apostolo’ (cfr; il testo di Istituzioni, titolo de iure naturali §. I). E perciò 

è evidente che è chiamato ‘Codice’ dal verbo ‘cogere’ [costringere, obbligare]; il 

costringere o imperare è infatti proprio dell’Imperatore, ecco perchè il suo nome indica di 

chi è questo libro. E questa è una virtù precipua della legge (cfr. Digesto, titolo de le. 

legge. legis). Oppure si dice così dal verbo ‘costringendo’, cioè ‘componendo’ o 

‘raccogliendo’, come si dice ‘raccogliere i frutti’ (cfr. Digesto, titolo de pe. legge. si a 

patre; §. ultimo); ed è detto di Giustiniano per distinguerlo dai tre più vecchi codici, 

ermogeniano, gregoriano e teodosiano.  

Perciò dobbiamo vedere quale sia la materia di questo libro, quale sia il suo intento, 

quale l’utilità o lo scopo e da quale origine filosofica lo si suppone. Si può individuare 

una triplice materia: generale, comune e propria; così come gli si assegna un’intenzione 

generale, comune e propria. Perciò le materie generali di tutti i libri del Codice sono: 

diritto, giustizia, poi negozi, poi  due vizi, errore e contumacia...... 

 

3.Il Commento 

 

Cino da Pistoia 

 

comm. ad C, 4, 36, 1     l. Si servus extero 
 

 

Questa legge è stata commentata nella Summa di Azzone in modo breve e carente; 

questa legge è ritenuta infatti molto difficile e vi sono su di essa glosse simili. Nella 

lettura di questa procederò così: in primo luogo dividerò la legge. In secondo luogo porrò 

un casus [un caso pratico esemplificativo]. In terzo luogo raccoglierò le cose notevoli. In 

quarto luogo evidenzierò le considerazioni contrarie. In quinto luogo formulerò delle 

questioni circa questa legge e circa la materia di essa.  

Vengo al primo punto. Questa legge si divide in quattro parti. Nella prima parte 

parla del contratto di questo speciale mandato e si chiede se valga dall’inizio. In un 

secondo passaggio parla di questo mandato, e si chiede se  possa essere convalidato ex 

post. In terzo luogo parla della liberazione del  compratore. In un quarto ed ultimo punto 

parla delle azioni che possono essere intentate dal venditore conto il compratore.  

Il casus si ponga così:  il tuo schiavo voleva andar via dalla tua casa, forse perché 

era trattato crudelmente, perciò si recò da un suo amico e gli disse: ‘vi chiedo che facciate 

per me una grande “curialità” [un atto possibile ad un cittadino romano], su una cosa 

della quale a voi non consta nulla [che non tocca il vostro patrimonio]”. L’amico dice: 

‘va bene: dimmi che cosa’. Dice lo schiavo: ‘che voi mi comperiate dal mio padrone, e io 

stesso vi fornirò il denaro per l’acquisto’. L’amico accetta sicuramente e dice che lo farà 

volentieri, perciò fu stipulato il contratto di mandato. Ci si chiede ora se fu validamente 

contratto fin dall’inizio. L’imperatore dice di no, che anzi è invalido dall’inizio poiché 



 98 

non può reggersi nè da parte della persona dello schiavo nè da parte della persona del 

padrone. Da parte della persona dello schiavo è invalido perché lo schiavo non deve avere 

poteri maggiori di un uomo libero. Ma se un uomo libero desse mandato di essere 

comprato, il mandato non varrebbe. Allo stesso modo, da parte della persona del padrone 

il mandato non sta in piedi perché se il padrone desse mandato circa la stessa cosa di cui 

diede mandato lo schiavo, il mandato non varrebbe perché il mandato di comprare una 

cosa già propria è invalido ipso iure e ciò dice la prima parte [della legge].  

Ma supponi che l’ amico fedele lo abbia comprato e si sia fatto consegnare lo 

schiavo: potrebbe così il mandato essere convalidato? L’Imperatore dice di sì e lo dice 

per un’ottima ragione. La seconda parte della norma parla della convalida del mandato. 

Ora, come ho detto sopra, questo amico ha fatto un favore allo schiavo su una cosa che 

non lo ha ‘toccato’ in nulla; infatti ha ricevuto il prezzo dallo schiavo stesso, il quale lo 

ha tratto dal suo peculio. Il denaro di questo peculio venne consegnato al padrone 

dall’amico. Ora ci si chiede se pagando tale somma di denaro sia liberato 

[dall’obbligazione]. L’Imperatore risponde di no perché il compratore è tenuto a pagare 

una somma al venditore. Ma questo amico ha consegnato una somma che era di proprietà 

del ricevente e quindi non è liberato, come dice la 3a parte della legge, che parla appunto 

della liberazione di colui che paga. Ma in ultima analisi: si è detto sopra che, avvenuta la 

vendita, il mandato si è convalidato; si chiede perciò se  il padrone, cioè il venditore, 

possa agire con due tipi di actio, cioè l’actio mandati, affinché lo schiavo venduto gli sia 

restituito, e l’actio derivante dalla vendita per avere il pagamento del prezzo; o addirittura 

se possa agire in ambedue le direzioni contemporaneamente. L’Imperatore dice di no 

perché le due azioni sono tra loro contrarie e perciò deve scegliere una delle due. Questo 

dice la 4a ed ultima parte, che parla dell’effetto del mandato. 

Risulta perciò che questa legge tratta prima della forza di questo mandato speciale 

dall’inizio. Secondo tratta della convalida di tale mandato; terzo tratta della liberazione 

del mandatario che esegue il mandato; quarto tratta dell’effetto del mandato.  

Esposta in modo letterale secondo una comprensione veritiera, si nota da questa 

legge che allo schiavo non deve essere lecito ciò che non lo è per il liberto. Secondo si 

nota che il mandato si può convalidare expost [una volta eseguito]. Terzo si nota 

quell’indicazione fatta dai Maestri: non deve essere ascoltato chi faccia allegazioni in 

senso contrario. Alcuni però dicono un’altra cosa, cioè che è impedita la nascita di 

actiones contrarie. 

Abbiamo completato i primi tre passaggi. Ora veniamo al quarto. Opposizioni a 

questa legge: si dice qui che il mandato di comprare una cosa propria è invalido. Al 

contrario, poiché si dice nella legge che se il creditore vende una cosa del debitore che ha 

pignorato, il debitore può dare mandato a qualcuno di comperare la propria cosa e questo 

si considera fin dall’inizio un vero mandato, come risulta da Digesto, titolo mandati, 

legge si mandavero tibi §. si hi quorum...... 

omissis 

Veniamo al quinto punto e su questo state attenti perché formulerò delle questioni 

su qualsiasi parte di questa legge. Prima di tutto sulla prima parte, perché la nostra legge 

dice “si servus extero”. Chiedo chi debba essere chiamato “exterus”. Rispondo dicendo 
che lo può essere chiunque tranne il padrone, come dice la glossa. In secondo luogo 

chiedo: Poni che lo schiavo abbia dato mandato di comprare se stesso al padrone stesso: 

che cosa prevede il diritto? la Glossa dice che è lo stesso e così interpreta anche Iacopo 

Baldovini quanto all’efficacia del mandato dapprincipio: ma quanto alla convalida del 

mandato non è la stessa cosa. Secondo lui infatti se il padrone compra su mandato dello 

schiavo non avviene la convalida del mandato. Terzo ci si chiede: qui si parla 

dell’efficacia del mandato dall’inizio: chiedo e metto in dubbio: per quale ragione il 

mandato è [in]valido dall’inizio?  A ciò questa legge risponde, ma in modo oscuro: il 

mandato è invalido per la ragione che se fosse valido, o dovrebbe valere avuto riguardo 

alla persona dello schiavo in quanto mandante o alla persona dello schiavo in se stessa. 

Ma.... 



 99 

 

 

4 Le dottrine sulla potestà normativa dei Comuni cittadini commentando la lex 

Omnes populi 

 
D 1. 1. 9   l. Omnes populi 

Gaius, Libro primo Institutionum 

Omnes populi qui legibus et moribus reguntur, partim suo proprio, 

partim communi omnium hominum iure utuntur. Nam quod quisque populus 

ipse sibi ius constituit, id ipsius proprium civitatis est vocaturque ius civile, 

quasi ius proprium ipsius civitatis: quod vero naturalis ratio inter omnes 

homines constituit, id apud omnes peraeque custoditur vocaturque ius 

gentium, quasi quo iure omnes gentes utuntur 

 

 

Gaio, dal primo libro delle Istituzioni 

Tutti i popoli che si reggono con leggi (leges) e consuetudini (mores), 

in parte usano un diritto loro proprio, in parte un diritto comune a tutti gli 

uomini. Infatti ciò che ciascun popolo, da se stesso, costituì come diritto per 

sé è proprio di quella stessa cittadinanza (civitas) e si chiama ius civile, quasi 

sia diritto proprio (ius proprium) di quella città; ciò che invece la ragione 

naturale ha costituito [diritto] tra tutti gli uomini, è custodito in modo assai 

equo presso tutti ed è chiamato diritto delle genti (ius gentium), quasi che 

tutte le genti usino quel diritto.  
 

Bartolo da Sassoferrato: iurisdictio 

 

Comm ad D 1. 1. 9   l. Omnes populi 
 

Ad ogni popolo che abbia giurisdizione è permesso statuire uno ius proprium,  che 

è chiamato ius civile ; mentre quello che è custodito egualmente da ogni gente è definito 

ius gentium.................. 

(n.3)  Risolti i casi diversi, poichè questa legge tratta del diritto proprio che la città 

stessa si costituisce, cioè degli statuti, tocchiamo la materia degli statuti attraverso alcune 

questioni principali ed alcune accessorie. 

In primo luogo chiedo chi possa fare statuti 

In secondo luogo (chiedo) in che modo 

In terzo luogo (chiedo) su quali materie 

In quarto luogo (chiedo) chi vincola lo statuto una volta fatto 

In quinto luogo (chiedo) a partire da che momento vincola 

In sesto luogo (chiedo) se gli statuti ammettano interpretazione 

In settimo luogo (chiedo) in che modo gli statuti siano dedotti (citati) in giudizio. 

In primo luogo pertanto chiedo chi possa fare statuti e, innanzi tutto, se ogni popolo 

possa fare statuti per se stesso e senza l'autorità di un superiore . 

Sembra che la autorità del superiore sia richiesta secondo quanto si legge nel Codex 

etc...perciò dì così: o il quesito si riferisce (lett. chiedi riguardo a) ad un popolo che non 

ha alcuna giurisdizione, come sono le villae  e i castra che semplicemente soggiacciono 

ad una città o a un signore; o (il quesito si riferisce) ad un popolo che ha tutta la 



 100 

giurisdizione concessa dal principe o prescritta .....; o il quesito si riferisce ad un popolo 

che ha una giurisdizione limitata, come solo nelle cause civili o criminali lievi, come 

sono molti castra  nella Marca............. 

 

(n.4) Nel secondo caso, quando il popolo ha tutta la giurisdizione, può fare statuti 

senza aspettare l'autorità del superiore..... 

 

 

Baldo degli Ubaldi: regimen 

 

Comm ad D 1. 1. 9   l. Omnes populi 

 

Tutti i popoli possono farsi degli statuti, ed ove cessa lo statuto si applica lo ius 

civile ....ma, poichè le città hanno propri statuti e leggi con i quali si reggono, ciò 

significa che questa legge tratta di loro. Dunque i popoli o vivono con le leggi comuni o 

con propri statuti, come qui detto, o con proprie consuetudini. Mi chiedo se tutti i popoli 

per ogni cosa vivano (si regolino) con il diritto comune. Si risponde che non tutti; infatti 

in parte i popoli vivono secondo il diritto comune, in parte secondo i propri statuti. Dove 

vige la sua autorità,  il diritto comune è chiamato ius civile, ma dove non vige, allora è 

chiamato  ius commune, cioè ius communissimum, cioè ius gentium; mentre lo ius 

proprium  è detto propriissimum  cioè il proprio statuto che ogni popolo si costituisce. 

 

(n.3) Nota perciò che i popoli possono farsi degli statuti........... 

 

(n.4) Ora resta da vedere se per caso in tale statuto è richiesta l'autorità del 

superiore. Sembra di no, poichè i popoli vivono secondo il diritto delle genti e perciò 

anche il regimen  (il governo, ciò che permette di reggersi)  dei popoli è secondo il diritto 

delle genti..ma il regimen  non può esservi senza leggi e statuti, perciò, per il fatto stesso 

che il popolo esiste (lett. ha un suo 'essere'), per conseguenza ha anche un regimen (un 

governo, un meccanismo di funzionamento) nel suo esistere, così come ogni essere 

vivente si regge per suo proprio spirito ed anima, e, se si regge bene, il superiore non può 

impedirglielo poichè le leggi proibitorie non sono fatte per coloro che vivono bene, ma 

per gli erranti; infatti, se fanno spontaneamente (lett. naturalmente) le cose previste dalla 

legge, essi sono legge per se stessi, ed al sano non serve la medicina; se dunque gli statuti 

sono buoni secondo le esigenze e per la pubblica conservazione di quel luogo, non 

occorre un altro direttore perchè sono confermate dalla propria giustizia naturale. 

 

5.i consilia: evoluzione nel tempo 

a) Oldrado da Ponte  circa 1330 

cons. 35 

[descrizione del caso] 

Il fatto è tale. Un certo Giovanni, laico della diocesi di Utrecht, aspirando alle 

nozze con una certa Margherita, benché sapesse che essa non voleva contrarre 

matrimonio con lui, presi con se alcuni compagni la rapì con violenza e, senza che lei 

volesse e anzi essendo lei renitente, con violenza e minacce di morte la costrinse, in 

presenza di alcuni testimoni, a contrarre matrimonio “per verba de praesenti” [cioè con 

parole di impegno per il presente] con lui e poi, sempre contro la volontà di lei, la tenne 

rinchiusa ed ebbe con lei rapporti sessuali, sempre mantenendola anche dopo l’avvenuto 

rapporto fisico nel medesimo stato di timore, e per 12 giorni all’incirca la tenne rinchiusa 



 101 

nella sua casa con la violenza e sempre perdurando la renitenza di lei che, infatti, appena 

le si presentò la possibilità, fuggì da lui e subito protestò pubblicamente che lei non aveva 

mai dato il suo consenso ad alcun atto attinente con il matrimonio. 

[formulazione del quesito giuridico all’esperto] 

Si chiede se fu contratto matrimonio tra loro. 

 

[parere vero e proprio da parte del doctor] 

E brevemente si deve dire che, sussistendo come vere le premesse, il matrimonio 

celebrato tra loro è nullo, il che è provato così: il matrimonio infatti si contrae per il 

legittimo consenso di un uomo e di una donna {citazione di norme che confermano il 

principio affermato}. Benché per la Chiesa siano necessarie parole (verba) che esprimono 

un consenso “de praesenti”, come dicono le norme citate, e benché in questo contratto vi 

fosse la forma di un contratto coniugale cioè le parole e la successiva copula carnale, 

dalle quale deriva la sostanza del contratto coniugale, mancò il consenso della detta 

Margherita e quindi le parole pronunciate e la copula carnale non poterono perfezionare 

tra loro il patto nuziale. 

[replica alle possibili obiezioni che potrebbero sembrare suffragate da altre norme] 

Non osta se si dicesse che ella espresse parole atte a contrarre matrimonio e fu poi 

carnalmente conosciuta dal detto Giovanni con il quale rimase reclusa 12 giorni o 

all’incirca e perciò sembra avesse tacitamente consentito {citazione del Liber Extra, titolo 

De sponsalibus,  c.  Ad id  quod} poiché la donna cui si fa riferimento nella legge papale 

ricordata  aveva convissuto per un anno e mezzo con il marito e avrebbe potuto fuggire e 

non lo aveva fatto mentre Margherita fu tenuta rinchiusa e appena poté fuggì come detto 

sopra e pertanto, come si dice in un’altra norma {citazione} chi fugge appena può,  non si 

può ritenere che abbia acconsentito. Inoltre la donna di cui si parla nella norma papale 

ricordata permise il rapporto sessuale e avrebbe potuto allontanarsi dal marito e non 

volle, ma questa Margherita appena poté fuggì e perciò il matrimonio  tra loro è 

espressamente nullo secondo il diritto canonico. Infatti nel contratto matrimoniale il 

consenso deve essere libero {citazione} mentre qui il matrimonio fu contratto con la 

forza e sotto il timore costante di un pericolo in cui ella poteva cadere. 
 

b. Giasone del Maino, Consilia sive responsa, Lugduni 1544 

 

Thema del consilium X 

Dal caso e tema a me trasmessi, si possono sollevare diversi dubbi. Il primo, se il 

termine di due mesi assegnati alle parti dalla sentenza arbitrale per presentare il caso 

sottoponendolo alla consulenza dei doctores pavesi, si deve intendere di diritto scaduto o 

no. Il secondo, se Battista e Ludovico possono ‘purgare’ la mora da loro commessa, non 

adempiendo a certi capitoli contenuti nella sentenza arbitrale, giurati e omologati dalla 

parti stesse. In terzo luogo si dubita, poiché nella sentenza arbitrale le parti erano state 

condannate a rendere noti l’una all’altra i fondi urbani e rurali etc., e a rendere noti e a 

consegnare l’una all’altra tutti i beni mobili etc., entro i due mesi successivi, sotto pena 



 102 

etc., ci si chiede se sia sufficiente ad evitare la pena che la pubblicazione e la consegna 

siano fatte agli arbitri stessi. In quarto luogo si dubita se si debba credere a quanto detto 

dagli stessi arbitri, cioè che l’esibizione dei libri fu fatta dalla parti a loro entro otto 

giorni, secondo il tenore della sentenza arbitrale. In quinto e ultimo luogo, si dubita su 

quale rimedio si debba usare contro gli arbitri affinchè publichino i suddetti libri con le 

altre scritture a loro esibite e presentate. 

 

Consilium X 

[l’invocazione iniziale è una sorta di formula fissa. Ciascun autore ha la sua e 

indica anche l’impegno molto serio di correttezza assunto con la consulenza: non si 

invoca Dio se si è in mala fede] 

 

Invocati i nomi e l’ausilio del nostro Redentore e della sua gloriosissima genitrice, 

la Vergine Maria. 

  

Circa il primo dubbio, se il termine di due mesi assegnato alle parti dalla sentenza 

arbitrale per presentare il caso in questione alla consulenza del doctores di Pavia, si debba 

per diritto intendere scaduto o no. Ometto di dire qualcosa a proposito di quello che a me 

è stato scritto, poiché in base alle parole della predetta sentenza, mi sono reso conto che 

non è previsto nessun termine di questo tipo, ma è piuttosto assegnato un termine di due 

mesi per interpretare e dichiarare se è emerso qualche dubbio dalla sentenza…. 

 

Omessa dunque questa strada, intraprendo piuttosto la via più utile e che reputo, 

per diritto, più conforme alla verità, e dico che questo termine di due mesi per presentare 

il caso e chiedere un consilium non è trascorso in favore del signor Antonio de Ferraris e 

dei suoi consortes, ed anzi non ha neppure cominciato a decorrere. E per dimostrarlo 

premetto qualcosa in fatto e poi aggiungo argomenti in iure. Si premette dunque in fatto 

che da parte degli arbitri nella loro sentenza arbitrale si è assegnato un termine di due 

mesi entro il quale le parti devono presentare il caso nei termini nei quali lo hanno portato 

davanti agli arbitri, e mandarlo ai dottori di Pavia per una consulenza. E allo stesso modo 

si premette in fatto che dal signor Antonio fu fatta questa presentazione del caso nei 

termini e fu deposta la somma necessaria per le spese di richiesta del consilium. Inoltre 

dallo stesso signor Antonio furono citati gli arbitri davanti al signor vicario, perché 

costringessero l’altra parte a presentare il proprio caso, ed allo stesso modo che da parte 

degli stessi arbitri fu fatto precetto all’altra parte, che sempre rimase contumace, di 

presentare il caso. Allo stesso modo si premette che da parte dello stesso signor Antonio 

furono fatte ripetute richieste a proposito di questo…. 

Presupposti questi elementi di fatto, faccio ora un’osservazione fondamentale di 

diritto, che estirpa alla radice qualunque incertezza vi sia sul primo dubbio. 

Ogni qualvolta è stabilito o prefisso dal giudice o da un magistrato un qualche 

termine, e la parte avversa è tenuta a render pubblico un qualche documento o atti 

difensivi, o scritture, o qualcosa d’altro, finchè non avviene tale pubblicazione il termine 

non decorre per l’avversario. Ed è ciò che precisamente avviene nel caso nostro, come 

sopra in fatto dimostrato…..citazione a sostegno di Baldo e dello Speculum di 

Guglielmo Durante… 

 

Circa il secondo dubbio principale, cioè se Battista e Ludovico possono purgare la 
mora da loro commessa non adempiendo ad alcuni capitoli contenuti nella sentenza 

arbitrale, giurati e omologati dalle parti stesse. Ometto le allegazioni che potrebbero 

essere fatte da entrambe le parti e procedo alla vera conclusione che non possono purgare 

la mora per la presenza del giuramento delle parti aggiunto alla sentenza arbitrale, poiché 

il giuramento per diritto civile impedisce di purgare la mora. Così per molte ragioni 

pensano e concludono Bartolo, Angelo degli Ubaldi ed il Saliceto, e lostesso afferma il 



 103 

mio padre e precettore autorevolissimo, il dominus Alessandro Tartagni di Imola, e 

comunemente pensano i moderni….. 

 

Circa il terzo quesito principale, poiché nella sentenza arbitrale le parti sono state 

condannate a mostrare e consegnare l’una all’altra tutti i beni mobili ed immobili etc., 

entro due mesi etc., se sia sufficiente per evitare la pena che tale messa in mostra e 

consegna sia fatta agli arbitri stessi entro detto termine, posto che non fu fatta alla parte. 

Sembrerebbe che vi sia un dubbio, poiché le parole della sentenza arbitrale comandano 

che questa manifestazione e consegna sia fatta ‘invicem’ cioè l’una all’altra e non 
parlano degli arbitri. 

In senso contrario però penso che anzi sia sufficiente che tale manifestazione e 

consegna sia fatta davanti agli arbitri, come basterebbe se fosse fatta davanti al giudice, 

che giudicherebbe allo stesso modo. Muovo dalla regola assolutamente comune 

(‘vulgatam’) poiché il fatto del giudice e della parte sono del tutto equiparati… citazioni 

di Bartolo, Baldo ed altri… 
Circa il quarto quesito principale ... non c’è dubbio che sì, si deve stare a quanto 

detto dagli arbitri, e ciò è pienamente provato dalla glossa, da Bartolo vari altri autori 

citati 
… 

Circa il quinto quesito principale ... non insisto molto poiché è chiaro che si può 

agire con un’actio ad exhibedum, ai termini della legge finale del titolo Ad exhibendum 

del Codex e come dicono Bartolo ed altri… 

Sugli altri due dubbi a me trasmessi non mi sono curato di scrivere poiché ho 

visto che non hanno nessun rilievo. Tuttavia, per non omettere nulla e soddisfare 

pienamente il desiderio del richiedente, dico che…. 

Lode a Dio ed alla gloriosissima vergine sua genitrice, ed inoltre a San Luca, la 

cui festa celebriamo domani. 

Giorno diciassettesimo di ottobre 1475 

 

c.Jacopo Menochio, Consiliorum sive Responsorum liber XI, Venetiis 1609 

Consilium 1078 

 

Per diritto divino ed umano, la mia opinione è che l’Eccellentissimo Senato che 

rappresenta a Milano la persona del Re cattolico potentissimo e giustissimo in tutto, 

debba dare sollecita opera e provvedere affinché la prestantissima signora Luisa Stanga, 

vedova di Francesco Filodono, ottenga una dote per potersi sposare una seconda volta, 

perché non accada, dato che è molto giovane e bella, che abbia dei giovani ricchi – dei 

quali si vede una gran quantità in questa città – quali insidiatori della sua pudicizia. 

Crederei che l’Eccellentissimo Senato possa provvedere e fornire rimedio a questo 

male con uno di questi tre modi. 

E il primo è che la dote di 12000 aurei data e consegnata a nome della stessa 

signora Luisa dal padre di lei, signor Massimiliano al predetto signor Francesco Filodono, 

marito della stessa signora Luisa, sia restituita [traendola] dai beni immobili sottoposti a 

fedecommesso dall’illustre signor Danesio Filodono, zio paterno del suddetto signor 

Francesco. 

È infatti vera e recepita opinione degli interpreti che i beni del fedecommesso 

possano essere alienati per la restituzione della dote e per la sua stessa costituzione, come 

affermano [molti autori … elenco], autori che ho già citato nel consilium 33 del libro 1 e 

nel mio trattato De praesumptionibus, dove con molti diritti e argomenti ho dimostrato 

essere vera e più diffusa questa opinione. Né i citati interpreti vedono una differenza nel 

caso in cui il fedecommesso sia stato lasciato e ordinato dal padre e ascendente del 

ricevente la dote o da un collaterale, dato che le costituzioni di Giustiniano sull’obbligo di 



 104 

restituire la dote sono fondate non sulla volontà presunta del testatore fidecommittente 

ma sulla presunta ignoranza della donna, che non sa se le cose e i beni di colui che sposa 

sono sottoposti a fedecommesso, ed anche perché la pubblica utilità – perché le donne 

possano sposarsi – si preferisce all’utilità privata di colui al quale devono essere restituiti 

i beni del fedecommesso. E così ho addotto queste ragioni, dopo i predetti dottori, nel 

citato passo del mio trattato De praesumptionibus, dove ho risposto al terzo argomento 

addotto a favore dell’opinione contraria, secondo la quale la costituzione giustinianea 

contenuta nell’authentica… che parla di obbligo di restituzione della dote sarebbe fondata 

sulla volontà presunta del testatore e di quella parlerebbero i dottori allegati nel detto 

terzo argomento. Invece le costituzioni sull’obbligo di restituzione della dote non ne 

parlano affatto, ma si basano sull’ignoranza della donna e sulla pubblica utilità. 

Una seconda provvisione e rimedio sembra che si possa approntare, e cioè che, dato 

che, come l’eccellentissimo Senato ha già capito abbastanza, il predetto defunto marito 

signor Francesco Filodono, ha consumato interamente la dote di Luisa senza alcuna colpa 

di lei, il signor Massimiliano suo padre sia obbligato a dotarla una seconda volta, come 

scrivono [molti autori ... elenco]. Così diciamo che il padre è tenuto a costituire e 

lasciare di nuovo la legittima al figlio quando quella già data e assegnata venga 

consumata senza colpa del figlio stesso [così Baldo ed altri autori … elenco]. Ma 

d’altro canto questa provvisione e rimedio ha una certa durezza e rigore, ed anzi un 

pericolo, che il futuro marito di Luisa possa sentire in futuro un qualche detrimento; 

infatti, poiché lo stesso signor Massimiliano, a causa dei debiti e della numerosa prole, 

secondo diritto può chiamarsi povero, anche se avesse nuovamente ‘numerato’ 12000 

aurei al secondo marito della signora Luisa, potrebbe poi accadere che tale dote fosse del 

tutto tolta o diminuita, come dicono Baldo e altri [molti autori … elenco], che la dote 

costituita da un padre gravato di debiti può essere revocata e annullata per soddisfare i 

creditori, in pregiudizio dei quali non poteva istituirla. 

C’è poi una terza provvisione e rimedio che l’eccellentissimo Senato può proporre, 

e cioè che dai ricchi redditi del figlio della signora Luisa sia costituita la dote della madre, 

se è infatti più diffusa e vera l’opinione di coloro che dissero che il figlio è tenuto a 

costituire la dote alla madre povera che debba risposarsi, così come, dopo i più antichi, 

scrissero questi 29 interpreti [elenco puntuale degli autori]. 

E alla loro opinione sembrano opporsi un responso di Gaio e uno di Ulpiano che 

risposero che un tutore può prestare gli alimenti alla madre del pupillo se ella è povera e 

priva di mezzi, ma non potrebbe darle un compenso. 

Ma dotare la madre è donare, dato che nessuna legge impone l’obbligo che il figlio 

sia tenuto a costituire la dote alla madre. E anche se prestasse gli alimenti alla madre 

povera, ciò sarebbe piuttosto per causa di pietas, che perché sia tenuto ad alimentarla, 

come scrivono i dottori. Inoltre questa tradizione di questi interpreti è provata da un 

responso di Diocleziano e Massimiano dove si dice che una madre che dà in dote al 

patrigno i beni del figlio non lo pregiudica.  

E aggiungi una duplice ragione, delle quali l’una è che se il figlio dotasse la madre 

che si risposa offenderebbe l’anima del padre, che si dice sarebbe contristato quando la 

moglie passa a nuove nozze … e la seconda ragione è che, poiché al figlio si arreca 
ingiuria dalla madre che passa a seconde nozze, non è conforme al diritto e all’equità che 

egli dia la dote alla madre che gli arreca offesa. 

Ma nel nostro caso si deve dire che questo figlio è tenuto a costituire una dote alla 

signora Luisa sua madre, affinchè possa sposare un secondo marito, perché è l’opinione 

comune degli interpreti, munita si somma ragione ed equità, che un figlio sia tenuto a 

dotare la madre giovane, bella e priva di dote e così povera. Così scrivono elenco degli 

interpreti: Baldo, Ripa, Tiraqueu etc. che precisano che devono concorrere tutte e tre le 

condizioni che nel nostro caso concorrono, la povertà, la giovinezza e la bellezza. Lo 

stesso scrivono elenco…. 
E la tradizione di questi è rafforzata da una prima ragione, che, come la madre deve 

e suole provvedere ai figli quando vi è una giusta causa come prevede la legge Mater, 



 105 

del Codex, titolo De iure dotium, così anche il figlio deve provvedere alla madre, cui 

deve di più, secondo quanto ho scritto nel commentario De praesumptionibus, libro 3, 

praesumptio 29 numero 19 e 20; allora, basandomi sull’opinione di Platone e Cicerone, 

ho detto che il figlio così deve tutto ai genitori, al punto che deve volere anche la morte 

per proteggere e difendere suo padre, per questa ragione Ulpiano risponde che la pietà del 

figlio verso la madre deve essere la stessa che ha la madre verso il figlio. Perciò se il 

figlio vede la madre povera, giovane e bella trovarsi in imminente pericolo per la sua 

pudicizia se non si sposa, deve costituirle una dote affinchè si sposi. 

Inoltre aggiungi che colui che è tenuto a soccorrere la vita, come un figlio verso i 

genitori, come ho detto, deve anche compiere quell’opera verso l’onore e la buona fama, 

perché non vengano meno, dato che l’onore è equiparato alla vita stessa citazione di 

norme, anzi, l’onore è anteposto alla vita citazione. 

Inoltre, e in terzo luogo, tra due mali si deve scegliere il minore. Dunque, poiché 

due mali incombono su una donna giovane, bella e povera, cioè l’uno, che se sposa un 

secondo marito offende l’anima del primo, che si dice sia contristata per le seconde nozze 

stesse, come dice Giustiniano, e faccia ingiuria al figlio stesso; l’altro secondo male è che 

sulla madre giovane bella e povera incombe un imminente pericolo per la pudicizia, il 

quale male è di gran  lunga più grave dell’altro male ricordato. Poiché la pudicizia è la 

precipua dote di una donna, tale che una volta persa non può essere riparata da nessuna 

arte, come cantò il poeta Ovidio in questo carmen: «laesa pudicitia deperit illa semel». E 

conviene ricordare quanto scrive san Girolamo nella sua Epistola alla Vergine: «per 

quanta virtù profondi, a qualunque opera tu ponga mano, se ti manca il laccio della castità 

trascinerai tutto per terra». 

A quanto predetto non ripugna ciò che scrive Giovanni Corazio, allorchè 

dissenziendo dalla predetta comune tradizione dice che anche in questo caso si arreca 

ingiuria al figlio perché sarebbe iniquo se lo si costringesse a conferire la dote dal 

momento che così il filgio offenderebbe l’anima del padre che, come detto, sarebbe 

contristata per le seconde nozze della moglie. 

Tale obiezione cessa in base alla legge già ricordata secondo cui tra due mali va 

preferito il minore. 

Tra i predetti tre rimedi proposti, il più utile e il più conforme all’equità che 

l’Eccellentissimo Senato suole seguire, e da scegliere, se non erro, è quest’ultimo e cioè 

che la dote ricevuta da detto signor Francesco sia restituita dal suo fglio infante traendola 

dai frutti e redditi dei beni del fedecommesso. Infatti in questo modo si conserverà il 

fedecommesso stesso, non sarà gravato il padre signor Massimiliano, e infine il figlio, 

anche se non è erede del padre, tuttavia esonera la sua anima dall’onere della restituzione 

della dote ricevuta abbastanza lievemente e comodamente, dopo che egli stesso fanciullo 

abbia trattouna modica spesa per la propria alimentazione ed educazione. 

E così per questa via si potrà soddisfare a tutto e abbracciare tutto citazioni di 

autori. 

Non occorre che io scriva molte altre cose in questa materia, poiché ho già trattato 

abbastanza gravemente questo affare davanti ad uomini sapientissimi e prudentissimi. 

 

 


